| onouncencence<br>लाल बहादुर<br>L.B.S. Nati                                                                     | QL H 615.536<br>CHA V 1<br>125794<br>BSNAA | अकादमी हैं<br>istration |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------|
|                                                                                                                | MUSSOORIE<br>पुस्तकालय<br>LIBRARY          |                         |
| डु<br>इ. अवाप्ति सख्या<br>इ. Accession No.<br>इ. वर्ग सख्या<br>इ. Class No.<br>इ. पुस्तक संख्या<br>इ. Book No. | 615.5                                      | 3013CH                  |





अ% आर्थाः अ%

महर्षि अमिवेश प्रणीत

# <sup>ः</sup>चरक-संहिता<sup>ः</sup>

चरक ऑर टड्डबळ से प्रतिसंस्<del>थत</del> ( हिन्दी अनुवाद ) सूद्र-तिदान-विनानात्मक प्रथम स्वण्ड

अनुवादक— किंत्रिराज श्री अतिदेवजी गुप्त, विद्यालंकार, भिष्प्रक ( गुरुकुक विक्वविद्यालय )

प्रकाशक---

भागेंव पुस्तकालय, गायघाट, बनारस । त्राञ्च—कवौद्गीगली, बनारस ।

द्वितीय संस्करण ] वर्गाधिकार स्वरक्षित

[ मूल्य १२)

### दो शब्द

श्रीचरकसंहिता आयुर्वेद में एक सर्वमान्य पुस्तक है। इसका पठन पाठन आयुर्वेद के विद्याधि के लिये अति आवश्यक है। बास्तवमें चरकसंहिता का तथा इसरे प्रन्थों का स्पष्टीकरण जितना पढ़ाने में होता है, उतना पढ़ने के समय नहीं होता। यही कारण है कि आयु-र्वेद सम्प्रदाय के मुख्य आचार्य श्री गंगाधर जी कविराज, श्री योगीन्द्र-नाथ सेन जी श्रीचरकसंहिता पर जल्पकल्पतर और चरकोपस्कार टीकायें छिखकर आयुर्वेद के प्रेमियों का बहुत उपकार किया। इनमें चरकोपस्कारभाष्य तो विद्यार्थियों के लिये बहुत ही उत्तम और लाभ दायक है। पढते समय विद्यार्थी की मनावृत्ति बहुत ही विचित्र रहती हैं: खास वर आजकल के आयुर्वेद कोलंज की जीवन में; जब कि उसको पाध्यात्य विद्या भी सत्तर प्रतिशत सीखनी होती है। ऐसी अवस्था में तो वह उत्तीर्ण, होकर उपाधि ही प्राप्त करने का इच्छुक रहता है। इसमें कोई दो चार अपवाद भी होते हैं। यह वृत्ति हमारे यहां ही हो-यह बात नहीं; पाश्चात्य देशों में भी इसका-मनुष्य धर्म के स्वभाव के अनुसार परिचय मिलता है। इसके लिये संक्षिप प्रकाशन, या सारांश रूप में पुस्तकें छोटी-छोटी प्रकाशित की जाती हैं। यह पुस्तकें सस्ती, छोटी तथा आवश्यक सब विषयों से पूर्ण रहती हैं। इसमें विद्यार्थी की जहाँ आर्थिक भार से बचत होती है वहां श्रेणी में सना सब विषय समझने में सरलता रहती है।

इसी कारण से या अन्य कारणों से बंगला में, मराठी में या तेलगु में जो भी अनुवाद चरकसंहिता या दूसरे आयुर्वेद प्रन्थोंके हुए हैं, वे सन्ते, तथा मूल के साथ साथ अनुवाद रूप में ही हैं। उनको स्पष्ट करने के लिये किसी भी अवाचीन रूप की सहायता नहीं ली गई और इन प्रन्थों के पढ़ने से सफल वेदा बने हैं, ऐसा हमारे देखने में भी हैं।

मेरी अपनी मान्यता यह है कि आयुर्वेद के विचारों को आयुर्वेद के ही दृष्टि कोण से देखा या समझा जा सकता है; और इन्हीं के दृष्टि कोण से देखने और समझने की कोशिश करनी चाहिये। इस अर्वाचीन चिकित्साशास्त्र से हमारे शास्त्र का समन्वय सिद्धान्तों में हो ही नहीं सकता। दोनों पद्धतियां मिन्न हैं, और भिन्न रहेंगी यह कोई आवश्यक नहीं कि दोनों को एक किया जाय। होस्योपैथ अपनी पद्धति का ऐकोपैथी के साथ गोट-जोड़ा नहीं करता। 'श्रायुर्वेद'

शब्द और 'एह्रोऐथी' ये दोनों शब्द ही भिन्न हैं, और इनके अयाँ में तो जमीन और आसमान का अन्तर है। इतनाही नहीं अपितु छत्तीस का सम्बन्ध है। फिर दोनों कैसे एक हो सकते हैं। इसलिये इस प्रकार को मिलाकर पुस्तकं लिखना-प्राचीन प्रन्थों के प्रति न्याय में नहीं समझता। साथ हो आधुनिक विज्ञान प्रति दिन चन्नति पर है, आज से पश्चीस साल के पहले के सिद्धान्त-आज बहुत कुछ बदल गयं; आज के सिद्धान्त-कल नहीं बदलेंगें यह कोई नहीं कह सकता। ऐसा अवस्था में इन पुस्तकों में केवल अमेजी पुस्तकों का उल्या देना युक्तिसंगत मैं नहीं समझता।

इन सब बातों का विचार करके मैंने आयर्वेट के हरिकाण का विचार करते हुए विद्यार्थियों की दृष्टि से, उनकी रुचि के अनुसार यह अनुवाद किया है। यह अनुवाद आज से वीस साल पहले का है, इस संस्करण में भी इसकी पुनरावृत्ति नहीं कर सकता केवल कुछ थोड़े से स्थानों को छोड़कर। क्योंकि संस्करण बहुत दिनों से समाप्त था विद्यार्थियों की मांग थी। इसलिये इसकी प्रकाशित करना जल्ही थी । प्रथम प्रकाशक-श्री आर्यसाहित्य मण्डल लिमिटेड अजमेर वालों को कई बार इसके लिये कहा-परन्त लडाई के कारण तथा अन्य असविधा के कारण वे इसका प्रकाशन नहीं कर सके। कानून के अनुसार पञ्जिशर बनने का या परिजश करने का सबका अधिकार नहीं। इसके सिवाय कागज की अहुविधा। इसिंखें पुने किसी ऐसे पिक्लिशर की इच्छा थी जो इस समय इन असुधियाओं में भी इसका प्रकाशन शीब कर है। श्रीकेखाशनायजी मार्गेद अमर मालिक भागेच पुस्तकालच काही बाले से पत्र व्यवहार हुआ। और अब तो इन्होंने इसको छाएना भी स्वीकार किया जिसका फल यह है कि इस समय में कागज कम्पोजिटर आदि की फठिनाई हाते हुए भी यह छप सका। इसके लिये वे धन्यबाद के पात्र हैं। अग्रिम संस्करण में सम्भव हुआ तो इसकी पुनरावृत्ति हो सकेगी।

आशा है कि जिस प्रकार बैंग्य समाज ने, विद्यार्थियों ने इसकी पहला संस्करण अपनायाथा उसी प्रकार इसका यह भी दूसरा संस्करण अपनायोंगे।

गुरुकुल कांगड़ी १-७-४८ अत्रिदेवगुप्त

## चरक-संहिता विषय-सर्चा

#### عدسيهكر بها ورحانس

#### स्त्रस्थानम्

प्रथमोऽध्यायः ( प्र० १-२८ ) दीर्घञ्चीवितीय:--ऋषिभरहाज का इन्द्र के पास गमन । रोगों का प्रादर्भाव । ऋषियों की यभा । रोग बान्ति के उपाय पर विचार । इन्द्र के पास जाने के लिये भरद्वाज का निश्चय भरहाज का इन्द्र से जिस्कन्य आहुर्येद का ब्रहण । अन्द्राज से ऋषियों का आयुर्वेद-अध्ययन । आत्रेय पुनर्वेत् का छः शिष्यों को उपदेश । प्रथम तन्त्र-प्रणेता अभिनवेश । भेड आदि अन्य वन्त्रकार। अञ्जेद का लक्षण। अञ का लक्षण आयु के पर्यायतार्था तब्द सामान्य और विशेष । आयुर्वेद के प्रकाश करने का प्रयोजन । हुव्य । गुण । इन्द्रियों के अर्थ । कर्म । सन-दाव। इच्याका सञ्ज्ञण। तृणींका लक्षण । कर्न का लक्षण । नासम्य आदि छः कारण उनके कार्य धातुओं के बिषम होने का कारण । सुख दुःखों का आप्रय आत्मा का स्वरूप । रोगप्रकृति रोगों का प्रतीकार और उनके भेद । वायुका रुक्षण पित्तका रुक्षण कफ का रुक्षण । साध्य रोगों की शान्ति

रमी की उत्पत्ति । रसी द्वारा दोषीं की
प्राप्ति दृश्य के भेद जंगम दृश्य भीन
दृश्य । श्रीद्विद दृश्य के चार भेद
उनके श्रंग । मृष्टिनी यनस्पतियां उनकी
गणना इनके कमी । फिटनी यनस्पतियां
इनके कमी । चार प्रकार के स्तेद इनके
कमी आठ प्रकार के स्त्र । मृष्टी के
सामान्य गुग । आठ प्रकार के दृश्य
उनके जामान्य गुग । दृश्य के दृश्य
दृश्य नाले दृश्य उनके गुण । उपनेदार ।
श्रीपिथ प्राप्त का प्रयोजन न जानी हुई
धीम्पियों से हानियां। यदा के कर्तव्य ।
श्रप्याय संप्रद ।

हिनीघोऽध्यायः ( ए० २६-३७ )
अपस्मागेतग्रह्मुळीयः—तिरोवि रेचनोपयोगी दृष्य । यमनकारक दृष्य ।
पिरेचन दृष्य । आस्थापन और अनु-चारन के दृष्य । मात्रा और काल के विचार को आवश्यकता । रोगियों के लिये विशेष आहार दृष्य, यवागृ और विलेष विशेष आहार दृष्य, यवागृ और

तृतीयोऽध्यायः ( पृ० ३७-४५ ) आरम्बधीयः—त्वक्-रोगोंपर ३२ योगों का वर्णन चतुर्थोऽध्यायः ( पृ० ४४-६२ )
षड्विरेचनशताश्रितीयः-विरेचन का शब्दार्थं संशमन चिकित्सा।
विरेचन के छः सौ योग विरेचन ओषधियों के ६ आश्रय कषाय की पांच
योतियां। कषाय करपना की ५ विधि।
कषायों के छक्षण। महाकपाय। ५००
कषायों की करपना। उत्तम वैद्य।
पञ्जमोऽध्यायः ( ५० ४४-८४ )

मात्राशितीय:--आहार की मात्रा आहार के चार प्रकार । मात्रा में खाने का फल । स्वस्थवृत्त । धन्न प्रयोग की विधि। स्नैहिक धूम वैरेचनिक धूम। धृम्रपान के गुण । धृम्रपान के आठ काल । ठीक प्रकार से पान किये हुए धम-पान का लक्षण। अधिक धम्रपानसंड त्पन्न उपद्रव और उनकी चिकित्सा । धूम्रपान के अयोग्य जन। धूम पीने की विधि। धूमपान के आसन । नलिका की बना-वट। अयोग्य रूप में पिये धुम के लक्षण । अतियोग के रूप में धमपान के लक्षण । नस्य प्रयोग । अणु तंल की विधि। दन्तधावन की विधि। दातुन करने सं लाभ। जीभ को साफ करने की विधि। दातुन के किये उत्तम वृक्ष स्नेहगण्डच के गुण। शिरपर तेल लगाने से लाभ । कान में तेल डालने से लाभ । शरीर पर तैल लगाने की विधि। पांव में तेल मर्दन के गुण। उबरन लगाना । स्नान का फल । स्वब्छ वस्त्र पहिनने के गुण । गन्ध माछा आदि धारण करने के गुण । रत्न, आभू-

पण आदि धारण करने से लाभ। दीर्घायु के लिये आवश्यक शुचिकमं : ज्ता पहिनने के गुण। दण्ड धारण के गुण। संक्षेप से स्वस्थवृत्त । उपसंहार। षष्टोऽध्याय: (पृ० ⊂४–६४)

तस्याशितीयः——भोजन पर आश्रित आदान और विसर्ग काळ का वर्णन । दो अयन । हेमन्तकाळ की परिचर्या । हेमन्त ऋतु में त्याज्य। वसन्त की ऋतुचर्या । श्रीध्मचर्या चर्चाकोळ की ऋतुचर्या । सरद्क्षतु की परिचर्या । हंसीद्रक का ळक्षण । ओक:स्नाल्य । उपसंहार :

सप्तमोऽध्यायः (पृ० ६४-१०६)

न वेगानधारणीयः-मल मृत्र
आदि के न रोकने का उपदेश । उनके
रोकने से हातियां और चिकत्या । मन
के निन्दित कार्य । वाणी के निन्दित
कर्म-वारीर के निन्दित कर्म । व्यायाम
से लाभ । अधिक न्यायाम से हानियाँ ।
हितकारों को संयन का अम ।
प्रकृति । तदनुसार हित सेवन का उपदेश-कारण से उत्पन्न होने वाले रोगों
से बचने के उपाय । आगन्युत्र रोगों के
प्रतिकार । संवन करने योग्य मनुष्य ।
उपसंहार ।
अष्टमीऽध्यायः (पृ० १००-११६)

इन्द्रियोपक्रमणीय:-इन्ट्रिय और उनके अर्थ और मन का वर्णन । पांच इन्ट्रिय, उनके प्राह्म पांच द्रव्य । उनके पांच प्राह्म अर्थ। अध्यात्म गुण । द्रव्या श्रित कर्म । इन्ट्रिय और उनके साथ प्राह्म त्रिपयों के समयोग, अयोग, हीन-योग सिध्यायोग और असियोग। उनके परिणाम। सदृष्ट्वत शिक्षा। भोजन विपयक सदृष्ट्वत। शोचसदृष्ट्वत। खियों के सहयोग में सदृष्ट्वत। गुरुजनों के प्रति सदृष्ट्वत। अध्ययन के सम्बन्ध में सद् प्रत। शिष्टाचार। इति म्बस्थचनुष्कः। नवामोऽध्यायः (पृ० ११६-१२३)

सुड्डाकचतुष्पादः — चिकित्सा के श्रुद्ध चार चरण। चिकित्सा का कक्षण। बेंद्य के गुण। द्रव्य के गुण। परिचारक के गुण-रोगी के गुण। चिकित्सा के मुख्य कारण-बेद्य। मृढ़ बेद्य-उसके दोष। उपसंहार।

दशमाऽध्यायः ( पृ० १२३-१३० )

महाचतुष्पादः—चिकित्मा का प्रयोजन । चिकित्सा करने और न करने पर विचार—मैत्रेय-आत्रेय संवाद । चिकित्सा की प्रत्यक्ष सकलता । रोगों के साध्यासाध्य पर विचार । सुख-साध्य —कृच्छ्माध्य । साध्य व्याधियों के तीन भेद । असाध्य ओरयाप्य रोग । सुखसाध्य व्याधि के लक्षण । याप्य व्याधि के लक्षण । असाध्य व्याधि के लक्षण । वैद्य का कर्त्तव्य । उपसंहार । एकाद्शांऽध्याय: (पूर्ट १३०-१४८)

त्रिसंषणीयः—तीन एपणाओंका वर्णन । प्राणेषणा, धनेषणा, परलोकै-षणा । नास्तिकता पर विचार-परलोक और आक्ष्मा की सत्ता पर विचार । नास्तिक मर्तो का खण्डन । सत् असत् की चार प्रकार की परीक्षा। आप्तों के लक्षण । आहोपदेश-प्रत्यक्ष अनुमान-युक्ति। इन के द्वारा पुनर्जन्म का निर्णय : आप्तागम-वेट का निर्णय । प्रत्यक्ष अन-मान युक्ति इन के द्वारा निर्णय । तीन प्रकार के उपस्तम्भ । तीन प्रकार का बल. रोग के तीन आयतन-पांची ज्ञानेन्द्रिय और मन के अतियोग, अयोग, मिथ्या-योगः । सात्स्य-असात्स्येन्डियार्थसंयोगः । मिथ्यायोग---प्रज्ञापराध । काल---काल के अतियाग, अयोग, मिध्यायोग । काल परिणाम । रांग के तीन प्रकार । मानस रोगों की औषध। तीन रोगमार्ग-शाखा समेस्थ और कोष्ट । सात रोग-मार्ग । मध्यम रोगमार्ग । आभ्यन्तर रोगमार्गः। भिषक वैद्य के तीन प्रकारः। छरमचर वैद्य का लक्षण। सिद्ध साधित वैद्य-सद्-वैद्य के लक्षण । औषध के तीन प्रकार--देवब्यपाश्रय, युक्तिब्य-पाश्रय और सःवावजय । आपध के तीन प्रकार-अन्तःपरिमार्जन-बहिःपरिमार्जन. शस्त्रप्रिधान । संप्रह ।

द्वादशोऽध्यायः ( पृ० १४८-१५५ ) वातकस्राकस्रोयः—वायु के अं-

शांश-विकल्पना पर विचार । सांकृत्या-यन कुश का मत । कुमारशिरा भारद्वाज का मत । कांकायन का मत । धामागंव बडिश का मत । वार्योविद का मत । मरीचिका मत । वार्योविदमरीचि-संवाद । मरीचि-काप्य संवाद । पुनर्वेसु आत्रेय का मत । उपसंहार । त्रयोदशोऽध्यायः (पृ० १५४-१७२)

स्नेहाध्यायः—अग्निवेश का प्रक्रत पुनवसु का प्रतिवचन । स्नेहों के दो प्रकार के उत्पत्तिस्थान—स्थावर और जंगम । सब तेलों में सर्घश्रेष्ट तिल्ल नेल और स्नेहों में पृन । स्नेहों के गुण न्नेहपान गुण—उससे हानियाँ । स्नेह की २७ प्रकार की प्रधिचारणाएं । स्नेह को तीन मात्रा प्रधार, मध्यम, हस्य । कीवता स्नेह कितके लिथे हितकारी । स्नेह के अयोग्य व्यक्ति । रिनम्ब, अस्ति-म्य, अति रिनम्य के लक्षण । स्नेहम कालमें हिताहित । उपसंहार ।

चतुर्दशोऽध्यायः (ए० १७२-१५) रवेटाध्यायः—स्वेटविधि । स्ने-

हत. स्वेदन के सुण—उपयोगिता— उसके परिणाम । स्वेदन की अपधार । अतिस्वेदन के लक्षण और उपधार । स्वेदन देने बोग्य स्थक्ति । स्वेदन्थीग्य स्थकि । स्वेदन जुञ्च । गाड्मीस्वेद । उपनाहविधि । लंकरस्वेद । प्रस्तरस्वेद । नाड्मीस्वेद । परिकस्वेद । प्रस्तरस्वेद । नाड्मीस्वेद । परिकस्वेद । प्रस्तेद विधि । स्व् चेद । कुटीस्वेदविधि । भूस्वेदेविधि । स्व् स्वेद । क्रिनिस्विद स्वेद । स्थेदके दो प्रकार, अनिस्वेद, निर्मान-इनके भेद । उपनंत्रत्वे

पञ्चदशोऽध्यायः (पृ० १=४-५८)

उपकरपनीयः—चिकित्सा के पूर्व उचित साधनों के संब्रह का प्रयोजन । : आयुर्वेद के ज्ञान-अज्ञान की तुलना— :

अग्निवेश-आत्रेय संवाद । संबोधन के उपयोगी नाना प्रकार के उपकरणों का संब्रह । स्नेहन, स्वेदन की विधि । वमन के अयोग, सम्यक्षांता और अतियोग के विशेष स्क्षण । उत्तर उपचार उपसंहार ।

पोडझोऽध्यायः ( पृ० १६४-२०३ )

चिकित्सामाभृतीयः—सन् वैध और असद् वैद्य के प्रयोगों में भेद । एम्यग् विरेचन के लक्षण । विरेचने के अतियोग के लक्षण । मंगोधन योष्य व्यक्ति । संगोधन का पळ । अतियोग होने पर क्या करना चारिये । धानुआं का समना और विपसना पर विचार । उपसंहार ।

समदनोऽध्यायः ( १०२० - २० ) क्टबन्द : हार्ड प: -- शिरोरंग, हरपरान, यात जाहि होषों के संतर्गे मं जन्मच नेता राग-और-पिएका और दोषो की कात के सम्बन्ध में अस्तिवंश का प्रदेन । यह आवेश एनवीस का प्रति-यचन । ीर हैं अवब होने वाले पांच प्रदार के शिरोशेंच । दावजन्य शिरो-ीरा है रुक्षण । चित्रजन्य, कप्रजन्य और जिहायजन्य शिरोगेस के लक्षण । पांच प्रकार के हृदय रोग । दातजन्य, पिक्तजन्य, कप्रजन्य, और जिन्नीपजन्य हृद्यशूल के लक्षण। कृमिजन्य हृद-यरांग के उक्षण । बात आदि दांपों के संसर्ग से उत्पन्न विकारी के ६२ भेद । दोषों के उपद्रव। अहारह प्रकारकेक्षय।

ओज का स्वरूप। क्षय के कारण।

मधुमेह के कारण । सात पिडकाएं । विद्रिध का निदान साव के लक्षण । साध्य-असाध्य विद्रिध के लक्षण । साध्य-असाध्य विद्रिध के लक्षण । मेद के दोष से उत्पन्न पिड-काएं-शराविका, कच्छिपका, जालिनी । सपैपी, अलजी, विनता आदि-इनके उपद्रव दोषों की तीन प्रकार की गति । रीन प्रकार की और गति, संच्य, प्रकोप और शासन-संच्य के दो भेद-प्राहत और वैकृत । उपसंहार ।

अष्टादशोऽध्यायः (पृ० २२१-२३१)

त्रिज्ञीथीय:-नीन प्रकार गांध ( सजन )-उसके एनः दो प्रकार निज और आगन्त । आगन्त जोथ का निदार-चिकित्सा । निज शोध के कारण और सामान्य लक्षण । वाराजन्य शोफ के लक्षण । शोध के दो, तीन, चार, और सात प्रकार । बात, विक, कक और विनियान आदि से उत्पन्न जोवी कंतप्रण। कष्टसाध्य द्योथ। ब्रोथ दे उपत्रव । उपजिक्षिका, गलशुग्डिका, गलगण्ड, सलझह, बिसर्प, पिएका और शंसक के लक्षण । गुल्म, अध्न, उद्दर, आनाह, का लक्षण । रेडिणी रोन, । मृतु, दारुण भेद से साध्य-असाध्य रोग के रुक्षण । पीडा, वर्ण, समन्यान, कारण, स्थान, संस्थान नाम भेड़ आहि के कारण रोग के असंख्य भेट। डोषों के प्राकृत और विकृत के लक्षण । उपसंदार । **ऊनविंशो**ऽध्यायः (पृ० २३१-२३७)

अष्टादरीयः—उदर रोग आदि ४८ प्रकार के रोगों की गणना और उनके भेदों के नाम से निर्देश । आठ
प्रकार के उदर रोग । सात 'प्रकार के
कुन्ठ । छः प्रकार के अतिसार ।
पांच प्रकार के गुरुम । चार प्रकार का
अपस्मार । तीन प्रकार का द्योध । दे।
प्रकार का ज्यर । दो प्रकार के वण-दे।
प्रकार का ज्यर । दो प्रकार के वण-दे।
प्रकार का कामठा—दो प्रकार का आम
दो प्रकार का कामठा—दो प्रकार का अनि
दो प्रकार का साहगद । प्रकार का
किन जातियाँ—वीस प्रकार के प्रमेहवीस प्रकार के योनिरोग । उपसंदार ।
विरोधिक्याया ( पुठ २३७-२४६ )

सहारोगाः—चार प्रकार के रोत, इनकी समानता, लिंग और आयतन केद से असंख्य रोग—उनका भेट्य कारण । ही प्रकार के विकार—नामान्य और नानामान । अस्ती प्रकार के वाल-विकार । चालीत विकथिकार । उनके लक्षण । बीस कफजन्य रोग । उनके लक्षण । उपसंहार ।

एक विक्रोऽस्था शः (पु? २४६-१४४) अष्टी निन्दितीयः — आट निन्दित पुरुष । विजेष रूप से निन्दित दो, अति-स्पूल और अतिहास स्थूल पुरुष के दोष, कारण और लक्षण । अतिहास के दोष, कारण और लक्षण । आद्यो पुरुष । स्थूल की हास बनाने के लिये उपाय । इस रोग की चिकित्सा । निदा के उचित सेवन से लाम । दिन में सोने के योग्य स्थक्ति, उनको दिन में सोने से लाभ। दिन में सोने का उचित काल-ग्रीप्म ऋत-अन्य ऋत औं में दिन में सोने से हानियाँ। रात्रिजागरण के दोष । निद्रोत्पादक उपाय । अनुचित निटा की रोकने के उपाय । उपसंहार ।

द्वाविज्ञाततमोऽध्यायः (५०२४६-२६१)

रुंघनवैहणीय:-वैद्य का लक्षण लंबन, ब्रंहण, संग्रहन, स्लंभन के सम्ब-न्य में अग्निवेश का प्रकृत । आशेष पुनर्वसुका प्रतिवचन । लंधन, बंहण, स्वेदन, स्तम्भन के लक्षण । लंघन, वेंहण आदि कारक दृष्यों के कारण। लंघन के योग्य व्यक्ति । बूंहण के योग्य दृष्य और व्यक्ति। विरुक्षण करने योग्य व्यक्ति और द्वय । स्तम्भन द्वय और म्तंभन योग्य व्यक्ति : सम्यक लंबन और लंबन के अतियोग के लक्षण। सम्यक बृंहण और बृंहणके अतियोग के लक्षण । रूक्षण के सम्यक्षेण और अतियोग । स्तम्भन के सम्यक्योग और अतियोग के लक्षण : संबन आहि छः क्रियाओं के अयोग, हीनयोग के दुष्परिणाम ।

त्रवाविशतितमोऽध्यायः पु० २६२-२६६ सन्तर्पणीयः—सन्तर्पणजन्य रोग

के कारण। रोगों के लक्षण-उनकी चिकित्सा । अपतर्पण और तज्जन्य रोग-उनका उपग्रमन

चतुर्विशतितमोऽध्यायः पू० २६७-२७३ वचन हिताहित सेवन । विधिशोणितीय:-विशुद्ध रक्त

और लक्षण । चिकित्सा । विश्वद्ध रक्त का लक्षण । विशुद्ध रक्त बाले पुरुष का लक्षण। मद के लक्षण। मुर्च्छा के लक्षण । अपस्मार और संस्थान के लक्षण । इन के उपाय । उपमंहार । गञ्जविंगतितमोऽध्यायः प्र•२७४-२**८**१

यजन:परुषीय:--पुरुष और रोग की उत्पत्ति पर ऋषियों का संवाद । पारीक्षि मोदगल्य का मन प्ररूप और रोगों का उपादान कारण 'आमा' है। शरलोमा का मत पुरुष और रोगों का उत्पादन 'सत्त्व' हैं। वार्योबिद का मत प्राणियों आर रोगों का उत्पन्त मूल 'रस' है। कशिक हिरण्याक्ष का मत पुरुष और रोग ६ धातओं से उत्पन्न हाते हैं। शौनक का सन रोगों और पुरुष की उत्पत्ति मातः पिता से हुई। भड़काप्य का मत कर्म से पुरुष आर रोग उत्पन्न होते हैं ! भरद्वात का सत कर्त्ता से स्वभावतः पुरुष और रोग उत्पन्न होते हैं। कांकायन का मत सख दःख, चेतन अचेतर का कर्ता प्रजापति हैं। आत्रेय भिक्ष का मत पुरुष और रोगादि काल से उत्पन्न होते हैं पुनर्वस् आत्रेय का सिद्धान्त पञ्च महाभूतों से पुरुष और उनसे ही रोग उत्पन्न हुए। इस पर पुरुषों ओर रोगों की बृद्धि के कारण के विषय में काशिपतिवासक का प्रश्न । भगवान् आत्रेय का प्रति-भात्रेय संवाद हित भहित का लक्षण। का लाभ । रक्त दृषित होने के कारण | आहार दृष्य पर विचार । हित आहार ।

अहित आहार । हित और अहित उप-योगी द्रव्य । श्रेष्ट द्रव्य । श्रेष्ट का लक्षण । द्रव्यों के नो उत्पत्ति स्थान । उपसंहार !

पड्विशोऽध्यायः ( पृत्र २६१-३२२ )

आत्रेयभदकारयीयः—ऋषि मंबाद ! रस के विषय में भटकाप्य का मत रूप एक है बाह्मण शाकन्तेय का मत रम दो हैं प्रणांक्ष मोदगल्य का मत रम तीन है हिरण्याक्ष कोशिक का मन रय चार होते हैं कमारशिरा भरटात का सत रम पांच है। वायोविट का सत रस छः हैं बैंदेह निमिका सत स्य सात हैं भासासेव बहिबा का सत रम आट हैं बाल्हीक भिपक कांकायन का मत रस अगणित है। पुनर्वस् आंत्रेय का मत रस छः हैं रसों की उत्पत्ति, कर्म, रुचि और प्रभाव । रस विवेचन ! द्रब्यों के भेद उनके कर्म। कर्म, वीर्य, काल, अधिकरण, उपाय, तथा फल के लक्षण । द्रव्य, देश, काल, प्रभाव से द्रव्यों के ६३ भेदा रसों के भेद, दो दो रस के १ - भेद। तीन २ रसों के बीस भेट । चार चार रसों के १५ भेड़। पांच २ रसों के छ: भेद । एक २ रस के छः भेद, सर्वयोग ६३ रस । वैद्यप्रशंसा । अनुरस्। अतिरिक्त दशागुण। इनके लक्षण। रसों की उत्पत्ति। रसों के अनुसार द्रव्यों के गुण कर्म । मधुर रस । अस्ल रमः। लवण रसः। बहुत उपयोग से हानियां। कटु रस के गुण अति सेवन

सं हानियां। तिक्त रस के गण उसके अति सेवन से हानियां। कषाय रस के गुण और उसके अति सेवन से हानियां। रमानमारी इच्यों का बीर्य । रसीं में ता-तमसंगाः विषाकः। पराधाः के बीर्यट प्रकार के। विपाक का लक्षण. प्रमाव । छः रमों के लक्षण । विरोधी आहारों के लक्षण उनके गुण दोप हिनकारी अल । कालविरुद्ध , देशविरुद्ध ऑडाविरोधी, परस्परविरोधी, साल्य-विरोधी, दोषविरोधी, संस्कारविरुद्ध, वीर्चिरीची, कोष्टविरीची, अवस्थाविरुद्ध क्रमविरुद्धः, परिहारविरोधी, पाक्षविरोधी, संयोगविरोधी, सम्पद्विरुद्ध, और शास्त्र-विकट आहारों का वर्णना विरोधी अन्न सेवन सं रोगों की उत्पत्ति। विरुद अन्न सेवन से उत्पन्न रोगों का प्रति-कार । उपसंहार ।

सप्तिविशोऽध्यायः (पृ०३६२-३७४) अञ्चरानिविधिः — प्राणरूप अञ्च का स्वरूप । प्राणों का मूल जाउरान्नि अञ्च हम्धन-अञ्चरान विश्वि का विस्तार से वर्णन । जल, क्षार, पृत, दृध, मध. सिरका, फाणित, पिण्याक, दार्ले, मधु आदि के सामान्य गुण दोष । आहार पदार्थों के १२ वर्ग श्क्कथान्यवर्ग । शमीधान्यवर्ग । मांसवर्ग । विलेशय वारिशय जलचर जंगलीसृग विकिर प्रतुद प्रसह और आनूप ये मांस के आठ उत्पत्ति स्थान । इन मांसों के गुण । शाकवर्ग । फलवर्ग । हिरतवर्ग । मांसवर्ग । जलवर्ग । हस्वत्री । इन्नु

वर्गे । इताब्रवर्गे । आहारयोनिवर्गे । प्रशस्त धान्य । त्याज्य मांस । त्याज्य शाक । अनुपान । उनके गुण । जल के अनुपान के अयोग्य व्यक्ति । त्याच पदार्थों में गुरु छष्टु विचार । उपसंहार । अष्टार्थिशोऽध्याचः (पु०३७४-३=४)

विविधाशितपीतीयः—सर्गरं के सब धानुओं का अन्न से सम्बन्ध । आहार से उपया तीन पदार्थ रस. किट अंद मक हिन्छित आहार और रोग एवं आरोरविद्यक आंग्नेकेंग का प्रदन आहेव पुनर्वसु का समाधान । धानु रात रोग-रसजन्य रोग । रक्तजन्य, मांगजन्य, मेहजन्य, मज्जाजन्य और गुक्रजन्य रोग । अपन्याहार से मर्ची का प्रकोष । धानुजन्य विद्यार्थ की चिकित्साओं का निर्देश । उपसंहार । इस्यवादानवनुष्कर ॥

एकोनिजिझोऽम्यायः (एः १८४-१८०) इ.स. प्राणायननीयः — प्राणा के इ.स.स्थान । प्राणायित्य वेशाने कक्षण । रामासित्य वेशा के कक्षण । उद्यवेशी

वैद्धीं का वर्णन । उपसहार । त्रिंझलमोऽध्यायः ( पृ० ३६१-४८८)

अर्थ दशमहा मृछीयः—हरूव में आश्रित दस धमनियां। हत्य कं पवांव। हृद्य का महत्त्व। इस महासूछ धम-नियों का प्रतान। धमनी के पर्याय। सेवन चीग्य परार्थ। आयुर्वेद के ज्ञाता के रुक्षण। वाक्यार्थ (अर्थावयवशः निरूपण)। आयुर्वेद का सुरू वेद अर्थव वेद । आयु के समानाधंक पर्याय । आयुर्वेद का लक्षण । आयु का लक्षण । आयु का लक्षण । आयुर्वेद के आठ अंग । आयुर्वेद के आठ अंग । अयुर्वेद के अधिकारी । वेंध की परीक्षा । चरक तन्त्र के आठ स्थान उनके अथ्यायों की पृथक २ गणना और नाम से निदेश । तन्त्रयुक्ति । अन्य संक्षेप । प्रतिवादी उत्पानी वैधा-भाम को पराज्य करने का प्रकार । तन्त्रविज्ञीं और गर्वीले वैधी के स्वरूप । उपलंदार । इति सुत्रस्थानम् ॥

### निदानस्थानम्

हितीयाऽध्यायः

( पृ० ४२१-४२८)

रक्तपित्तनिदानम्—रक्तपित का उक्षण । पित्त प्रकोप से रक्त का दोष । डोहित पित्त वा रक्तपित्त नास एड्डने का हेतु । रक्तपित्त के पूर्व हर । रक्तपित्त के उपद्रव । रक्तपित्त के दो मार्ग साध्य असाध्य के विचार । रक्तपित्त का इति-हास । उध्योगामी रक्तपित नाध्य । अधोगामी रक्तपित्त चाष्य । उभयमार्ग गामी रक्तपित्त असाध्य । द्विद्योगत वा विद्योगत रक्तपित्त की विकासा । साध्य रोग के असाध्य हो जाने के कारण । असाध्य रक्तपित्त के रुख्या । उपसंहार

> तृतीयोऽध्यायः । प्र० ४२⊂-४३६ ;

सुलमंजिदानम्— युवन के दोव भेद - वातगुलन, विस्तुलन, कदगुलन, निवयपुरन, रस्तुलन : इनके सम्बन्ध में अग्वियो का प्रदेश : वातगुलन : सम्माति और लक्षण : वात र साथ वित्त प्रकोप के कारण ! विस्तुलन की सम्माति ! वात के साथ कर प्रकोप के कारण ! कदगुलन की सम्माति : साविपातिक गुलन ! रस्तुलन : रस्तुलन की सम्माति ! गुलन की सम्माति ! गुलन की पूर्वस्थ

> चन्धेऽध्यावः ( **५० ४३**६-४५७ )

प्रमेहितिदानम्—प्रमही की संख्या। रोगों के विधान भाद-अभाव। कफामेह के कारण। कफामेह के दूष्य। कफामेह की सम्मासि। विकृत कफ के दृश्य। कफाम्य दत प्रमेह। जैसे उदक्रमेह, इश्चवाटिकामेह, साम्द्रमेह, साम्द्रमसह, शुक्रमेह, जुक्रमह, शीतमह, सिकतामह, शतमें ह, आलाक्रमह । पित्तप्रमहों के कारण और सम्प्राति । पित्तक्रम्य छः प्रमेह । सारमेह, काल्यमह, गील्यमेह, कोहितमेह स्वीत्यमेह और हारिह मेह । पितः प्रमेहों का विशेष विज्ञान । पानाजमेह के कारण । उनके प्रकार वस्पाप्रमेह, सज्ज्ञमह, हिल्लमेह, मुस्तिह । सब वाताज अह अलाध्य । वातप्रमेहों का विशेष विज्ञान । प्रमेहों के पृथास्य । प्रमेह के उपहल विकार : प्रमेह कि वहर विकार : प्रमेह कि न को होगा है । इरसंहार ।

**पञ्चमोऽध्यायः** 

( Bo 820-888 )

कुष्ट्रनिदानम्—इष्ट नेग कं उपाचि : कुछ के तात भेद : नर-तम भेद से इष्टों के असंख्य भेद । इस्ट रोग के कारण : इष्ट रोग के पूर्वत्य : कपाळ इस्ट । उपुत्रवर उस्ट । मण्डल इस्ट : क्ष्मित्रह इस्ट ! पुण्डले इस्ट । सिथ्म : काक्मक इस्ट : स्रथ्म असा-ध्य भेद । उपद्व : उपसंहार ।

> यण्डांऽध्यायः ( पृ० ४१४-४३३ )

रोपितिरानम्—साप के चार सापितरानम्—साप के चार सरण। सीप का कारण साहस,। होष रोग का कारण सेग-संधारण,। क्षय काविवरण। हाकक्षय। शोप का कारणविपमारान। राजयक्मा राव्ट की निहक्ति। शोष के पूर्वरूप। राजयक्मा के ११ हव। राजयक्मा के साध्य और असाध्य हुए। उपसंहार।

#### सप्तमोऽध्यायः ( पृ० ४६३-४७२ )

उन्माद् निद्दानम्—पांच प्रकार के उन्माद । उन्माद का छक्षण । उन्माद के पूर्वेरूप वातोन्माद के छक्षण । पित्तजन्य उन्माद के छक्षण । साक्षि-पातिक उन्माद । उन्माद की चिकित्सा । आगन्तुज उन्माद । उन्माद की प्रारम्भ । आगन्तुज के लक्षण । आघात काल । उन्माद उत्पन्न करने का प्रयोजन । उन्माद के भेद । उपसंहार ।

अष्टमो ऽध्यायः

( দৃ০ ৪৩২–৪⊏১ )

अपस्मार निवानम् चार प्रकार का अपस्मार । निवान और तस्प्राप्ति । अपस्मार का लक्षण । अपस्मार के पृष्ठं-रूप चातजन्य अपस्मार के लक्षण । पितजन्य अपस्मार । चिकित्ता सुत्र । आज्ञ २ रोगों की उन्ति । नाष्य और असाध्य । रोग ज्ञान का प.ठ । एक रोग के कारण चूसरा रोग । जुलु प्रयोग का लक्षण । कारण भेद । लक्षण भेद । विकत्मा विधान । सुन्यनाध्य और इत्स्वृद्राध्य । साध्य और असाध्य । इत्स्वृद्राध्य । साध्य और असाध्य ।

> विमानस्थानम् प्रथमोऽध्यायः ( पृ० ४८१-४६४ )

रसविमानम्—विमानस्थान का प्रयोजन । छः रस तीन दोष । रसों के प्रभाव । दृष्य के प्रभाव । सात्म्य : सात्म्य के भेद । प्रवर मध्यम और अवर । आहार विधि उसके आठ अंग । करण । संयोग । राशि । देश । काल । उपयोग संस्था । उपयोक्ता । आहार विधि । आहार के सद्गुणों का उपदेश । उपसंहार ।

## द्वितीयोऽध्यायः

( do 868-Kos) .

त्रिविधकुद्वीयं विमानम्—पेट
में तीन भाग । आहार की अमात्राः
हीन मात्राः अधिक मात्राः । उनके दोप
आहार की अति मात्राः से हानियाः ।
आमप्रदोप के दो प्रकार-विपृचिकाः और
अललकः । अलमक का स्वस्तः । असाध्य अलमकः । तान्य अत्यक्तकं विकित्यः । विपृचिकाः का उपाथः । आम प्रदोप से आपथ का अर्थाः । अपत्रपण का प्रयोगः । अत्र पाचन के त्रभव्य में अस्तियंश का प्रका और आत्रेयः पृनवंसु का उक्तरः । उपसंहाः ।

तृत्रोयोऽध्यायः

( ५० ४-१-४१६ )

सनपदीहुम्हंमनीयं विमानम्जनपदनाराक रोग के प्रतीकार का उपदेश । जनपदनाराक रोग के फंडने के
कारण प्रक्त और उत्तर। आरोग्यनाराक
कायु के लक्षण । रोगकारी जल के
लक्षण । नाशकारी रोगों के पूर्व, देश में
उपस्थित लक्षण । विपरीत कतु के
लक्षणां वाला काल। आयु-रक्षक उपाय।
वायु आदि में विगुणता उत्पक्ष होने का

कारण, अधमें। अधमें की युगों के अनुसार उत्पक्ति और उसके दुप्परिणाम । आयु के समय और परिणाम
विषयक अग्निवेश का प्रश्न तथा आत्रेय
ऋषि का प्रतिवचन । देव और पुरुषकार
का लक्षण तीन प्रकार की आयु । आयु
का कालः। अकाल-मरण पर विचार ।
काल सृन्यु और अकाल सृत्यु पर विचार ।
उत्पर्भ उत्पण जल देने विषयक प्रश्न ।
आत्रेय का उत्तर । उचर में उत्पण जल
के गुण । निदान से विपरीत चिकित्या ।
अपनर्षण तीन प्रकार के उनके उपयोग
के अवसर । त्याज्य रोगी । उपसंहार ।

चतुर्थोऽध्यायः ( पृ० ४१६-४२४ )

त्रिविधरोगिविश्रोपविज्ञानीयम्-तान प्रकार के रोग विशेषों का विज्ञान आसीपदेश, अनुमान और प्रस्यक्ष । आसीपदेश का निरूपण । प्रस्यक्ष और अनुसान के लक्षण । आसीपदेश से क्या जानें । प्रस्यक्ष से क्या जानें । अनुमान से क्या जानें उपसंद्यार ।

पद्धमोऽध्यायः

(पृ० ५२४-६२१)

स्रोतोधिमानम् — दारीर गत इनेक धानुवाद्वी कोतों का वर्णन । प्राणयह स्रोतों के दुए होने पर लक्षण . उलवह स्रोत अञ्चयह स्रोत । रसवह स्रोत । रक्तवह स्रोत । मासवह स्रोत । मूत्रवह स्रोत । प्रीपवह स्रोत । स्वेद-वह स्रोत । स्रोतों के प्रयोग । स्रोतों के प्रकोप के कारण । स्रतों के द्रांष का स्रक्षण । स्रोतों के प्रकृतिसिद्ध रूप । उपसंहार ।

षष्टोऽध्यायः ( पृ० ५३--५४५ )

रोगानीकं विमानम्—प्रभाव भेद से रोगों के प्रकार भेद । दन प्रकार के रोग । दो मानम दोष रजन् भेद । इन के कृषित होने के तीन कारण अनुबन्ध्य-अनुबन्ध भेद मे रोगों में भेद । वल के भेदों से प्रशिस्ध अनि के चार प्रकार । अनि भेद मे मनुष्यों के चार प्रकार । अनि भेद मे मनुष्यों के चार प्रकार । अनि भेद मे मनुष्यों के चार प्रकार । जात , पिन्त कर प्रकृति के पुरुषों का विवेचन । आरोग्य प्रकृति । सम प्रकृति । वातल, पिन्तल और श्रेपभल तीन प्रकार के रोगो । वात, पिन और श्रेपभल तीन प्रकार के रोगो । वात, पिन और श्रेपभल तीन प्रकार के रोगो । वात, पिन और श्रेपभल तीन प्रकृति के पुरुषों के लक्षण इनके अनुकृत आहार दिहार । उपनिहार ।

सप्तमोऽध्यायः

( इ० ४४१-५४ )

ट्याधितरूपीयं विमानम्—
प्याधि के ज्ञान में भ्रम । चार प्रकार
के ज्ञान । दो प्रकार का मल । उन में
उपाब क्रमि । उनका प्रभाव आर
विकित्सा । रक्तान्य ज्ञाम । पुरीपजन्य
कृति । उनका उपाय अपकर्ष विधिः
प्रकृति विधात । कृति-कोष्ठ के रोगी का
उपचार । आस्थापनवस्तिक्रिया की विधि ।
विरंचन । अनुवासन । शिरो विरंचन ।
कृतियों के प्रकृतिविधात की रीति ।
शिरोरोग पर चिक्रित्सा । उपशंहार ।

## अष्टमोऽध्यायः ( पृ० ५१५-६१⊏ )

रोगभिषरिज्ञर्जीयम-शास्त्रप-रीक्षा। शास्त्र के गुण। आचार्यका लक्षण । शास्त्र को इड करने के उपाय याका के अध्ययन की विधि ! अध्या-पन-विधि। गुरु शिष्य के प्रस्पर कर्तव्य । दीक्षा । आचार्य का शिष्य को उपदेश। संभाषा-विधि। तहिदा-समापा । ( संघाय ) अनुलोम संमापण विग्रह्म संभाषा। प्रतिवादी के तीन ब्रकार। तीन प्रकार की पश्चित । प्रतिवादी की बिन्नह करने के उपाय : प्रतिलोम संभावण का प्रकार । बाद र्का सर्यादा । ४४ आवश्यकीय ज्ञातन्य-इत्यका रूक्षणाः जल्प वितण्डाः। प्रतिज्ञास्थापना, प्रतिप्ठापना, उत्तर, दयान्त । सिद्धान्त ४ प्रकार के । बार्ड प्रत्यक्ष असमान ऐतिय आहरून संजय प्रयोजन सरयभियार । जिला रा व्यवसाय । अर्थप्राति, अ**न्यो**ज्यः । अवसुयोद्य अनुयोग प्रत्यनुयोग वास्त्र-द्वाप नयुन अधिक अन्तर्यक अदार्थक विरुद्ध । वास्वप्रशंसा । एक सामान्य-छक बाक्छल अहेत् तीन प्रकार के प्रकरणसम् संशयसम् वर्ण्यसम् । अर्तात काळ उपालम्भ परिहार । प्रतिज्ञाहानि अभ्यनुज्ञा हेत्वन्तर अर्थान्तर । निग्रह-स्थान । कारण करण कार्ययोनि-कार्य-कार्यफल । अनुबन्ध, देश, काल, उपाय प्रवृत्ति आदि के सम्बन्ध में विशेष विज्ञान । इनकी परीक्षा । दश विध परीक्षा । कारण-परीक्षा । करण-परीक्षा कार्ययोति-परीक्षा-कार्य-कार्यक्र-परीक्षाः। अनुबन्ध-देश कार्य-देश आि की का ख्या । आतर परीक्षा । प्रकृति जाहि भाव। श्रेप्सप्रकृति। पितप्रकृति। वातप्रकृति । समधानप्रकृति । विकृतियों से परीक्षा । मार से परीक्षा शरीररचना से परीक्षा । प्रसाम से प्रशंका । सीह प्रकार के प्रकल्प । साच्या से परिकार : बल से परीक्षा अवस्य से बारवास-क्रांक्टिओ वर्गास्ता । सबस्य स्थापरीया । काल का विवेचन यंगरः । रेसर्टिस दता में कार्य लकात की शहेशा से काल.अकाल । अवस्ति। उपाय । परीजा हा अधीवत । बमनीपदीपी तब्य । जिरेनम हर्स । एसी को अवेका **सं** ध्रमो का व्यक्तितः। सपुरस्कन्यः। अम्बर्कन्य । 'लंदगरकृत्य । कदक-रुद्ध्याः विकस्कन्याः कवायरहत्याः ६ हों बगीं के उपयोग में धेटा का कर्राव्य । अनुवासना द्रव्य शिरोदिरंचन-द्रव्य । उपसंहार । इति विमानस्थानम् ॥

## चरकसंहिता

## सूत्रस्थानम्

## प्रथमोऽध्यायः

अथाता दीर्घञ्जीवितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ अब यदां सं 'दीर्घ-जीवतीय' नानक अध्याय का व्याख्यान करते हैं ॥ १ ॥ इति ह स्माह भगवानात्रयः ॥ २॥

ऐसा हो नगवान् आत्रेय ने कहा था भा २ ॥

ऋषि भरहाज का इन्ट्र के पास गमन

दीर्षं जीवितमन्विच्छन् भरद्वाज उपागमत्। इन्द्रमुत्रतपा बुद्ध्वा शरण्यममरेश्वरम् ॥३॥

दीर्घ काट तक जीवन की इच्छा से उम्रतपस्त्री भरद्वाज मुनि देवों के राजा इन्द्र को शरण योग्य जानकर उनके पास गये ॥ ३ ॥

१.निप्पताजन और अभिधेयरहित अर्थ में बुद्धिमानी की प्रवृत्ति नहीं होती ! इसलिये सब से प्रथम शास्त्र का प्रयोजन अभिधेय और सम्बन्ध बतलाना चाहिये । कहा भी है—

> अभिषेयफळज्ञानबिरहस्तिमितोद्यमाः । श्रोतुमल्पमपि प्रन्थं नाद्रियन्ते हि साधवः ॥ त्रिद्धार्थं सिद्धसम्बन्धं श्रोतुं श्रोता प्रवत्ते । शास्त्राद्यौतेन वक्तन्यः सम्बन्धः सप्रयोजनः ॥

इस शास्त्र का प्रयोजन 'धातुसाम्य' है । कहा भी है-'धातुसम्यक्रिया चोक्ता तन्त्रस्यास्यप्रयोजनम्'धातुसाम्य' का अर्थ विषम हुए धातुओं को समान करना और समान धातुओं का रक्षण करना है। अथवा रोगी के रोग का निवारण करना और स्वस्थ ब्रह्मणा हि यथा प्रोक्तमायुर्वेदं प्रजापतिः। जमाह निखिलेनाऽऽदाविश्वनौ तु पुनस्ततः॥ ४॥ अञ्चिभ्यां भगवाञ्छकः प्रतिपेदे ह केवलम् ।। ऋषिप्रोक्तो भरद्वाजस्तस्माच्छक्रसुपागमत्॥ ५॥

आरम्भ में ब्रह्माने यथावत् आयुर्वेद का उपदेश किया उसको प्रजापति [द्रह्म] ने पूर्ण रूप से प्रहण किया । दक्ष से दोनों अध्विनीकुमारोंने, अदिवनीकुमारों से इन्द्र ने प्रहण किया । इसी कारण ऋषियों से प्रेरित होकर भरद्वाज मुनि इन्द्र के पास आये ? ॥ ४–५॥

विष्नभूता यदा रोगाः शादुर्भूताः शरीरिणाम् । तपोपवासाध्ययनब्रह्मचर्य्यवतायुषाम् ॥ ६ ॥ तदा भूतेष्वतुकोशं पुरस्कृत्य महर्षयः । समेताः पुण्यकर्माणः पार्श्वे हिमवतः शुभे ॥ ७ ॥

जब तप, उपवास. ब्रह्मचर्य्य, अध्ययन, ब्रत और आयु, इन में विघ्न करनेवाले रोग उत्पन्न हो गये; तब प्राणियों पर दया कर के पुण्यात्मा महर्षिगण पवित्र हिमालय के पार्श्व में एकत्र हुए ॥ ६-७॥

> अङ्गिरा जमदिग्नश्च वसिष्ठः कश्यपो भृगुः । आत्रेयो गौतमः सांख्यः पुलस्यो नारदेाऽसितः ॥ = ॥ अगस्यो वामदेवश्च मार्कण्डेयाश्वलायनौ । पारीक्षिभिञ्जरात्रेयो भरद्वाजः कपिञ्जलः ॥ ६ ॥

पुरुष के स्वास्थ्य की रक्षा करना है। जैसा कि सुश्रुत में कहा है:—
"ब्याध्युपसृष्टानां व्याधिपरिमोक्षः स्वस्थस्य परिरक्षणञ्च"।
अभिषेय-सम्बन्ध—हेतु, दोष और द्रव्य ये स्कन्धत्रय और रोगां के उत्पन्ध न होने की विधि का बतलाना।

शास्त्र और प्रयोजन का उपेय-उपाय सम्बन्ध है। भगवान् का लक्षण—"उत्पत्ति प्रलयं चैव भूतानामागति गतिम्। वेशि विद्यामविद्यां च स बाच्यो भगवानिति॥"

१-अध्वनीकुमारों से इन्द्र ने पढ़ा ही था, पढ़ाया नहीं था, इन्द्र को शिष्य की चाह थी, क्योंकि बिना पढ़ाये विद्या संशय रहित नहीं बनती।

२. सुश्रुत में—''ब्रह्मा प्रोवाच, ततः प्रजापतिरिधजगे, तस्मादिश्वनौ, अहिवस्यामिन्द्रः।'

विह्वामित्राह्वरध्यो च भागवरच्यवनोऽभिजित्।
गार्यः शाण्डिल्यकौण्डिन्यो वार्क्षिर्वेवलगाल्यो ॥ १०॥
सांकृत्यो वजवाणिश्च कुशिका वादरायणः।
बिह्यः शरलोमा च काप्यकात्यायनानुभौ ॥ ११॥
काङ्कायनः केकरोयो घोम्यो मारीचिकाश्यपौ ।
शकराक्षो हिरण्याक्षो लोकाक्षः पैक्विरेव च ॥ १२॥
शौनकः शाकुनेयश्च मेत्रेयो मेमतायनिः।
वैद्यानसा वालिबल्यास्तया चान्ये महर्षयः॥ १३॥
ब्रह्मज्ञानस्य निधयो यमस्य नियमस्य च ।
तपसस्तेजसा दीप्ता हूयमाना इवाग्नयः॥ १४॥
सुखोपविष्टास्ते तत्र पुण्यां चक्रुः कथामिमाम्।

अंगिरा, जमदिन, विषष्ठ, कश्या, भृगु, आश्या, गौतम, मांख्य, पुलस्त्य नारद, असित, अगस्त्य, वामदेव. मार्कण्डेय, आश्यलायन, पारीक्षि, मिद्धु, आश्येय, भरद्वाज, किषज्जल, विश्वामित्र, आश्यदस्य, भार्गव, च्यवन, अभिजित्, गार्ग्य, शाण्डिल्य, कीण्डिन्य, वार्क्षि, देवल, ग'ल्ब, साङ्कृत्य, वैजवाित, कुश्चिक, बादरायण, बडिश्चा, शास्त्याम, काप्य, कात्यायन, काङ्कायन, कैकशेय, धौम्य, मारीचि, काश्यप, शर्कराक्ष, हिरण्याक्ष, लोकाक्ष्य, दिक्कि, श्रीनक, शाकुनेय, मैत्रेय, गौमतायिन, वैलानस, वाललिल्य और अन्य ब्रह्मश्चान, यम, नियम और तप के तेज से चमकते हुए, आहुति से उज्बल अगिन के समान तेजस्वी महर्षि लोग वहां सुल से विराज कर, इस पुण्यशाली कथा को इस प्रकार कहने लगे॥ ⊏-१५॥

धर्मार्थकाममोक्षाणामारोग्यं मूलग्रुत्तमम् ॥ ११ ॥
रोगास्तस्यापहर्तारः श्रेयसो जीवितस्य च ।
प्राद्धर्भृतो मनुष्याणामन्तरायो महानयम् ॥ १६ ॥
कः स्यात्तेषां शमोपाय इत्युक्त्वा ध्यानमास्थिताः ।
अथ ते शरणं शक्रं दहशुष्यानचक्षुषा ॥ १७ ॥
स षक्ष्यति शमोपायं यथावदमरप्रभुः ।
धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इन चारों पुरुषायों का मूल कारण आरोग्य

१. यम--अहिंसा सत्यास्तेयबद्धाचर्य्यापरिप्रहा यमाः ॥ यो० स्० ॥ नियम--श्रौचसन्तोषतपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि नियमाः ॥यो०स्० ॥

ही है। रोग इस आरोग्य, अन्युदय तथा जीवन (आयु) को नाश करने वाले हैं। मनुष्यों के लिए ये रोग बड़े विष्नरूप हो गये हैं। इसलिए इन रोगों की श्वान्ति का उपाय क्या होना चाहिए ? ऐसा कहकर वे सब ऋषि ध्यान मग्न हो गये। उन्होंने अन्तरचन्तु से इन्द्र को अपनेको शरग देने वाले के रूप से देखा और जान लिया कि देवों का राजा इन्द्र ही शान्ति का उपाय कहेगा॥१६-१७॥

कः सहस्राक्षमवनं गच्छत्प्रष्टुं शचीर्पातम् ॥ १८ ॥ अहमर्थे नियुज्येयमत्रात प्रथमं वचः ।

भरद्वाजोऽत्रवीत्तस्माद्दषिनिः स नियाजितः॥ १६॥

प्रश्न उपास्थत हुआ कि श्राचापति इन्द्र से पूछने के िलये इन्द्र के भ्यान तक कौन जाय ? ऋषि भरद्वाज ने सबसे प्रथम कहा कि—इस कार्य में मुझको नियुक्त किया जाये। इसलिए आंगरा आदि ऋषियों ने भरद्वाज ऋषि को ही इस कार्य में नियुक्त कर दिया ।। १८–१९ ।।

> स शक्रभवनं गत्वा सुर्राष्मणमध्यगम् । ददशे बलहन्तारं दीप्यमानीमवानलम् ॥ २०॥

इन्द्र के भवन में जाकर, उन्होंने देवर्षियों के मध्य में प्रदीत अग्नि के समान तेजस्वी, बल नाम असर की मारने वाले उन्द्र का देखा ॥ २०॥

सोऽभिगम्य जयाशीर्भिरभिनन्दा सुरेश्वरम्।

प्रावाच भगवान्धीमानृषीणां वाक्यमुत्तसम् ॥ २१॥

बुद्धिमान भरद्वाज ने इन्द्र के सन्मुख जाकर जयसूचक आश्चीर्वादों से इन्द्र का अभिनन्दन करके, ऋषियों का उत्तम यचन प्रस्तुत (कथा १)। २१॥

व्याधयो हि समुत्पन्नाः सर्वप्राणिभयंकराः ।

तदु बृहि मे शमोपायं यथावदमरप्रभो ॥ २२ ॥

हे अमरमभी ! सब प्राणियों को भय देने वाली व्याधियां उत्पन्न हो गई है इसल्जिये आप इनकी शान्ति का उपाय उपदेश करें ॥ २२ %

तस्मै प्रोवाच भगवानायुर्वेदं शतकतुः। पदैरल्पेर्भति बुद्ध्वा विपुला परमर्थेये॥ २३॥

१ कहा भी है— "आयतनं विद्यानां मूलं घमार्थकाममोक्षाणाम् । श्रेयः परं किमन्यत् शरीर भजरामरं विद्वायेकम् ॥" रसद्ददयतंत्र ॥

२ योग्य शिष्य ही विनयपूर्वक गुरु से शास्त्रों को सुनने का अधिकारी है। यथाः—तद विद्धि प्रणिपातेन परिप्रक्तेन सेवया।

उपरेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तश्वदर्शिनः ॥ गीता ॥

भगनान् इन्द्रने महर्षि भरडाज को महामित जान कर योड़े ही शब्दों में संक्षेप से आयुर्वेद का उपदेश किया || २३ ||

> हेतुलिङ्गीयधज्ञानं स्वस्थातुरपरायणम् । त्रिसूत्रं शाश्वतं पुण्यं बुबुधे यं पितामहः ॥ २४ ॥ सोऽनन्तपारं त्रिस्कन्धमायुर्वेदं महामतिः । यथावदिचरात् सर्वं बुबुधे तन्मना मुनिः ॥ २४ ॥ तेनाऽऽयुरमितं छेभे भरद्वाजः मुखान्वितम् । ऋषिप्रयोऽनिधकं तष शशंसानवशेषयन् ॥२६॥ ऋषय्य भरद्वाजाज्ञगृहस्तं प्रजाहितम् । दीर्घमायुश्चिकीर्धन्तो वेदं वर्धनमायुषः ॥ २० ॥

हेतु ( रोगों का कारण ), लिंग ( रोगों के चिन्ह ), औषध, (संशोधन और संशमन रूप चिकित्सा ), स्वस्थ एवं रोगी दोनों के लिए परम गति और जिस का पितामह ( ब्रह्मा ) ने प्रथम ज्ञान किया था, उस तीन सूत्र बाले पुण्य, श्रेष्ठ और नित्य, सनातन र आयुर्वेद का इन्द्र ने उपदेश किया। महामित भरद्वाज मुनि ने एकाप्रचित्त होकर इस अनन्त और अगर अगर तीन स्कन्धों वाले आयुर्वेद का ययावत् शीघ ही सम्पूर्ण जान लिया। भरद्वाज मुनि ने इस

१ त्रिःसुत्र—हेतु, दोप और द्रव्य संग्रह रूपः हेतुसंग्रह—कालबुढीन्द्रियायांनां योगो मिथ्या न चाति च । द्वयाश्रयाणां व्याधीनां त्रिविधो हेतुसंग्रहः ॥ दोषसंग्रह—बातः पित्तं कपःश्लोकः शारीरो दोषसंग्रहः । मानसः पुनरुद्दिष्टो रजश्ल तम एव च ॥ द्रव्यसंग्रह—किचिद्वेषप्रश्लोकः सिचेद् धातु-प्रदूषणम् । स्वस्थवृत्तौ मतं किचित् त्रिविधं द्रव्यमुच्यते ॥

अथवा 'त्रिस्त्र' शब्द से वात, पित्त और कफ का ग्रहण करना चाहिये । क्योंकि नम्पूर्ण आयुर्वेद शास्त्र इन्हीं में आत-प्रोत है । जैसा कि सुश्रुत में—
'वातापत्तवलेष्माण एव देहसंभवहेतवः । तैरेवाल्यापन्नैरथो मध्योद्ध्वंसन्निविधैः
शरीरामदं धार्यतं-आगारमिव स्थूणाभिः । अतः त्रिस्थूणाभिरित्येके ।'

२--सं।ऽयमायुर्वेदः शाश्वतो निर्दिश्वते, अनादित्वात् । चरक ॥

३ - नास्ति आयुर्वेदस्य पारम्, तस्मादप्रमत्तः शहवदभियोगमस्मिन् गच्छेत्। ॥ चरकः॥ आयुर्वेद के द्वारा ही सुख से युक्त दीर्घ आयु प्राप्त की। और उसने ऋषियों को न अधिक और न कुछ कम, ज्यों का खों ही सम्पूर्ण शास्त्र का उपदेश किया। दीर्घ आयु करने की इच्छा वाले ऋषियों ने भी लोक की हितकामना से इस आयुर्वर्षक आयुर्वेद को भरदाज से ग्रहण किया॥ २४–२७॥

महर्षयस्ते दृदृशुर्यथावज्ज्ञानचक्षुषा । सामान्यं च विशेषं च गुणान् द्रव्याणि कर्म च ॥ २८ ॥ समवायं च, वज्ज्ञात्वा तन्त्रोक्तं विधिमास्थिताः । लेभिरे परमं शर्म जीवितं चाप्यनश्वरम् ॥ २८ ॥

ज्ञान की चन्नु से ऋषियों ने सामान्य, विकोष, गुण, द्रव्य, कर्म, समवाय का यथावत् पूर्णरूप से दर्शन किया। इन को यथावत् जानकर आयुवद विधि से हितकारक पदार्थों का सेवन और अहितकारी पदार्थों का त्याग कर परम सुख, आरोग्य और दीर्घ जीवन प्राप्त किया ै॥ २८-२६॥

अथ मैत्रीपरः पुण्यमायुर्वेदं पुनर्वसुः । शिष्येभ्यो दत्तवान् षड्भ्यः सर्वभूतानुकम्पया ॥ ३० ॥ अग्निवेशश्च भेडश्च जत्कुर्णः पराशरः । हारीतः क्षारपाणिश्च जगृहस्तन्धुनेर्वचः ॥ ३१ ॥

तत्पश्चात् सब प्राणियों में मैत्री बुद्धि रावने वाले पुनर्वसु आत्रेय ने सब प्राणियों पर दया का अनुभव करके इस पवित्र आयुर्वेद का छः शिष्यों को उपदेश किया। अग्निवेश, भेड, जतुकर्ण, पराशर, हारीत और क्षारपाणि इन छः शिष्यों

ने मुनि के उस उपदेशवचन का प्रहण किया ॥ ३०-३१॥

बुद्धेविशेषस्तत्रासीन्नोपदेशान्तरं सुनेः।
तन्त्रस्य कर्ता प्रथममन्निवेशो यतोऽभवत् ।। ३२ ॥
अथ भेडाद्यश्रकः स्वं स्वं तन्त्रं कृतानि च ।
श्रावयामासुरात्रेयं सर्षिसंघं सुमेषसः ॥ ३३ ॥
श्रुत्वा सूत्रणमर्थानामृत्यः पुण्यकर्मणाम् ।
यथावत्स्त्रितमिति प्रहृष्टास्तेऽतुमेनिरं ॥ ३४ ॥
सर्व एवास्तुवँस्ताँश्र सर्वभूतिहतैषिणः ।
साधु भूतेष्वनुकोश इत्युचेरनुवन् समम् ॥ ३४ ॥
तं पुण्यं शृश्रुवः शब्दं दिवि देवषेयः स्थिताः ।
सामराः परमर्थीणां श्रत्वा सुमुद्दिरे परम् ॥ ३६ ॥

१—-धर्मविशेषप्रस्ताद् द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमयानां पदार्थानां साधर्म्यत्रेधर्मान्यां तस्वज्ञानाकिःश्रेयसम् । वैशेषिक०

अहो साध्विति घोषश्च छोकाँक्षीनन्वनादयत् ।
नमसि स्तिष्धाम्भीरो हवाद् भूतैकदीरितः ॥ ३० ॥
शिवो वायुर्ववो सर्वा भाभिकन्मीलिता दिशः ।
निपेतुः सजलाश्चैव दिव्याः कुसुमवृष्टयः ॥ ३८ ॥
अथाग्निवेशप्रमुखान् विविशुर्जानदेवताः ।
बुद्धिः सिद्धिः म्मृतिर्मेषा धृतिः कीतिः क्षमा दया ॥ ३६ ॥
तानि चानुमतान्येषां तन्त्राणि परमिषिमः ।
भवाय भृतसंघानां प्रतिष्टां भृवि लेभेरे ॥ ४० ॥

अग्निवेश की बुद्धि विशेष थी, सुनि आत्रेष के उपदेशमें कोई अन्तर नहीं था। अग्निवेश ही सब से प्रथम आयुर्वेद-तंत्र का कलां हुवा। इसके पीछे भेड आदि बुडिमान् शिध्यों ने भी अपने अपने तंत्र बना कर बहुत से ऋषियों के साथ विराजमान आत्रेय मुनि को मुनाये। पुण्यकर्मा अग्निवेश आदि ऋषियों हारा भली प्रकार से सृत्र रूप से गुंथे हुए आयुर्वेद शास्त्र को मुनकर वे बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने उसका प्रसन्नता से अनुमोदन भी किया कि ठीक प्रकार से प्रियत (गूंया) हुआ है। सब प्राणियों पर दयालु उन ऋषियों की सब ने ही प्रशंसा की। सब ने एक साथ उच्चस्वर से कहा कि आपने प्राणियों पर बहुत उत्तम रूप से दया की है। स्वर्ग में स्थित देवों के सहित नारद आदि देव ऋषियों ने भी उन परम ऋषियों के पुण्य शब्द को मुना। इस को मुनकर वे भी बहुत प्रसन्न हुए। समस्त प्राणियों ने हर्ष से अति स्वेह युक्त एवं गम्भोर शब्द से साधुवाद दिया। इस साधुवाद की ध्विन आकाश में फैल कर तीनों लोकों को गुंजा दिया। सुखदायक वायु बहने लगा, सब दिशायें प्रकाश से चमकने लगीं, जल से भी दिव्य कुसुम बरसने लगे।

(बुद्धि) उपलब्धि, (खिद्धि) साध्य साधन, (स्मृति) पूर्व अनुभूत अर्थ का स्मरण, (मेघा)धारण करने की शक्ति, (धृति) मन की संदुष्टि, (कीर्त्ति) यश, (क्षमा) अपकारी के प्रति अनपकार की इच्छा, (दया) प्राणियों के दुःख हटाने की इच्छा, ये ज्ञानमय देवता अग्निवेश आदि ऋषियों में प्रविष्ट हुए अर्थात् ये शुभ गुण इन में आये।

महर्षियों द्वारा अनुमोदित उक्त ऋषियों के शास्त्र लोगों के परम कल्याण के लिये पृथिषी पर प्रतिष्ठा को प्राप्त इए ॥ ३२-४०॥

आयुर्वेद का लक्षण---

हिताहितं सुखं दुःखमायुस्तस्य हिताहितम् । मानं च तद्य यत्रोक्तमायुर्वेदः स उच्यते ॥ ४१ ॥ हित, अहित, सुझ और दुःख यह चार प्रकार की 'आयु' है। इस आयु का हित-अहित, पथ्यापध्य, और इस आयु का मान-परिमाण यह सब जिस शास्त्र में कहा हो, तथा आयु का लक्षण जिसमें हो, उसे 'आयुर्नेद?' कहते हैं। हित आयु, आहत आयु, सुखी आयु, दुःखी आयु,चार प्रकारकी आयु है।।४१॥

आयुका लक्षण---

शरीरेन्द्रियसत्त्वात्मसंयोगो, धारि जीवितम् । नित्यगश्चानुबन्धश्च पर्यायैरायुरुच्यते ॥ ४२ ॥

( शरीर ) पंच महाभूतों से बना, आत्मा का अधिष्ठान, (इन्द्रिय) भौतिक इन्द्रियां, ( उप्त ) मन, ( आत्मा ) द्रष्टा, भोक्ता, जीव और ईश्वर, इनके स्वोग का नाम 'आयु है। आयु निरन्तर चलने वाला होने से 'आयु कहाता है [ एति गच्छतोति आयु: । ]

आयु अर्थात् जीवन के पर्यायवाची शब्द—(धारि) शरीर को धारण करता है, (जीवित ) प्राणों को धारण करता है, (नित्यग ) निरन्तर चलता है, (अनुवन्ध ) प्राणों के साथ सम्बन्धित है, और 'चेतनानुवृत्ति' इन पर्यायों से बतलाया जाता है? ॥ ४२॥

> तस्याऽऽयुषः पुण्यतमो वेदो वेदविदां मतः। बक्ष्यते यनमनुष्याणां लोकयोरुमयोहितम्॥ ४३॥

यह आयुर्वेद सब से अधिक श्रेष्ट पुण्यजनक है [क्योंकि अन्य ज्ञान पार-लौकिक हित को ही बतलाते हैं ] यह आयुर्वेद इहलांक आर परलोक दोनों के हितों को कहता है, ऐसा ज्ञानियों का मत है । ॥ ४३ ॥

सामान्य और विशेष—

सर्वदा सर्वभावानां सामान्यं वृद्धिकारणम् । हासहेतुर्विशेषश्च प्रवृत्तिरुभयस्य तु ॥ ४४ ॥ सामान्यमेकत्वकरं विशेषस्तु पृथक्त्वकृत् । तुल्यार्थेता हि सामान्यं विशेषस्तु विपर्ययः ॥ ४४ ॥

सन पदार्थी का सन कालों में 'सामान्य'—समान [ गुण आदि ] धर्म ही इदिका-कारण होता है, और 'विशेष'—अर्थात् विभेद या विपरीत होना ही हास का कारण होता है। दोनों का शरीर के साथ सम्बन्ध सन पदार्थों की

१—''आयुरसिन्बन्दति वेत्ति वा आयुर्वेदः ।'' सुश्रुत ॥ २—तत्रायुश्चेतनानुवृत्तिः जीवितमनुबन्धो धारि चेत्येकोऽर्धः ॥ सु० ॥ ३—अत्राऽऽयत्तमैहिकमामुम्मिकं च श्रेयः ॥ सुश्रुत० ॥

बृद्धि और हास का कारण है। सब कालों में शरीर के अन्दर दोनों ही धर्म रह सकते हैं। इसिंख्ये शरीरमें बृद्धि और क्षय शरीरका बनना (Metabolism) और शरीर का टूटना (Ketabolism) दोनों क्रियायें हर समय होती रहती हैं। एकत्व वतलाने वाला धर्म 'सामान्य' है। और 'पृथग्-भाव' बतलाने वाला धर्म 'विशेष' है। वियोकि समान धर्म का होना यह सामान्य है, और इससे विपरीत होना विशेष है। अप-४५॥

> सन्वमात्मा शरीरं च त्रयमेतित्त्रदण्डवत्। लोकस्तिष्ठति संयोगात्तत्र सर्वं प्रतिष्ठितम्॥ ४६॥ स पुमाञ्चेतनं तच तचाधिकरणं स्मृतम्। वेदस्यास्य तदर्थं हि वेदोऽयं संप्रकाशितः॥ ४०॥

( सत्त्व ) मन, ( आत्मा ) चैतना और 'शर्रार' इन तीनों से बने हुए को "लोक" कहने हैं। यह तीनों मिलकर तिकन्टी, या तिपाई की तरह 'लोक' को धारण किये हुए हैं। इस संयोग से बने हुए पुरुप में जन्म-मरण आदि

१ समान गुण बाले — इसका अथ यह है कि द्रव्य, गुण, कर्ग, इनमें सम्पूर्ण रूप में समान गुण बाले पदार्थ ही अहण करने चाहिये।

त्रिस प्रकार खट्टा आंबळा भी खट्टे पित्त को नहीं बढ़ाता, अपितु शीतवीर्य होने से पित्त का शमन करता है. क्योंकि पित्त उष्ण है।

द्रव्यसमान से विपरीत प्रभाव—तैजस क्षार से श्लेष्मा का क्षय

गुण ,, ,, ,,—द्रव कांजी से क्लेब्साका छ्यु-रूक्ष गुण के कारण क्षय,

कर्म ,, ,, ,, ,,—र्नीद से वायुका नाश, भागने से कफ का खब होना.

सामान्य और विशेष का स्वरूप-जुन्यार्थता अर्थात् समानार्थक होने का नाम सामान और विषयंय का अर्थ 'विशेष' है।

"सामान्यं विशेष इति बुद्धयपेक्षम्" । वैशेषिक द०॥ कहा भी है—

.. ५ सर्वेषां सर्वदा वृद्धिः तुल्यद्रन्यगुणिक्रयैः। भावेभवति भावानां विषयीतैर्विषयंगः॥

२. "षडधातसमुदिता लोक इति शब्दं लभनते।"

तिकन्टी—में एक बल्ली या स्तम्म के निकाल छेने से बह खड़ी नहीं रह सकती, इसी प्रकार इन तीनोंमें से एकके न होनेसे 'युद्ध स्थिर नहीं रह सकता। सब स्थित हैं। यह सत्त्वादि समुदाय पुरुष कहलाता है, और वह चेतन ब्रच्य है, यही आयुर्वेद का अधिकरण है और इसी के लिये यह आयुर्वेद प्रकाशित किया गया है।। ४६-४०॥

> स्वादीन्यातमा मनः काली दिशश्च द्रव्यसंप्रहः। सेन्द्रियं चेतनं द्रव्यं निरिन्द्रियमचेतनम्॥ ४८॥

आकश आदि ( आकाश, वायु, अग्नि, जल, पृथिवी—ये पांच महाभूत), आत्मा, मन, काल, और दिशा ये द्रव्यों का संग्रह है। इन्द्रियों सहित द्रव्य चेतन हैं और इन्द्रियों से रहित द्रव्य अचेतन हैं ।। ४८॥

अत्र कम्मीफलं चात्र ज्ञानं चात्र मतिष्ठितम् । अत्र मोदः मुखं दुःखं जीवितं मरणं स्वता ॥ पञ्चमहाभूतवारीरिसमवायः 'पुरुष' उच्यते । तस्मिन् क्रियाः ! सोऽधिष्ठानम् । १. ''पृष्ट्यापस्तेजोवायुराकाशं कालो दिगात्मा मन इति द्रव्याणि।'' वैशे० शरीरं हि गते तस्मिन् शून्यागारमचेतनम् ।

पञ्चभूतावशेपत्वात् पञ्चत्वं गतमुच्यते ॥ चरक ॥ "तत्र आकारां शब्दर्गणम्, शब्दरगर्शगुणो वायुः शब्दरगर्शरूपगुणोऽग्निः । शब्दरगर्शरूपरसगुणा आपः, शब्दरगर्शरूपरसगन्धगुणा पृथिवी ।

> तेषामेकगुणः पूर्वे, गुणवृद्धिः परे परे । पूर्वपूर्वो गुणश्चेव कमशो गुणिषु स्मृतः ॥

आत्माकारूप---

प्राणापानी निमेपाया जीवनं मनसं गतिः । इन्द्रियान्तरसंचारः प्रेरणं धारणं च यत् तं देशान्तरगतिः स्वप्ने पञ्चत्वप्रहणं तथा । इष्टस्य दक्षिणेनाक्ष्णा सब्येनावगमस्तथा !। इच्छा देषः सुखं दुःसं प्रयत्वरचेतना धृतिः । कुद्धिः स्मृतिरहंकारं विक्कानि परमात्मनः ॥

मन का लक्षण---

आत्मेन्द्रियार्थसिकर्षे ज्ञानस्य भावोऽभावो मनसो लिङ्गमिति कणादः लक्षणं मनसो ज्ञानस्याभावो भाव एव च । स्ति स्नात्मेन्द्रियार्थानां सन्निकर्षेण वर्त्तते । वैश्वत्यान्मनसः ज्ञानं सान्निध्याच वर्त्तते ॥ चरक ॥ गुण--

सार्था गुर्वादयो बुद्धिः प्रयत्नान्ताः परादयः। गुणाः प्रोक्ताः,

अर्थ (इन्द्रिय और मन के प्राह्म विषय), गुरु आदि, बुद्धि, इच्छा से लेकर प्रयत्न तक और पर आदि अभ्यास पर्यन्त गुण हैं।

इन्द्रियों के अर्थ — शब्द, स्पर्श, रूप,रस और गन्थ — मन के अर्थ चिन्तन, विचार, दुइना, ध्यान, संकल्प, गुरुत्व, रुधुत्व, शीत, उष्ण, स्निग्ध रूख, मन्द, तीक्ष्ण, स्थिर, सर, मृदु, कांठन, विशद, पिष्छिर, शब्दण, खर, स्थूल, सूक्ष्म, सान्द्र, द्रव, ये बीस, तथा इच्छा, द्वेप, सुख दुःख और प्रयत्न, पर, अपर युक्ति, संयोग, विभाग, पृथकृत्व, परिणाम, संस्कार और अन्यास ये गुण हैं।

''रूपरसगन्यस्पर्शाः संख्यापरिमाणानि पृथक्तं संयोगविभागौ परापरत्वे बुद्धयः सुखदुखे इच्छा द्वेषौ प्रयत्नाश्च गुणाः ॥'' वै० द०

कर्ग-

प्रयत्नादि कर्म चेष्टितमुच्यते ॥ ४६ ॥
प्रयत्न जन्य चेष्टा शरीर का व्यापार कर्म कहाता है ।
उत्खेपणमपक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि ॥ वैशे ०
प्रमणं रेचनं स्पन्दनोध्वेज्वलनमेव च ।
तिर्थिग् गमनमध्य गमनादेव लभ्यते ॥
प्रयत्नपूर्वक अथात् चेष्टापूर्वक क्रिया का नाम 'कर्म' है ।
''आहमसंगोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्मग'॥ वै ० ॥ ४६ ॥

सम्बाय का लक्षण--

समवायोऽप्रथग्भावो भूम्यादीनां गुणैर्भतः । स नित्यो,यत्र हि द्रव्यं न तत्रानियतो गुणः ॥ ५० ॥ पृथिवी आदि द्रव्यों का ( आत्रेय भद्रकाप्यीय २६ वें अध्याय में कहे हुए )

काल का लक्षण—स्क्षामि कलां न लीयते, संकलयति वा भूतानि इति कालः। वैशे०

दिशा का लक्षण—अस्मादिदं पूर्वेण अस्मादिदं पश्चिमेन इत्यादयः प्रत्यया यतो भवन्ति सा दिक् । इत इदमिति यतस्तिहशां लिङ्गम् । वैशे॰

जिससे यह व्यवहार किया जाय कि यह इससे पूर्व या पश्चिम में है, टसका नाम 'दिशा' है। अपने गुणों से पृथक् न होना 'समवाय' है। अर्थात् द्रव्य गुणों के बिना नहीं रह सकते और गुण विना द्रव्य के नहीं रह सकते।

यह समवाय सम्बन्ध नित्य है, (संयोग की तरह अनित्य नहीं) क्योंकि जहां पर द्रव्य है, वहां पर गुण नहीं रहता ऐसा नहीं, अपित्व निश्चित ही है। जहां द्रव्य है वहां गुण भी है। इस लिये द्रव्य और गुण का नियत सम्बन्ध होने से इनका सम्बन्ध भी नियत ही है।। ५०॥

द्रव्य का लक्षण--

यत्राऽऽभिताः कर्मगुणाः कारणं समवायि यत् । तद् दृज्यं,

जिसमें कर्म और गुण आश्रित हैं,और जो समवायि कारण है,वह 'द्रव्य' है । गुण का लक्षण:—

समावायी तु निश्चेष्टः कारणं गुणः ॥ ४१॥

द्रव्य के साथ ष्टमवाय सम्बन्ध वाला, निश्चेष्ट (निष्क्रिय ) एवं कारणवान गुण है। गुण निर्गुण होते हैं, गुण में गुण नहीं होता, जैसा कि लिखा है—

''गुणा गुणाश्रया नोक्ताः''।। ५१ ॥

कर्म का लक्षण -

संयोगे च वियोगे च कारणं द्रव्यमाश्रितम्।

कर्त्तव्यस्य क्रिया कर्म कर्म नान्यदपेक्षते ॥ ५२ ॥

जो कि द्रव्य का आश्रय लेकर रहता है, तथा संयोग और विभाग में कारण है, उसका नाम 'कर्म' है । कर्म किसी अन्य कर्म की अपेक्षा नहीं करता [द्रव्य और गुण परस्पर एक दूसरे के समवाय की अपेक्षा करके कारण यनते हैं ] तथा—कर्त्तव्य कार्य का अनुष्ठान रूप कर्म है ।

"एकं द्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षं कारणमिति कम्मलक्षणम्" वैशे० किये हुवे सदृहत्त, शान्ति, मंगल—पाठ आदि अनुष्ठान भी कम्मे हैं, दे अध्यात्म कमें हैं ॥ ५२॥

> इत्युक्तं कारणं, कार्यं धातुसाम्यमिहोच्यते । धातुसाम्यक्रिया चोक्ता तन्त्रस्यास्य प्रयोजनम् ॥ ४३ ॥

अञ्चतिषद्धानां [ जो कभी भी पृथक् नहीं होते ] आधार्याधारभूतान इहेति प्रत्ययहेतुः सम्बन्धः स समवायः । वैद्यो०

जैसे तन्तु और वस्त्र का या मिट्टी और घड़े का समवाय सम्बन्ध है।

१ समवाय का लक्षण-

इस प्रकार सामान्य आदि छः कारणों का वर्णन किया गया है। अब उनका कार्य्य कहा जाता है। इस शास्त्र में 'धातुओं का साम्य करना' ही कार्य्य है [घट-पट आदि कार्य नहीं है]। इस शास्त्र का—प्रयोजन भी धातुओं को समान रखना ही है।

खीण हुए धातु बढ़ाने चाहिये, बढ़े हुए घटाने चाहिये और समान का रक्षण करना चाहिये। जैसा कि आगे कहेंगे—

'प्रयाजनं चास्य स्वस्थस्य स्वास्थ्यरक्षणं, आतुरस्य विकारप्रशमनञ्जगीप्रशा धातुओं के विपम होने का कारण

> कालबुद्धीन्द्रियार्थानां योगो मिथ्या न चाति च । द्वयाश्रयाणां व्याधीनां त्रिविधो हेतुसंग्रहः ॥ ४४ ॥

काल िशीत-वर्षा ग्रीप्म रूपं। संबत्धर अथवा परिणाम ],बुद्धि, और इन्द्रि-यार्थ [इन्द्रियों के बिपय शब्द, स्पर्ध, रूप, रस ऑर गन्ध ] इन तीन के अतियोग, अयोग और मिथ्यायोग होने से दोनों प्रकार की शारीरिक और मान-विक व्याधियां उत्पन्न होती हैं भ भूष ।।

शरीर सत्त्वसंज्ञं च व्याधीनामाश्रयो मतः।

तथा मुस्तानां योगस्तु मुखानां कारणं समः॥ ११॥

दारीर अर सत्त्व (मन) वे दोनों ही [ पृथक् रूप से एवं सम्मिस्ति रूप में ] रोगो की अधिप्रान मूर्मि हैं। और जिस प्रकार वे दोनों व्याधियों का आश्रय स्थान हैं, इसी प्रकार सुख का भी आश्रय स्थान यही हैं।

मुख का कारण - काल, बुद्धि और इन्द्रियों के विषयों का, सम [ उचित रूप में ] योग होना ही आरोग्य का कारण है। कहा भी है—

''मुखहेतुर्भतस्त्वेकः समयोगः मुदुर्छभः'' ॥ ५५ ॥

आतमा का स्वरूप कहते हैं-

निर्विकारः परस्त्वात्मा सत्त्वभूतगुणेन्द्रियैः । चैतन्ये कारणं नित्यो द्रष्टा पश्यति हि क्रियाः ॥ ५६ ॥

- १. "त्रीण्यायतनामीत्ययोनां, कर्मणः कालस्य चातियोगायोगामिय्यायोगाः । असात्य्येन्द्रयार्थसंयोगः प्रज्ञापराघः परिणामश्चेति त्रयस्त्रि विधविकस्या हेतवं। विकारकारणम्णः ॥ "समयोगञ्जकास्तु प्रकृतिहेतवो भवन्तिणः । च० ॥
  - वेदनानामिष्ठानं मनो देहश्च सैन्द्रियः ।
     केशब्रोमनखाप्रान्तमलद्रवगुणैर्विना ॥ चरक ॥

निर्विकार अपेर सूक्ष्म आत्मा, मन, शब्दादिगुण, इन्द्रियां द्वारा चैतन्य में कारण हैं, वह नित्य है, साक्षी है, क्योंकि वह सब क्रियाओं का देखता है। अचेतन शरीर और मनके चैतन्य में यह आत्मा ही कारण हैं; और वह नित्य है! रोग प्रकृति—

वायुः पित्तं कफश्चोक्तः शारीरो दोषसंग्रहः। मानसः पुनरुदिष्टो रजश्च तम एव च ॥ ४७॥

संक्षेप रूप में शारीरिक दोषों के कारण वात, पित्र और कक हैं। और मानसिक दोषों के कारण रज और तम हैं?। शारीरिक कोई भी रोग इन वात, पित्त, कफ के विना नहीं हो सकता ॥ ५७॥

इनका प्रतीकार --

प्रशाम्यत्यौषधैः पूर्वो दैवयुक्तित्यपाश्रयैः । मानसो ज्ञानविज्ञानधेर्यस्प्रतिसमाधिभिः॥ ४८॥

शारीरिक दांप देव व्यपाश्रय और युक्ति-व्यपाश्रय औषधियां से शान्त हो जाते हैं। मानसिक दांप ज्ञान (आरमा आदि के), विज्ञान अर्थात् शास्त्र झान, (वैर्य्य) चित्त की स्थिरता, (स्मृति) अनुभृत पदार्थ का स्मरण, (समाधि) विषयों से मन की हटा कर आरमा में लगाना इनसे शान्त हैं। जाते हैं।

देव-व्यपाश्रय--मणि, मन्त्र, ओषधि, बलि, उपहार, होम, नियम प्रायश्चित्त आदि कर्म जो कि देव को आश्रय कर किये जाते हैं।

युक्ति-व्यपाश्रय अर्थात् योजना, युक्ति को आश्रय कर किये गये संशो-धन, संशमन आदि कर्म ॥ ५८ ॥

वायुका लक्षण--

रूक्षः शीतो छघुः सूक्ष्मञ्चलोऽथ विशदः खरः। विपरीतगुणैर्द्रव्येमीरुतः संप्रशाम्यति ॥ ५१ ॥

वायु-रूक्ष, शीत, लघु, सूक्ष्म, चल अर्थात् गतिशील. विशद अर्थात् अपि-

स पर्य्यगाच्छुकमकायमनणमस्ताविरं शुद्धमपापविद्वम् ॥ श्रुतिः ।
 सायुको प्रथम लिखा है, क्योंकि वात जन्य रोग ही सब से अधिक हैं.

'अञ्चीतिर्वात-विकाराः' एवं 'वायुरेव भगवान्' वायु सबसे प्रवल है।

सर्वेषाञ्च व्याधीनां वातिपत्तत्रलेष्माण एव मूलं तिल्ला हार्याल्यादा-गमाच । यथा हि कृत्सनं विकारजातं विश्वक्तेणावस्थितं सत्त्वरजस्तमां । व्यतिरिच्यते । एवमेव कृत्सनं विकारजातं विश्वक्तेणावस्थितमध्यतिरिच्य वात-पित्तत्रहर्षेमाणो वर्तन्ते ।।सुभुत् ।। च्छिल और खर (कठार) है। वह इन से विपरीत गुण वाले हिनम्ब, उष्ण गुरु, स्थूल, स्थिर, पिच्छिल और मृतु द्रव्यों से शान्त होता है।

शीत से वायु बढ़ता है आंर उष्णता से कम होता है, इसिलये वायु का वैश्वक शास्त्र में शीत-प्रकृति माना है। वैशेषिक दर्शन में इस की अनुष्णाशीत कहा है—'अनुष्णाशीतः स्पर्शस्तु पवने मतः'॥ वै०॥ ५६॥

पित्त का लक्षण---

सस्तेहमुष्णं तीक्ष्णं च द्रवमम्लं सरं कटु । विपरीतगुणैः पित्तं द्रव्येराश प्रशाम्यति ॥ ६० ॥

स्नेइसहित अर्थात् थोड़ा रिनम्ब, उष्ण (गरम), तीक्षण [ शोध कार्य करने वाला, सुई की तरह तेज ], द्रव, अम्ल (खट्टा ), सर (गमनशील ), और कटु रस है । पिरा विपरीत गुणवाले द्रव्यों से शीध ही शान्त हो जाता है ॥६०॥ कफ का लक्षण—

> गुरुशीतमृदुस्तिग्धमधुरस्थिरपिच्छिलाः। ऋष्मणः प्रशमं यान्ति विपरीतगुणगुणाः॥ ६१॥

गुरु, बीत, मृदु, स्निग्ध, मधुर, स्थिर, और पिच्छिट ये कफ के गुण हैं। इन से विपरीत गुण बाटे पदार्थों से ये गुण बान्त होते हैं। [इन गुणों के बान्त होने से गणी कफ भी बान्त हो जाता है ]॥ ६१॥

साध्य रोगां की शान्ति-

विषरीतगुणैर्देशमात्राकाळोपपादितैः । भेषजैवितिवर्त्तन्ते विकाराः साध्यसंमताः ॥ ६२ ॥ साधनं न त्वसाध्यानां व्याधीनामुपदिश्यते । भृयञ्जातो यथाद्रव्यं गुणकर्म प्रवक्ष्यते ॥ ६३ ॥

विपरीत गुण बाले [ हेतु-बिपरीत, व्याधि-बिपरीत और हेतु और व्याधि दोनों के विपरीत और कार्य करनेवाले ] द्रव्यों की देश-मात्रा, काल के अनुसार योजना करने पर ओषध से साध्य व्याधियां शान्त हो जाती हैं, असाध्य रोग अच्छे नहीं होते । और जो रोग औषधियों से असाध्य हैं उन के लिए औषध का उपदेश मी नहीं किया जाता । इसके आगे फिर विस्तार से एक-एक द्रव्य के गुण कर्म को आचार्य कहेंगे ॥ ६२-६३॥

रसों की उत्पिच-

रसनार्थो रसस्तस्य द्रव्यमापः श्वितिस्तथा । निर्वृत्तौ च, विशेषे च प्रत्ययाः खाद्यस्रयः ॥ ६४ ॥ रसनेन्द्रिय से ब्राह्म गुण रस है। इस रस की उत्पत्ति में आधार कारण जल और पृथिवी हैं। इस रस के भेद करने में आकाश, वायु और अग्नि ये तीनों निमित्त कारण होते हैं। वास्तव में रस को उत्पत्ति स्थान जल है और पृथ्वी इसका आधार है। क्योंकि एक द्रव्य दूसरे द्रव्य से मिर्च जाता है। 'बिंग् ह्मपरं परेण' न्याय०। जल और पृथ्वा म आकाश, वायु और अग्नि का भी अंश समाविष्ट रहता है। कहा भी है—

तेषामेकगुणं पूर्वं गुणवृद्धिः परे परे । पूर्वः पूर्वो गुणश्चेव क्रमशो गुणिषु स्मृतः ॥

इसीलिए, इस एक रस के छः भेद हा जाते हैं। जैसे—पृथिवी और जल की अधिकता से मधुर, पृथ्वी और आगन को अधिकता से अम्ल, जल आंर अग्नि की अधिकता से लवण, वायु और अग्नि की अधिकता से कह, वायु और आकाश का अधिकता से तिक्त और वायु और पृथ्वी को अधिकता से काग्रय सम बनता है।। ६४।।

स्वादुरम्छोऽथ छवणः कटुकस्तिक एव च । कपायश्चेति पट्कोऽयं रसानां संब्रहः स्मृतः ॥ ६८ ॥ स्वादु मधुर, अम्ब, छवण, कटु, तिक्त और कपाय ये छः संक्षेत्र से सम हैं। विस्तार से इनके परस्यर संयोग से ६३ मेद हो जाते हैं ॥ ६६ ॥

रसों के द्वारा दोवों की शान्ति---

स्वाद्रम्छलवणा वायुं, कषायस्वादुःतिककाः ।

जयन्ति पित्तं, रुळेष्माणं कषायक्रद्वतिक्तकाः ॥ ६६ ॥

स्वादु, अग्ल ओर लवण ये रस वायुकां शामन करते हैं, कराय, मधुर ऑर तिक्त रस पंच को, कपाय, कहु और तिक रस कफ को शामन करते हैं। कहु, अग्ल और लवण रस पित्त को कुपित अथान् उत्यन्न करते और बहाते हैं, स्वादु, मधुर अग्ल और लवण रस कफ़ कां, कहु, तिक ओर केपाय रस वायु को बहाते हैं। इन रसी में प्रत्येक रस के द्रव्य, गुण और कमें आगे(आन्नेय मद्रकाष्यीय नामक रह वें अध्याय ) में विस्तार से कहेंगे। दह ॥

द्रव्य के भेद---

किञ्जिहोषप्रशमनं किञ्जिद्धातुप्रदूषणम् । स्वस्थवृत्तौ हिते किञ्जित् त्रिविधं द्रव्यसुच्यते ॥ ६७ ॥

द्रव्य तीन प्रकार के हैं। (१) कुछ द्रव्य वात आदि दोषों का शोधन एवं शमन करते हैं। जैसे—तेल वायु का, घी पित्त का ओर मधु कफ का शमन करता है और (२) कुछ द्रव्य शरीरको धारण करनेवाले वात आदि वा रम आदि को द्पित वा कुपित करते हैं और (३) कुछ द्रव्य स्वास्थ्य का रक्षण करते ह, वे स्वस्थ अवस्था के लिए हितकारों हैं। जैसे-लाल चावल, सांठी के चावल, जां. जीवन्ती शाक आदि।"शमनं कापनं स्वस्थहितं द्रव्यमिति त्रिधा।।" वाग्मटः ।।

तत्पनस्त्रिविधं ज्ञेयं जाङ्गमौद्धिदपार्थिवम् । मधूनि गारसाः पित्तं वसा मज्जासृगामिषम् ॥ ६८ ॥ विण्मत्रं चर्म रेतोऽस्थि स्नायुः शृङ्गं खुरा नखाः। जङ्गमेभ्यः प्रयुज्यन्ते फेशा लोमानि रोचनाः ॥ ६६ ॥

द्रव्य फिर तीन प्रकार के हैं ( १ ) (जांगम) प्राणियों से उत्पन्न होने वाले. आर (२) ( ऑद्धिद ) मूमि को भेदन करके प्राथवी मैं ने उत्पन्न होने बाले वनस्पति आदि, (३) (पार्थिय) भूमि से उत्पन्न होने वाले, खनिज।

उंगम द्रव्य--

मधु (शहद) भगोरस, दूध, घी, आदि, पित्त, वसा (चर्ची), मजा. रक्त. मांस, विष्ठा, मूत्र, चर्म, वीर्य अस्थि, स्नायु, सींग, नख, खुर, (केश) शिर के बाल, ( रोम ) शरीर के बाल, रोचना अर्थात् गोरोचना, य जीम-प्राणियों से लेकर व्यवहार में लाये जाने हैं ॥ ६८-६९ ॥

भाम द्रव्य--

सुवर्णं समलाः पञ्च लोहाः ससिकताः सधा । मनःशिलाले मणयो लवणं गैरिकाञ्जने ॥ ७० ॥ भौममौषधमुद्दिष्टम्, औद्भिदं तु चतुर्विधम्। वनस्पतिर्वीरुधश्च वानस्पत्यस्तथौपधिः॥ ७१॥

स्वर्ण, और इसका मल (शिलाजीत) पांच प्रकार के लोह जैसे रांगा. सीसा ताम्बा, चांदी और लोहा, (सिकता) बालू, (सुधा) चूना, पार्थिव विष, मनः शिला, (आल) हरताल, (मणि) स्फटिक आदि, लवण सैन्धव आदि, [ गैरिक ] गेरु, (अंजन) सुरमा, ये पार्थिव औषध कहे हैं औद्भिद द्रव्य चार प्रकार के हैं। वनस्पति, वीस्त् , वानसात्य और ओषधि ॥ ७०-७१ ॥

फलैर्वनस्पतिः, पुष्पैर्वानस्पत्यः फलैरपि ।

ओषध्यः फलपाकान्ताः, प्रतानैर्वीरुधः स्मृताः ॥ ७२ ॥ (१) जिनमें विना पुष्प के फल आता है, वे 'वनस्पति' हैं, जैसे गूलर, वट

१. माक्षिकं भ्रामरं श्रीद्रं पौत्तिकं मधुजातयः।

पिलखन आदि, (२) जिनमें फल और पुष्प दोनों आते हैं उनको 'वानस्पत्य' अर्थात् इक्ष कहते हैं, जैसे आम, जामुन आदि, (३) जो फल आने पर नष्ट हो जाते हैं, उनको 'ओपिध' कहते हैं जैसे धान, चावल, जौ, गेहुं आदि ओर (४) जो लता के समान फैलने वाली हैं उनको 'वीरुष्-कहते हैं जैसे गिलोय आदि ॥७२॥

औद्भिद पदार्थों के काम में आने वाले अंगः-

मूळत्वक्सारनिर्यासनाळस्वरसपल्ळवाः । क्षाराः क्षीरं फळं पुष्पं भस्म नैळानि कण्टकाः ॥ ७३ ॥ पत्राणि शुङ्गाः कन्दाश्च प्ररोहाश्चीद्विदो गणः ।

मूल, त्वचा, (सार) अन्दर का स्थिर सार भाग, (निर्यास) गोंद, (नाइ) नाल, (स्वरस) पीइन करके द्रव्य से निकाला हुआ रस, (पल्ल्य) परो आम, जामुन आदि के, क्षार, (क्षार) दृध, थोर आदि के फल, पुष्प, भस्म, तैल भिलाधे आदि का; कांटे, पर्से, होते हैं जैसे सिम्बल के, कन्द अथांत् फलहीन औषपिथयों के मूल, (प्ररोह) अंकुर यह 'खोंदिंदर गण' है। वनस्पतियों के ये उपरोक्त अंश पाम में आते हैं॥ ७३॥

मूलिन्यः पोडशंकोनाः फलिन्यो विशतिः स्वृताः ॥ ०४ ॥ महास्नेहाश्च चत्वारः पञ्जेय स्वणानि च । अष्टौ मृत्राणि सङ्ख्यातान्यष्टायेव पर्यासि च ॥ ०४ ॥ शोधनार्याश्च पड वृक्षाः पुनर्वसुनिद्दिताः । य एतान् वेत्ति संयोक्तुं विकारेषु स वेदवित् ॥ ०६ ॥

जिन बनस्पतियों का मूल प्रयोग करने योग्य है वे 'मूलिन' हैं। ऐसी बनस्पतियां सोलह हैं, और जिन बनस्पतियों का फल उपयोगी हैं वे 'फिलिनी' हैं, ऐसी बनस्पतियां उन्नीस हैं। चार महारनेह हैं जैसे वी, तैल, वसा, और मजा; पांच प्रकार के नमक हैं, आठ प्रकार के मूत्र और आठ हो प्रकार के वृष हैं और संशोधन के लिये छः वृक्ष पुनर्यमु आत्रेय में कहें हैं। जो विद्वान् वैद्य रोगों में इन सब का प्रयोग करना जानता है वह अखुर्वेद को भली प्रकार से जानता है। अ४-७६।

सोलह 'मूलिनी' ओवधियों की गणना-

हस्तिदन्ती हैमवती ह्यामा त्रिष्ट्वचोगुढा। सप्तरा हवेतनामा च प्रत्यक्श्रेणी गवाक्ष्यपि॥ ७०॥ ज्योतिष्मती च बिग्बी च शणपुष्पी विषाणिका। श्रजगन्धा द्रवन्ती च श्लीरिणी चात्र षोडशी॥ ७८॥ १ इस्तीदन्ती (चका), २ हैमवर्ता ( दवेत वच), ३ दयामा (त्रिवृत), ४ त्रिवृत् ( लाल जड़ वाली निशोध), ५ अधोगुडा ( विधारा), ६ सतला ( शिका काई), ७ दवेतनाम ( दवेत कोयल ), ८ प्रत्यक् श्रेणी ( दन्ती जमाल-गोटा), ६ गवाक्षी ( इन्द्रायण), १० च्योतिष्मती ( माल कंगनी), ११ विम्बी ( कन्द्री), १२ शाणपुष्पी ( झन झनियां), १३ विपाणिका ( उत्तरण), १४ अजगन्या ( द्वु ), १५ द्रवन्ती ( जंगली एरण्ड), १६ क्षीरिणी ( हिरवी) ये सोलह हैं॥ ७७-५८॥

इनके कर्म-

शणपुष्पी च बिम्बी च छद्देने हैमबत्यपि। श्वेता ज्योतिष्मती चैच योज्या र्रापिविरेचने।। ७६॥ एकादशावशिष्टा याः प्रयोज्यास्ता विरेचने। इस्युक्ता नामकर्मभ्यां मृहिन्यः, फहिनीः श्रृण॥ ८०॥

जपर कही हुई सोलह मृलिनी आंपिधयों में, शणपुष्पी, दिस्सी, और हैम-वती ( दवेतवचा ) ये तीन वमन कार्य में प्रयोग करनी चाहिये, हवेत अपराजि-ता, ज्यंतिष्मती ये दोनों शिरोबिरेचन में, और शेथ ग्यारह वनस्पतियां विरेचन कार्य में प्रयोग करनी चाहिये। सब कामों में इनके मूल ही काम में लाने चाहिये। इस प्रकार से ये सोलह 'मूलवाली, वनस्पतियां नाम और कर्म सहित कह दी गयी हैं। 'फलिनी' वनस्पतियों का नाम सनो ॥ ७६०-००॥

> राङ्किन्यथ विडङ्गानि त्रपुषं भदनानि च । आनूषं स्थळजं चैव वळीतकं द्विविधं स्मृतम् ॥ ८१ ॥ धामार्गवमथेक्ष्वाकु जीमूतं कृतवेधनम् । प्रकीर्या चोदकीर्या च प्रत्युक्पुष्पा तथाऽभया । अन्तः कोटरपुष्पी च हस्तिपण्योश्च शारदम् ॥ ८२ ॥ कस्पिञ्जकारग्वषयोः फळं यत्कुटजस्य च । धामार्गवक्रथेक्ष्वाकु जीमृतं कृतवेधनम् ॥ ८३ ॥

शंखिनी, विडङ्क (वायविंडग), त्रपुष (खीरा, ककड़ी) मदन (भूमेन फल), आन्प क्लीतक (जल में पैदा होने वाली मुलहैटी), स्थलज क्लीतक (शुष्क भूमि में पैदा होने वाली मुलहैटी), धामार्गव (बड़ी तुर्ह्ह) इस्वाकु (कड़वी तुर्ह्ह), जीमूत (बन्दाल), इतवेधन (तुर्ह्ह), कडुवी प्रकीर्या और उदकीय्यां (दो प्रकार के करंज), प्रत्यक् पुष्पा (अपामार्ग), अभया (हरह), अन्तःकोटरपुष्पी (धाव पत्ता), शारदा हरितपणीं। (हरितपण्णीं के

शरद् श्रातु में उत्पन्न फळ ), कम्पिलक (कमीळा), आरग्वध (अमळतास), कुटज ( कूड़े का फळ, इन्द्र जौ ), ये १६ 'फळिनी' बनस्पतियां हैं ॥ ⊂१−⊐३ ॥ इनके कर्म—

> मदनं कुटजं चैव त्रपुषं हस्तिवर्णिनी । एतानि वमने चैव योज्यान्यास्थापनेषु च ॥ ८४ ॥ नस्तः प्रच्छर्दने चैव प्रत्यक्पुष्पा विधीयते । दश यान्यविष्टानि तान्युकानि विरेचने ॥ ८४ ॥

धामार्गन, इस्त्राकु, जीमृत, अमलतास, मैंनफल, कुई का फल, खांरा, और इस्तिपणीं के शरद ऋषु में उत्पन फल ये आठ धनस्पतियां वमन, आस्थापन और निरूद्ध बस्ति कमें में प्रयोग करनी चाहिये :

आरामार्ग (चिरचिटे) का फल नस्य कर्म में प्रयोग करना चाहिये। आंर होष दस बनस्पतियों का प्रयोग विरेचन कार्य में करना चाहिये। इस प्रकार से ये १६ 'फलिनी' बनस्पतियों नाम और कर्म्म द्वारा कह दा हैं॥ ५४-५॥।

चार प्रकार के स्नेह—

नामकर्मभिष्ठकानि फलान्येकीनविश्रातः । सर्पिस्तेले वसा मजा स्नेही दृष्टश्चपुविधः ॥ १६॥

र्टार्ष ( घा ), तेल, वसा ( चर्ची ) आर मजा ( अर्टन्स वा गुटालयों के मीतरी भाग का स्तेह, चिकताई ) य चार कह है ॥ वः ॥

इनके कर्म कहा है: -

पानाभ्यञ्जनबस्त्यर्थं नस्याथ ५व यागतः । स्तेह्ना जीवना बल्या वर्णोपचयवर्धनः ॥ ८७ ॥ स्तेहा ह्येते च विहिता वार्तापत्तककापहाः ।

ये चारों स्नेह (पान) शरीर में मुख मार्ग से देने, शरीर पर मालिश करने, (बस्ती) गुदा या उपस्थमार्ग से देने, और (नस्य) नाक से देने भे प्रयुक्त होते हैं। ये स्नेह शरीर का स्नेहन करते हैं, शरीर को जीवन देते हैं. शरीर का तर्पण करते हैं, बल और शक्ति को बढ़ाते हैं। ये स्नेह बात, पिस और कफ को नष्ट करते हैं॥ ८०॥

लवण---

सौवर्चलं सैन्धवं च विडमीद्भिद्मेव च ॥ cc ॥ सामुद्रेण सहैतानि पब्च सुर्ख्वणानि च ।

पांच प्रकार के नमक है। (१) सैन्धव (सेन्धा नमक) सब नमकों में श्रेष्ट

है (२) सौबर्चल ( संचल ), (३) (बिड) काला नमक, (४) ( ओद्धिर ) काच नमक और (५) सामुद्र, समुद्र के पानी से तैय्यार किया हुआ, ये पांच प्रकार के लवण या नमक हैं ॥ ८८॥

लवणों के कर्म -

हित्यधान्युष्णानि तीक्ष्णानि दीपनीयतमानि च ॥ =६ ॥ आत्रेपनार्थे युज्यन्ते स्तेहस्वेद्विधो तथा । अधोभागोध्वेभागेषु निरुद्देष्यनुवासने ॥ ६० ॥ अध्यञ्जने भोजनार्थे झिरसद्ध विरुचने । राखकर्मणि वस्त्वर्थमञ्जरोज्यादनेषु च ॥ ६१ ॥ अज्ञीणीनाहयोगीते गुल्मे शृष्ठे तथादरे । उत्हानि खवणानि, अध्यं मृत्राण्यष्टी निरोध में ॥ ६२ ॥

ये नमक स्निग्ध, उष्ण, तीक्षण और दीवरीय अधीत् विशेष रूप से अग्नि वडानेवाले हैं। ये नमक आलेपन में, स्नेहन में, और स्वेदन कार्य में, अधीमाग-विरंचन और ऊर्ध्व-विरेचन द्वारा दोषों को बाहर निकालने में, निरूहण में, अतु-वासन में, अभ्यक्ष में, भोजन में, और शिर के विरेचन में, शस्त्र कर्म में, बर्ति अर्थात् फल वर्षि आदि में, अञ्चन में, उवटन में, अर्जाण में, अकारे में, वायु रोग में, गुरूम में, शूल रोग में, और उदर रोगी में प्रयोग किये जाते हैं। ये पांची प्रकार के नमक कह दिये ॥ =६-६२ ॥

#### आट मूत्र---

मुख्यानि यानि छष्टानि सर्वाण्यात्रेयशास्त्रे । अविमूत्रमजासूर्व गोमूत्रं माहिषं तथा ॥ ६३ ॥ हस्तिमूत्रमथोष्ट्रस्य हयस्य च स्वरस्य च । अय जो मुख्य आठ मूत्र आत्रेय ऋषि ने कहे हैं वे सुनिये—

(१) भेड़ का मूत्र, (२) वकरी का मूत्र, (३) गाय का मूत्र, (४) भैंस का मूत्र, (५) हाथी का मूत्र, (६) ऊँट का मूत्र, (७) घोड़े का मूत्र और (८) गधे का मूत्र ये आठ प्रकार के मृत्र हैं ।। ६३।।

मुत्रों के सामान्य गुण-

उष्णं तीक्ष्णमथी रूक्षं कटुकं छवणान्वितम् ॥ ६४॥ मूत्रमुत्सादने युक्तं युक्तमालेपनेषु च ।

१. गोऽजाविमहिषीणां तु स्त्रीणां मूत्रं प्रशस्यते । खरोष्ट्रेमनरास्वानां पुंचां मूत्रं हितं स्मृतम् ॥" भावप्रकाशः । युक्तमास्थापने मूत्रं युक्तं चािष विरेचने ॥ ६५ ॥ स्वेदेष्विष च त्युक्तमानाहेष्वगदेषु च । उद्देष्वथ चार्यः सु गुल्मकुष्ठिकिळासिषु ॥ ६६ ॥ तयुक्तमुपनाहेषु परिपेके तथैव च । दीपनीयं विषक्तं च क्रिमिष्टं चोषदिइयते ॥ ६० ॥ पाण्डुरोगोपसृष्टानासुक्तमं सर्वथोच्यते । ऋष्माणं शमयेत्पीतं मारुतं चानुलोमयेत् ॥ ६८ ॥ कर्षेतिक्तमधोभागमित्यस्मिन् गुणसंब्रहः । सामान्येन मयोक्तस्तु, पृथक्तवेन प्रवक्ष्यते ॥ ६६ ॥

ये आठों प्रकार के मूत्र गरम, तोक्ष्ण, रूखे, कहु रस, और खबण रस ते युक्त हैं। आठों प्रकार के मूत्र उत्कादन में, आवेपन में, प्रवेपन में, आस्थापन में निरूक्त में, विरेचन में, स्वेदन में, नाइंस्वेद में, आनाइ अर्थात् अफार में, अगद अर्थात् विपनाशक आंपिधयों में प्रयुक्त होते हैं।

उदर रोगों में, अर्श रोग में, गुल्म, कुछ (कोट) और किलास (कुछ का मेद), उपनाह, पुलटिस आदि में, परिषेक अर्थात् सेचन कार्य में, प्रयुक्त होते हैं। ये मूत्र (दीपन) अग्निदीपक, (विपन्न) विपनाशक, भार (क्रिमिन्न) कृभिनाशक कहे जाते हैं। ये पाण्डु रोगियों के लिये पान, आहार और भेपज आदि कल्पना में उत्तम, हितकारी हैं। पिया हुया मूत्र ब्लेष्मा (कफ्र) को शमन करता है, बायुको अनुलीमन करता है, आर पित्त को अयोमार्ग में खींचता है, पित्त का विरेचन करता है। ये आटों मूत्रोंके सामान्य से गुणकड़ दिये हैं। १६५,६६।

आठां मुत्रों से एक एक के जा पृथक् २ गुण है हि आगे कहे जाते हैं—
अविसूत्रें सितक्तं स्यास्स्तिग्धं पित्ताविरोधि च ।
आजं कपायमधुरं पश्यं दोपान्निहित्त च ॥ १०० ॥
गव्यं समधुरं किचिद्दोपध्तं क्रिमिकुष्टतुत् ।
कण्डूलं शमयेत्पीतं सम्यग्दोपोदरे हितम् ॥ १०१ ॥
अर्शःशोफोदरध्तं तु सक्षारं माहिषं सरम् !
हास्तिकं खवणं मूत्रं हितं तु क्रिमिकुष्टिनाम् ॥ १०२ ॥
प्रशस्तं वद्धविणसूत्रविषश्रेष्टमामयार्शसाम् ।
सतिकं श्वासकासन्नमर्शोनं चौष्ट्रमुच्यते ॥ १०३ ॥
वाजिनां तिककदुकं कुष्टनणविषापहम् ।
खरमूत्रमपरमारोन्मादमहविनाशनम् ॥ १०४ ॥

- १, भेड़ का मूत्र थोड़ा तिक, स्निग्ध एवं पित्त का अविरोधी है, वह न तं पित्त को बढ़ाता है. और न पित्त को शमन करता है।
- २, वकरी का मूत्र कपाय और मधुर रस, खोतों के लिये डितकारी है, और त्रिदोपनाशक है।
- ३. गाय का मूत्र कुछ मधुर, दोपनाशक, कृमि, और कुछ का नाशक है। इसके पीने से खाज शमन होती है. एवं वात आदि से उत्पन्न पेट के रोगों में हितकर है।
- ४. भेंस का मूत्र बवासीर, शोथ, और उदर रोगों को नाश करने वाला, थोड़ा खारा और मरुभेदक है।
- ५. हाथी का मृत्र नमकीन, कृषि और कुण्ड रोग वाले पुर्वों के लिये हितकारी है। अवस्त्र मल और मृत्र रोग अल्सक रोग, विप रोग, इलेक्स जन्य रोगों और ववाधीर में श्रेष्ठ हैं।
  - ६. ऊँट का नूत्र थोड़ा तिक्त, स्वास, कास ओर अर्श रंग का नाशक है।
  - ७. घोड़ों का मूत्र तिक्त और कटु, कुष्ठ, विष और ब्रण का नाश क है।
- गधे का मूत्र अपस्मार, ( मृगो, हिस्टोरिया ) उन्माद आदि ( प्रागल-पन ) का नाशक है ।। १००-१०४ ।।

आठ प्रकार के दूध-

इतीहोक्तानि मूत्राणि यथासामर्थ्ययोगतः। अतः क्षीराणि वक्ष्यन्ते कमें चेषा गुणाश्च ये ॥ १०४ ॥ अविक्षीरमजार्क्षारं गोक्षीरं माहिषं च यत्। उष्ट्रीणामथ नागीनां वडवायाः ख्रियास्तथा ॥ १०६॥

इस प्रकार ते इस शास्त्र में सामान्य और विशेष दोनों प्रकार से यथा-सामध्ये अथात् मूत्रों की जैसी जैसी शक्ति हैं, वैसे गुण कह दिये हैं।

अब आठ प्रकार के दूध, इन के कर्म्म और गुण भी कहे जाते हैं:— १. भेड़ का, २. वकरों का, ३. गाय का, ४. मेंस का, ५. ऊँटनी का, ६. हथिनी का, ७. घोड़ी का ओर ८. स्त्रियों का दूध ॥१०५–१०६॥

सब दूधों के सामान्य गुण---

प्रायशो मधुरं स्निग्धं शीतं स्तन्यं पयः स्मृतम् । प्रीणनं बृंहणं बृष्यं मेध्यं बल्यं मनस्करम् ॥ १०० ॥ जीवनीयं श्रमहर् श्वासकासनिबर्हणम् । हन्ति शोणितपत्तं च संधानं विहतस्य च ॥ १०= ॥ सर्वेप्राणभृतां सास्यं शमनं शोधनं तथा । तृष्णाह्नं दीपनीयं च श्रेष्ठं क्षीणक्षतेषु च ॥ १०६॥ पाण्डुरोगेऽम्छपित्तं च शोषे गुल्मे तथोदरे । अतीसारे ज्वरे दाहे श्वययौ च विधीयते ॥ ११०॥ योनिशुक्रपदोपेषु मृत्रेषु प्रदरेषु च । पुरीषे प्रथितं पथ्यं वातपित्तविकारिणाम् ॥ १११॥

सब दूध प्रायः । मधुर रत, स्तिम्ध, शीत, (स्तम्ध) दूव बढ़ाने वाले, (प्रीणन) पृष्टि देने वाले, (बृंदण) शरीर को बढ़ाने वाले, (बृंदण) वर्षिक कर्षक, (मेध्य) बुद्धि के लिये हितकारी, (बल्य) शरीर को बल देने वाले, (ग्रामक) अध्वाव के लिये हितकारी, (बल्य) शरीर को बल देने वाले, (ग्रामकर) भमा को प्रधन्न करने वाले, (जीवनीय) जीवन के लिये हितकारी, (अमहर) थकावट को मिटाने वाले, श्वाम और कास (कप्त, कास को छोड़-कर शेष समस्त कासों को ) मिटाने वाले हैं। दूध रक्त पित्त को नाश करता और टूटे हुए को जोड़ने वाला है, सब प्राणियों के लिये सास्प्य दोयों को शमम अधीत स्वस्थान में स्थित दोषों को शानत करने वाला है, प्यास को नाश करने वाला, अग्नि वर्षक, क्षीण और क्षत रोषियों के लिये हितकारी, पण्डु रोग वालिपत, शोप, गुल्म, उदर अतीसार उपर (जीर्ण ज्वर), शह, (श्वथु) शोध रोग में विशेष करके पथ्य है। वीन रोणों से, शुक्य गों में, मूलकुक्लू रोग में, मलावरोख में; पथ्य और हितकारी है। यह बात-पित्त रोगियों के लिये मी पथ्य है।। शिरुक-श्रशा

दूध के कर्म्म कहते हैं:--

नस्यालेपावगाहेषु वयनास्थापनेषु च । विरेचने स्तेहते च पयः सर्वत्र ुष्यते ॥ ६५२ ॥ यथाक्रमं क्षीरगुणानेकेकस्य पृथकपृथक् । अक्रपानादिकेऽध्याये भूयोःबक्ष्यास्यरोपतः ॥ १९३ ॥

यह दूध नस्य कर्म में, अवगाहन किया में, आलेपन में, बमन में, आस्था-पन में, बिस्त में, विरेचन में, स्नेह कर्म में, सब स्थानों पर रसायन अर्थात् बाजीकरण आदि में भी प्रयुक्त हाता है। यहां पर आटों प्रकार के दूधों के गुण-कर्म सामान्य रूप में कह दिये हैं। आगे 'अन्न पान विधि' नामक अध्याय (स्वस्थान अ० २७) में कमानुसार प्रत्येक दूध के गुण-कर्म पृथक् पृथक् सम्पूर्ण रूप से कहेंगे ॥११२-११३॥

अथापरे त्रयो वृक्षाः पृथग्ये फलमृलिभिः।

१ प्रायः शब्द से ऊँटनी के दूध का निषेध है । ऊँटनी का दूध नमकीन है।

स्तुह्यर्काश्मन्तकास्तेषामिनं कर्म पृथकपृथक् ॥ ११४ ॥ वमनेऽश्मन्तकं विद्यात्सुद्दीक्षीरं विरेचने । क्षीरमर्कस्य विद्येयं वमने सविरेचने ॥ ११४ ॥

अब बांधन के लिये कहे हुए छः बुक्षों में तीन का तूथ और तीन की खचा ग्रहण की जाती है : इनमें प्रथम तूचवाले तीन हुछ फ्रांजिनी और मूहिनी वनस्वतियों ने प्रथम है, उन के नाम १. स्पुर्श (धार); २. अर्थ (आक) और ३. अश्मत्तक हैं। अश्मत्तक का तूथ वमन के लिये; स्नुरी का तूथ विरेचन के श्ये और आक का तूथ वमन और विरेचन दोनों कार्यों के लिये नानना चाहिये का ११४-११४. !!

इमास्त्रानपराम् दृक्षामाहुर्येषां हिलास्वषः । पृतिकः कृष्णगस्या च तिल्बद्धा तथा तरः ॥ ११६ ॥ विरेचने प्रयोक्तव्यः पृतिकस्तिल्बकम्तथा । कृष्णगस्या परीसर्थे होधेष्वक्षामु चल्च्यते ॥ १६०॥ बहुबिह्राधरण्डेषु कृष्टेबस्यस्त्रतीषु च । पङ्चकानस्रोधनानेतान्ति विद्याहिचक्षणः ॥ ११८॥

्रथरे-होप तीन नृक्ष हैं—जनका त्वचा हिनकारी है। उन हुआं के नाम— प्रतीक (करंड), क्रण्णगन्या और तिल्बक (लांक) हैं। इन में करंड और छोप हुआ की छाल विरेचन कार्य में प्रशुक्त होती हैं। और क्रण्णगन्या की छाल परि सर्प (बीनर्प, (क्ब्जीमा, त्वन् रोग में), शोष, अर्थ रोग, दहु (दाद), विद्वषि, गण्डमाला, कुष्ठ और अरुधी नामक नाना रोगों में प्रशुक्त होती हैं।

श्चिरांविग्चन में इषका प्रयोग रोग-भिष्म्जितीय अध्याय (विमानस्थान अ० ८) में कहेंगे॥ ११६-११८॥

इन जपर कहे हुए छः वृक्षों को शोधनकारक जाने । उपसंहार---

इत्युक्ताः फलमूलिन्यः स्तेहाश्च लवणानि च । मूत्रं क्षीराणि वृक्षाश्च षड्ये दृष्टाः पयस्त्वचः ॥ ११६ ॥

फलिनी १६, मृलिनी १६, स्नेह ४, लवण ५, मृत्र ८, दूध ८, और शोधन इक्ष ६, जिनके दूध और त्वचा काम में आते हैं वे कह दिये हैं ॥११६ ॥

अश्मन्तक के समान कार्य करने वाला दृक्ष अष्ठा है जो महाराष्ट्रों में होता है, इसका दृध वामक है।

ओषधीनीमरूपाभ्यां जानते हाजपा वने । अविपाञ्चैव गोपाश्च ये चान्ये वनवासिनः॥ १२०॥

बकरियां चराने वाले, भेंडे चराने वाले, गौर्वे चराने वाले और अन्य तपरवी या भील आदि जो कि जंगल में रहते हैं ये लोग ओपधियों को नाम रूप और आकृति से पहिचान ने हैं॥ १२०॥

> न नामज्ञानमात्रेण रूपज्ञानेन वा पुनः । श्रोपधीनां परां प्राप्ति कश्चिद्वेदितुनहीति ॥ १२१ ॥ योगवित्रामरूपज्ञस्तासां तत्त्वचिद्वच्यते । किं पुनर्यो विज्ञानीयादोपधीः सर्वथा भिषक् ॥ १२२ ॥ योगमासां तु यो विज्ञादेशकाळोपपादितम् । पुरुषं पुरुषं वोक्ष्य स विज्ञयो भिषक्तः ॥ १२३ ॥

ओपिषयों के नाम जान छेने मात्र से, अथवा एवं से पहिचान छेने से भी कोई ओपिष के सम्बक् प्रयोग को नहीं जान सकता। इसोव्यि शास्त्र में इनका वर्णन किया जाता है।

जो वैद्य ओपिश्यों को नाम, रूप, और उन रूपोग और प्रयोगों सहित जानता है, वह तो तस्वित् है हो, जो वैद्य औपिश्यों को सभी प्रकार से समझता है; उसके लिये कहना ही क्या ? और जो व्यक्ति अनेक पृष्प के बल, शरीर, आहार, हार, सास्य, सस्य प्रकृति और वयस का विचार करके देश, काल, मात्रा के अनुसार औपिय को जानता है यह वैद्यों में शेड है ॥१२२-१२३॥

न जानी हुई औपवियों से हानियाँ--

यथा विषं गथा राखं यथाग्निरहानिर्यथा। तथौषधमविज्ञातं विज्ञातममृतं यथा॥ १२४॥ औषधं द्धानभिज्ञातं नामरूपगुणीक्षभिः। विज्ञातमपि दुर्युक्तमनर्थायोपपद्यते॥ १२४॥

जिस प्रकार न जाना हुआ ( मूढ़ आदमी से प्रयुक्त किया हुआ) विष, जिस प्रकार शक्ष, जिस प्रकार अग्नि और जिस प्रकार अश्नि ( बज्र ) या ( बिजली ) मृत्यु के कारण बनते हैं, उसी कार नाम रूप गुण से न जानी हुई औषि भी मृत्यु का कारण हो सकता है और नामरूप और गुण से जानी हुई औषि अमृत के समान है। नाम, रूप एवं गुण से न

जानी हुई औषध या जान। हुई भी देश काल आदे का विचार न करके देने से अनिष्ट के लिए होती है, वह भारी अनर्थ-उत्पन्न करती है ॥ १२४ १२५॥

योगादिप विषं तीक्ष्णमुत्तमं भेषजं भवेत् । भेषजं चापि दुर्युक्तं तीक्ष्णं संपद्यते विषम् ॥ १२६ ॥ तस्मान्न भिषजा युक्तं युक्तिवाद्येन भेपजम् । धीमता किञ्चिद्दादयं जीवितारोग्यकाङ्क्षिणा ॥ १२० ॥

तीक्षण प्राणनाशक विष भी सम्यक् प्रकार से प्रयोग करने पर उत्तम औषघ का कार्य करता है। आंषघ भी अनुचित प्रकार से प्रयोग करने पर तीक्षण-प्राण नाशक विषका काम करती है।

इसिटिये अनुचित रूप में प्रयंश को जाने वाली औषधि के विष के समान होने के कारण आयु एवं आरोग्य को चाहने वाले वुद्धिमान् व्यक्ति को चाहिये कि, देश काल-मात्रा आदि का विचार न करके देने वाले मृद वेद्य ने दो हुई औषध को कभी प्रहण न करे॥ १२६-१२७॥

कुर्यान्निपतितो मूर्ध्नि सरोपं वासवाशिनः। सरोषमातुरं कुर्यान्न त्वज्ञमतमीपधम्॥ १२८॥

इन्द्र के हाथ से छूटा हुआ वज यदि मनुष्य के सिर पर गिर पड़े तो उससे बचना सम्भव हो सकता है, परन्तु मूर्ख वैद्य से दी हुई आंपिप रोगी को समाप्त ही कर डालती है. इससे बचना असम्भव है ॥ १२८॥

दुःखिताय शयानाय श्रद्धानाय रोगिणे। यो भेपजमिन्नाय प्राज्ञमानी प्रयच्छति॥ १२६॥ त्यक्तधर्मस्य पापस्य मृत्युभृतस्य दुर्मतेः। नरो नरकपाती स्थात्तस्य संभापणादिष ॥ १३०॥

जो प्राज्ञमानी-अपने को बुद्धिमान् गिनने वाला वैद्य, औपथ को न जान-कर दुःखी, अचेत पड़े, वैद्य मे श्रद्धा करने वाले रोगी को औपथ देता है, ऐसे धर्म को छोड़ देने वाले विद्याखघाती, मृत्यु के समान साक्षात् यम और दुर्मित, अज्ञ, मृद् वैद्य के साथ वोलने से भी मनुष्य नरकगामी होता है, फिर स्पर्ध आदि से वर्षो नहीं होगा। १२६-१३०॥

> बरमाशिबिपविषं कथितं ताम्रमेव वा । पीतमत्यग्निसंतप्ता भक्षिता वाऽप्ययोगुडाः ॥ १३१ ॥ न तु श्रुतवर्ता वेषं विश्वता शरणागतात् । गृहीतमन्नं पानं वा वित्तं वा रोगपीडितात् ॥ १३२ ॥

सींप का विष अथवा ताम्बे को उवाल कर पीना या आग में लाल किये हुए लोहे के गोले खा लेना, कहीं अधिक अच्छा है, परन्तु वैद्य का वेप पहिनकर शरण में आये हुए रंगी से, अन्त, पान अथवा यन प्रहण करना अच्छा नहीं ॥ १३१-१३२॥ वैद्य को क्या करना चाहिये ?

भिषग्दुभूपुर्नितिमानतः स्वगुणपंपदि ।

परं प्रयत्नमातिष्टेत् प्राणदः स्याद्यथा नृणाम् ॥ १३३ ॥

इसिल्ये वैद्य बनने की इच्छा करने वाले, बुद्धिमान् व्यक्ति को चाहिये कि, वैद्य के गुणों को प्राप्त करने में अत्यधिक प्रयत्न करे जिससे कि वह मनुष्यों के रोगों को पूर करके प्राण देने वाला सिद्ध हो ।। १३३॥

तदेव युक्तं भेषज्यं यदारोग्याय कल्पते ।

स चैव भिपजां श्रेष्टो रोगेश्यो यः प्रमाचयेत् ॥ १३४ ॥

जो औषव रोग को शान्त करने में समर्थ है; वही ठीक प्रकार से प्रयुक्त को हुई औषथ है और जो रोगों से रागिया को मुक्त कर, वह ही वैद्यों में श्रेष्ठ वेदा है ॥ १३४॥

सम्यक्षयोगं सर्वेषां सिद्धिराख्याति कर्मणान् ।

सिद्धिराख्याति सर्वेश्च गुणेर्युक्त भिषक्तसम् ।। १६४ ॥ सब प्रकार के कम्मों की सिद्धि, सकत्ता, उन कम्मों के तम्यक् प्रयोग की वतलानी हैं। सकत्ता ही सब गुणों से युक्त निय की श्रेष्टन की भी वतलाती

है। अर्थात् सफलता से हा वैद्य का नाम चमकता है ॥ १३५ ॥

अध्याय हा संब्रह---तत्र ऋोफाः ।

आयुर्वेदागमो हेतुरागसस्य प्रवर्तनम् । सृत्रणस्याभ्यतुज्ञानमायुर्वेदस्य निर्णयः ॥ १२६ ॥ सम्पूर्णं कारणं कार्यमायुर्वेदस्योजनम् । हेतवश्चेव दोषाश्च भेषजं संग्रहेण च ॥ १३० ॥ रसाः संग्रत्ययद्रव्याश्चिवचो द्रव्यसंग्रहः । मूखिन्यश्च फलिन्यश्च स्नेदाश्च लवणानि च ॥ १३८ ॥ मूत्रं स्नीराणि वृक्षाश्च पड्ये स्नीरत्वगाश्रयाः । कर्माणि चेषां सर्वेषां योगायोगगुणागुणाः ॥ १३६ ॥

वैद्यगुण-सम्पत्—श्रुतैः पर्यवदातस्यं बहुशो दृष्टकम्मीता ।
 दाक्ष्यं शोचांमित ज्ञेयं वैद्ये गुणचतुष्टयम् ॥

## वैद्यापवादो यत्रस्थाः सर्वे च भिषजां गुणाः । सर्वमेतत्समाख्यातं पूर्वाध्याये महर्षिणा ॥ १४० ॥

आयुर्वेद का मर्स्यलांक में आना, हेतु-रोगों का उत्पन्न होना, भरद्वाज मुनि द्वारा मर्स्यलांक में शास्त्रां का प्रचार, अभिवेशादि का तन्त्र बनाना, अभिवेशादि द्वारा पनाये हुए तन्त्रों के लिये ऋषियों से दी हुई आशा, हिताहित आदि लक्षण रूप सामान्यादि उः कारण, काव्य-धातुओं को समान करना आयुर्वेद का प्रयोजन है, रंजिप से रोगों के कारण, काल, शुक्ति, हन्द्रियार्थ का अतियोग, अयोग, मिथ्यायोग हो: दीप बात, पित्त, कफ, इनकी आपय; आकाश आदि तीन, द्रव्य, जल और पृथियं, इनके साथ, रसमधुर आदि, द्रव्यसंग्रह; शमन आदि; एवं जेगम आदि के मेद से, सूलमो-हिस्तदन्ती आदि सोलइंच एलिनी-शिंतिनी आदि उन्नीस; स्तेह से आदि चार, महःस्तेह; लवण-सांवर्चल आदि पांच; मूत्र आट, इसे आट, दूध वाले हुन, छाल वाले स्तुहीं, पूतींक आदि उः हुन्त; इनके बमन-विरेचन आदि सब कमं; आपघ के सम्यक् योग से जो गुण और असम्यक् योग से जो गुण और असम्यक् योग से जो दुर्जुण हैं, मूद्र वेद्य की निन्दा और सब गुणों से गुक्त वेद्य के लक्षान, यह सब इस प्रथम 'दिधिझीबितीय' नामक अध्यय में महर्षि भावान् आवेद ने सम्बक्त प्रश्नार से कहित्या है ॥१३६-१४०॥

इत्यामवेशकृतं तन्त्रे चरकत्रतिसंस्कृतं सूत्रस्थाने सभाषाभाष्ये भेषजन

चतुष्कं दीर्धंक्षीवितीयो नाम प्रथमोऽध्यायः॥ १॥

# अथ द्वितीयोऽध्यायः

अथातोऽपामार्गतण्डुत्तीयमध्यायं ज्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

वमन आदि पांच कर्म स्वस्थ एथं रांगी दांनां व्यक्तियों के लिये उपदांगी हैं। इसलिये पूर्व अध्याय में कहे हुए वमन आदि के द्रव्यों को अन्य द्रव्यों के साथ मिला कर इस अध्याय का अवतरण करते हैं।

अपामार्ग (चिरचिटा) के बीजों का तुप रहित करके, तण्डुल बना कर काम में लाना चाहिए, यह बताने के लिये 'अपामार्ग-सण्डुलीय' अध्याय है।

> अपामार्गस्य बीजानि पिष्परीर्मरिचानि च । विडङ्गान्यथ शिमणि सर्षपांस्तुम्बुरूणि च ॥ ३॥

अजाजी चाजगन्धां च पीलून्येलां हरेणकाम् । पृथ्वीकां सुरसां श्वेतां कुठेरकफणिज्जकौ ॥ ४ ॥ शिरीषवीजं छजुनं हरिद्रे लवणद्वयम् । ज्योतिष्मतीं नागरं च दद्याच्छीषेविरेचने ॥ ४ ॥ गौरवे शिरसः शूळे पीनसेऽषींवभेरके । क्रिमिज्याधावपस्मारे वाणनाशे प्रमोहके ॥ ६ ॥

अपामार्ग (चिरचिटे) के तण्डुल, विष्पर्धी, मरिच, वायविद्यंग, सहंजना के बीज, इवेत सरसों, तेजवल के बीज, जोरा, अजमोदा (तिलवन), पंलू, एला (छोटी इलायची), हरेणु (रेणुका, मेंहरी के बीज), पृथ्वीका (कलींजी), सुरसा (काली तुलसी), दवेता (अरराजिता), कुठेरक (मरवा), पण्णिजक (तुलसीका भेद), शिरांग बीज (सिरस के बीज), लगुन (लहसन), दोनों हरिद्रा (इल्टी और दार हल्दी), दोनों लवण (सैन्थव और सौवर्चल), ज्योतिष्मती (मालकंगनी), और नागर (स्रोंट) ये शिरोविरेचन के लिये उपयोग में लानी चाहिये।

इन उपरोक्त औपियों में 'द्वेता' और 'ज्योतिमता' ये दे। द्रव्य 'मूलिनी' आयियों में गिने गर्ये हैं। इसल्ये इनका मूल्प्रद्रण करना चाहिये, और अपा-मार्ग (चिरच्टा) के तण्डुल उपयंग में लाने चाहिये।

(गौरव) शिर के मारीयन में (शिरःश्ल ) शिर के हुलने में, (पीनस) नाक से दुर्गन्य युक्त खाव, कफ आता हो, (अद्धावमेदक) आधा शिर दुःखता हो, (कृमि-व्याधि) कृमि जन्य शिरो रोग में, (अतस्मार) मृगी में, (प्राण नाश) प्राण शिक्त के नष्ट होने पर और (प्रमोहक) मूर्जा हन रोगों में शिरो विरेचन के रूपमें प्रयोग करना चाहिये॥ १-६॥

वमनकारक द्रव्य-

मदनं मधुकं निम्बं जीमूनं कृतवेधनम् । पिप्पळीकुटजेक्ष्वाकूण्येळा धामार्गवाणि च ॥ ७ ॥ उपस्थिते स्रोक्मपित्ते न्याधावामाशयाश्रये । बमनार्थं प्रयुद्धीत भिषग देहमदूषयन् ॥ = ॥

मदन (मैंनफल), मधुक ( मुलहेटी ), नीम ( नीम की छाल), जीमृत ( कडुवी तुरई ), कृतवेधन ( कडुवा तुम्बा ), पिप्पली, कुटज ( कुड़ा ), इक्ष्वाकु ( कडुवी थिया या आल), एला ( छोटी इलायची ) धामार्गव ( तुरई कडुवी) ये दल वस्तुएँ कफपित्त जन्य व्याधि में अथवा आमाद्यय में आश्रित व्याधि की अवस्था में, शरीर को हानि किये विना वैद्य वमन के लिये देवे।

इनमें मदन, मधुक, जीमून, कृतवेयन, कुटज, इक्ष्वाकु आंद धामार्गव इनका फल लेना चाहिये आंर पिप्पली इलायची का भी फल तया नीम की छाल लेनी चाहिये ॥ ७—≍ ॥

विरेचन द्रव्य-

त्रिष्टतां त्रिकटां दन्तीं निष्ठिनी सप्तलां बचाम् । किप्त्वक्षं गवाक्षीं च क्षीरिणीमुदकीर्यकाम् ॥ १ ॥ पीट्न्यारम्बधं द्राक्षां द्रवन्तीं निचुलानि च । पक्षात्रयगते दोषे विरेकार्यं प्रयोजयेन् ॥ १० ॥

त्रिवृत ( निशोध ) त्रिफटा ( हरड, बहेड़ा, आंबला ), दन्ती ( जमाल-गोटा ), नीलिनी ( नील का मृल ), समला ( शिकाकाई ), बच, किम्दलक ( कमीला ), गवाक्षी ( हन्द्रायण ), क्षीरिणी ( हिरबी ) उदकीय्यों ( नाटा करङ्ज ), पील् फल, आरख्य ( अमलतात ), द्रवन्ती ( वड़ा जमाल गोटा ), निज्ञल ( हिज्ज फल ), ये बस्तुएं दोप के पकाशप में स्थित होने पर विरेचन के लिये देनी चाहियं ( शर्गर में अन्यत्र स्थित होने पर नहीं )।

इन में त्रिष्टत, नागदन्ती, सतला गवाक्षी, क्षांरिणी, और द्रवरती का मूल लेना चाहिये, और नीलिनी, तथा वच का भी मूल और शेभी का फल ब्रहण करना चाहिये। । ह−१०॥

आस्थापन ओर अनुवासन के द्रवा—
पाटलां चानिनमन्थं च विल्वं इयोनाक्रमेव च ।
काइमर्यं झालपर्णों च पृश्तिपर्णीं निदिग्धिकाम् ॥ ११ ॥
वलां अदंष्ट्रां बृहतीमेरण्डं सपुनर्नवम् ।
यवान् कुलस्थान् कोलानि गुङ्क्षचीं मदनानि च ॥ १२ ॥
पल्डाशं कत्तृणं चेव स्तेहांख लवणानि च ।
खदावर्ते विवन्षेषु युक्ज्यादास्थापने सदा ।
अत एवोषधगणात्संकल्प्यमनुवासनम् ।
मारुतम्नमिति शोकः संग्रहः पाञ्चक्रमिकः ॥ १४ ॥

पाटला (पाटल), अग्निमन्य ( अरणी ), बिल्ब ( बेल ), श्योनाक ( टेंडु, सोनापाठा ), काश्मरी ( गम्भारी ), शालपणीं ( सलवन ), पृष्टिनपणीं ( पोटा-पणीं ), निदिग्धिका ( कटेरी, भटकटेंया ), बला ( खरेंटी ), श्वदंष्ट्रा ( गोलक) बृहती (बड़ी कटेरी), एरण्ड (एरण्डमूळ), पुनर्नवा (सांठी वास), यव (जी), कुळस्थ (कुळथी), कांळ (बेर), गुह्रचा (गिलांच), मदन (मैनफळ), पलादा (दाक), कलुण (रिटिप हुण), स्तेह (जारों स्तेह धी आदि), ळवण (पांची तमक) थे उनतीस द्रव्य (उदावर्त्त ) अयान वायु की उच्चे गति होने पर, विवन्त्र मळ मून आदि के अररांव में और आस्पारन नामक वस्ति कर्म में ध्यांग करने चाहिय। इन्हीं और प्रयोग करने चहित वस्ति क्यांग करने चाहिय। इन्हीं और प्रयोग करने पर वायु की नष्ट करने के लिये प्रयोग करनी चाहिय। इह स्थीप में पंच कर्म (वमन, विरेच्च, नस्य, आस्थापन और अनुवासन) कह दिये हैं ।। ११-१४॥

तान्युपास्थतदोपाणां स्नहस्वेदोपपादनः।

परूच कर्माणि कुर्रीत मात्राकाङी विचारयन् ॥ १५ ॥

प्रवृत्त होने के लिये तैयार दोप वालों को स्पष्टन ओर स्वेदन कराके, शरीर-बल की अपेक्षा से मात्रा ओर काल का विचार वसके वेथ पंच कमी का करावे ॥ १५ ॥

मात्रा और काल के विचार करने की आवश्यकता !

मात्राकालाश्रया युक्तिः, सिद्धियुक्ती प्रतिष्ठिताः

तिष्टत्युपार योक्तज्ञा द्रव्यज्ञानवतां सदा ॥ १५ ।

पदार्थों की योजना नाका और काल पर अरुलीयत है। शरीरयन, अजनवल, आयु, व्याधिवल, दीपवल आदि के अनुकूल नाक्ष और विशेष समय में प्रयुक्त हुआ द्रव्य मंत्री प्रकार अपने कार्य को कर स्वता है। विद्वि चिकित्ति किया को सफलता युक्ति में आधित है। सीधना का जानने वाला वैद्य द्रव्य-औषध को जानने वालों में से सदा श्रेष्ठ है। जार स्वस्य तथा आतुर पुरुषों के लिये पंच कमों का उपदेश कर चुका। १६॥

रांगियों के लिये आहार विशेष यवागुः-

अत ऊर्ध्वं प्रवक्ष्यामि यवागूर्विविधौपधाः ।

विविधानां विकाराणां तत्साध्यानां निवृत्तये ॥ १७॥

इसके आगे यवागू से अच्छे होने वाले नाना प्रकार के रोगों के नाश के लिये नाना प्रकार की औपधियों से सिद्ध यवागू ( लाप्सी ) कहेंगे॥ १७॥

पिष्पछीपिष्पछीम् ज्ञान्यचित्रकनागरैः । यवागृर्वीपनीया स्थान्छ्रछहनी चोपसाधिता ॥ १८॥

१, जिस प्रकार मृदु-विरेचक ओषधियां रात्रि को सोते समय छेने से उत्तम गुण करती हैं।

चूंकि आरोग्य का मूल साधन कांछाग्नि है, इस लिये सब स मुख्य वस्तु कांष्ठारिन है। अतः अग्नि का सन्दीपन करने के लिये यवाग् कहते हैं.

(१) पिप्पली, पिप्पली मूल (पीपला मूल), (चन्य) चित्रका, (चित्रक) चीता, सोंठ इन से बनाई हुई यवागू (दीपनी ) अग्निवर्धक ओर शुलनाशक होती है ।। १८॥

यनागू तीन प्रकार की है, १ यवागू जो छः गुने जल में पकती है, २. मण्ड चौदह गुने जल में और ३ विलेपी चार गुने जल में पकाई जाती है। दधित्थ-बिल्ब-चार्क्सा-तक्र-दा। हम-साधिता ।

पाचनी ब्राहिणी पेया, सवाते पाञ्चमूळिकी ॥ १६ ॥

- (२) दिधत्य (कैथ), बिल्व (बेलागरी-गूरा), चांगरी (चौपतिया), तक ( छाछ ), दाडम ( अनारदाना ) इन से बनाई हुई यथागू 'पाचनी' पाचन करने वाली 'प्राहिणी' अथात् स्तम्भक वा मल का राकन वाली है।
- (३) पंच मूल बृहत्पञ्चमूल-शालगणां, पृहिनपणां, कटेरां, बड़ी कटेरी और गोखरू-यह पांच बातहर हैं इनसे साधित यवागू बातविकार के लिये उप-योगी है ॥ १६ ॥

शालपर्णी-बला-बिल्बैः प्रश्निपण्यी च साधिता । दाढिमाम्ला हिता पेया वित्तऋष्मातिसारिणाम् ॥ २०॥

(४) शालपणीं (सालवन), बला (खरैंटी), बिल्व (बेलिगरी). और पृद्दिनपर्णी (पीठापर्णी) इन से बनाई तथा अनार के रस से खड़ी की हुई यवाग पित्त क्लेष्म जन्य अतिसार रोग में हितकारो है ॥ २० ॥

पयस्यधींदके छागे हीबेरोत्पळनागरैः। पेया रक्तातिसारहती प्रहितपण्यी च साधिता ॥ २१ ॥

- (५) बकरी का जितना दूध हो, उससे आधा पानी इस में मिला कर ( मिलित परिमाण छः गुना ), हाबेर ( नेत्रवाला ), उत्पल ( कमलगद्दा ) और सोंठ, और पृष्ठपर्णी (पिठवन ) ये एक कर्ष मात्रा लेकर यवाग सिद्ध करनी चाहिये । यह यवागू रक्तातिसार को नष्ट करती है ॥ २१ ॥
- १ पिप्पली मादि सब साधन द्रव्य मिलकर एक कर्ष अर्थात् चार मासे लेने चाहिये। इसको थोड़ा कुट लेना चाहिये, पकाने में आधा पानी जलाना चाहिये, पानी की मात्रा के मेद से नाना मेद हो जाते हैं।

# द्शास्त्रविविषां पेयां सामे साम्लां सनागराम् ।

श्वदंष्ट्राकण्टकारीज्यां मूत्रकृच्छ्रे सफाणिताम्॥ २२॥

- (६) अतिविधा (अतीव), नागर (सीठ) इनके कषाय अथवा कल्क से छः गुने जल में थवागू सिद्ध करे, इसे अनार के रस से लट्टी कर के आमा-तिसार (रकातिसार) में दे।
- (७) मूत्र कुच्छ रोग में स्वदंष्ट्रा (गोखरू) और कण्टकारी (कटेरी) इन के कषाय या कल्क से छ: गुने जल में यवागू सिद्ध करके इस में फाणिल (राब, आधा पका गुड़) डाळ दे॥ २२॥

विडङ्ग-पिप्पलीमूल-शिमुभिर्मरिचेन च । तक्रसिद्धा यवागुः स्यातिक्रमिच्नी ससुवर्षिका ॥ २३ ॥

(८) वायविङंग, पिप्पलीमूल, शिष्ठु ( सहजना ) और मरिच इनके कल्क से छः गुने तक में सिद्ध की हुई यवागू में सुवर्चिका ( सीवचल नमक) डालकर रोगी को देने से कृमि नष्ट होते हैं। यहाँ पानी के स्थान पर तक का प्रयोग करे।।

मृद्गीका-सारिवा-छाजा-पिष्पछी-मधुनागरैः । पिपासाघ्नी, विपघ्नी च सोमराजीविपाचिता ॥ २४ ॥

- (६) मृद्धीका (द्राक्षा दाखा) सारिवा (अनन्त मूळ) लाजा (खोळें), पिप्पली, और सोंठ इन के कल्फ या कषाय से यवागू को छः गुने जल में सिद्ध करे। ठण्डा होने पर इस में शहद मिला कर पीने से प्यास शान्त होती है।
- (१०) सोमराजी (बावची) से सिद्ध की हुई थवागू 'विषय्ती' अर्थात् राग्ये हुए विष को नष्ट करने वाली है ॥ २४॥

सिद्धा वराहनिर्यूहे यवागूर्बेहणी मता । गवेधुकानां भृष्टानां कर्षणीया समाक्षिका ॥ २५ ॥

- ( ११ ) सुअर के मांस रस में सिद्ध की हुई यवागू पृष्टि कारक होती है।
- ( १२ ) भूने हुए गेहुओं के सत्तू से बनाई हुई यवागू में शहर मिळा कर लेने से शरीर पतला होता है ॥ २५ ॥

सर्पिष्मती बहुतिला स्नेहनी ल्बणान्विता। कुशामलकनिष्हे स्यामाकानां विकक्षणी॥ २६॥

( १३) मी वाली, तिल्युक्त नमकीन यवागू स्मेहकारक है। वह शरीर को रिमम्ब करती है। तिलों के साथ कुछ चावल मिला लें। यथागू सिद्ध करके फ़ैर इस में भी और नमक मिलावें। (१४) कुश (दाभ) की जड़ और आमलक (आंवले का फल) इनको एक २ कर्ष लेकर छः गुने जल में कषाय करे इसमें स्थामाक तण्डुल पाक कर के सिद्ध करनी चाहिये। यह पान करने योग्य यवाग् शरीर में रूखता उत्पन्न करती है।। २६॥

> दशम्छीश्वता कास-हिका-२वास-कफापहा । यमके मदिरासिद्धा पकाशयरुजापहा ॥ २७ ॥

- (१५) दशमूल (शालपणीं, पृश्तिनपणीं, कटेरी, बृहती, गोखरू, बिल्न, श्योनाक, अरणी, गम्भारी, पाटा ) से सिद्ध की हुई यवागू कास, हिक्का, श्वास और कफ को नष्ट करती है।
- (१६) यमक अर्थात् समान भाग घी और तैल लेकर इन में भूनी हुई एवं पानी के स्थान पर मदिरा लेकर उनमें सिद्ध की हुई यवागू (मदिरा मिलाकर देने से) पकाशय की पीड़ा को मिटाती है ।।। २०॥

शाकैर्गांसेस्तिलंगांषेः सिद्धा वर्चो निरस्यति ।

जम्ब्वाम्रास्थि-द्धित्थाम्छ-बिल्वेः सांप्राहिकी मता ॥ २८ ॥

- (१७) 'शाक' (हरी सब्जियों ) मांस, तिल, माघ (उदद) इन के कल्क और क्याय से सिद्ध की हुई युवाग मल को बाहर निकालनी है।
- (१८) जम्बु-अस्थि (जामुन की गुठली) आम्रास्थि (आम की गुठली की गिरी) दिवित्याम्ल (कैथ कचा, खट्टी अवस्था में), बिल्व (बेलगिरी कच्चे हरे), इनसे सिद्ध की हुई यवागु 'स्तम्भक' है।। २८।।

क्षार-चित्रक-हिङ्ग्वम्छ-वेतसंभेदिनी मता।

अभया-पिप्पलीमूल-विश्वैर्वातानुस्रोमनी ॥ २६ ॥

- (१६) श्वार (जवाखार र), चित्रक (चीतामूळ), हींग, अम्ब्लवेतस (अमलवेत), इन से खिद्ध की हुई यवागू मल को मेदन करके बाहर निकालती है। (२०) अभया (जंगी हरड़), पीपल मूल और विदव (सोंठ) इन से
- १ 'यमक' एक भाग वी और एक भाग तेल परस्पर समान और एक भाग महिरा लेनी चाहिये। अथवा मूंग की दाल और सांठी के चावल परस्पर समान भाग मिलाकर महिरा में यवागू सिद्ध करनी चाहिये। (जरूप कल्य-स्ट )
- २. जवास्तार बनामें के लिये हरे जवों को आग में स्वच्छ स्वान में जाका लेजा स्वाहिये। किर इस को पानी में घोलकर सका में से लाज केना स्वाहिये। लाने हुए पदार्थ को आग पर गरम करके शुष्क कर लेना साहिये।

(अ०२

विद्ध की हुई यवागू वात का अनुलोमन अर्थात् कफ वातादि दांघों का परिपाक करके मल को अच्छी प्रकार से बाहर करती है।॥ २६॥

तकसिद्धा यवागूः स्याद् घृतव्यापत्तिनाशिनी।

तैळव्यापदि शस्ता तु तक्रपिण्याकसाधिता ॥ ३० ॥

(२१) छाछ में सिद्ध की हुई यवागू घी के अधिक खाने से उत्पन्न विकार को नष्ट करती है।

(२२) छाछ और पिज्याक (खल) से सिद्ध की हुई यवागू तैल के अधिक खाने से उत्पन्न व्याधि में देने योग्य है।। ३०॥

गव्यमांसरसैः साम्ला विषमव्यरनाशिनी।

कण्ठ्या यवानां यसके पिष्पल्यामलकैः शृता ॥ ३१॥

(२३) गाय के मांस के रम में सिद्ध की हुई यवागू को अनार, आंवला आदि ज्वर नाशक खटाई से खट्टा करके देने पर विपम ज्वर नष्ट होता है।

(२४) जो को समान भाग लेकर थी और तैन में भूनकर पिप्पली ओर अविले इनके कथाय या कल्क से सिद्ध की हुई यवागू कण्ठ के रोगों के लिये हितकर हैं॥ २१॥

> ताम्रचृडरसे सिद्धा रेतोमार्गरुजापहा । समापत्रिदला वृष्या घतक्षीरोपसाधिना ॥ ३२ ॥

(२५) 'ताम्रचूड़' अर्थात् कुकुट के मांत के रस में सिद्ध की हुई यवाग् शुक्र मार्ग की पीड़ा को मिटाती है।

(२६) जल के स्थान पर दृष और घृत वयापरिमाण में लेकर उनमें उदद की दाल या इक्की पिनी हुई पिटां को पहिले यो में भूनकर दूध में यवागू सिद्ध करनी चाहिये। यह शुक्रवर्षक है।। ३२।।

> खपोदिकादिधभ्यां तु सिद्धा मदिवनाशिनी। श्चर्धं इन्यादपामार्गक्षीरगोधारसे श्वता॥ ३३॥

(२७) उपोदिका अर्थात् पोई को कल्क रूप में तथा दही को पानी के स्थान में लेकर यवागू खिद्ध करनी चाहिये। यह यवागू धत्रे आदि के विष को नष्ट करती है। पोई और दही से खिद्ध की यवागू मद नाशक है।

(२८) विरचिटे के चावलों को दूध और गोह के मांत में पकाकर यवागू विद्ध करे। इस से भूख का नाग्र होता है। यहां पर जल वा सादे चावल नहीं प्रयुक्त होते ॥ ३३॥ उपसंहार-

#### तत्र ऋोकाः ।

अष्टाविंशतिरित्येता यवाग्वः परिकीर्तिताः । पञ्चकर्माणि चाश्रित्य प्राक्तां सेपज्यसंग्रहः ॥ ३४ ॥ पूर्वं मृत्यफळज्ञानहेतोरुक्तं यसोपधम् । पञ्चकर्माश्रयज्ञानहेतोस्तरकीर्तितं पृतः ॥ ३४ ॥

इस अध्याय में अद्याईस प्रकार की यवागू कह दो हैं और पंच कमें (वमन, विरेचन, नस्य, आस्थापन और अनुवालन) इन के बोग्य ओपधियां भी कह दो हैं। मूलिनी, कलनी आदि का ज्ञान कराने के लिये जो औपधियां प्रथम अध्याय में कही हैं, वे औपधियां पंचकमों ने तादा स्वाधियों में उपयुक्त हैं, इसलिये यहां पर फिर लियों हैं॥ ३४-३५॥

स्मृतिमान् युक्तिहेनुङ्गो जितात्मा प्रतिपत्तिमान् । भिषगोपधमयोगेश्चिकित्सां कर्तृमहेति ॥ ३६ ॥

( स्मृतिमान् ) स्मरण शक्ति वाला, ( हेन्नुझ ) रोग के कारण का जानने बाला, ( युक्तिज ) योजना, व्याधि के साधन रूप मैंपञ्च की कल्पना को जानने बाला, अथवा मात्रा की भांति द्रव्य, व्याधि वट और व्याधि रूप को जानने बाला, (जितात्मा) भ्रम-प्रभाद रक्षित, ( प्रतिपत्तिमान् ) उत्तम सुझ बाला, वैद्य औपधियों के योग से उपचार करने में समर्थ हो सकता है ॥ ३६ ॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे ५.२कप्रतिशंस्कृते सूत्रस्थाने समापामाप्ये भेषज-

चतुष्केऽपामार्गतग्र्ड्लोयो नाम दितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

### अथ हतीयोऽध्यायः

مستناد بومرجد س

अथात आरग्वधीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

गोगी की हितकामना से यवागू कहकर उसी प्रसंग में प्रदेह चूर्ण आदि कहते हैं। इसके लिये 'आरग्वधीय' नामक तीसरे अध्याय का व्याख्यान करते हैं ऐसा भगवान आत्रेय कहते हैं। इस अध्याय का आरम्भ 'आरग्वध' से हुआ है, इसलिये इस अध्याय का नाम आरग्वधीय है।।१-२।। आरग्वधः सैहगजः करक्षो वासा गुद्धची मदनं हरिद्रे ।
श्याहः सुराहः खदिरो धवश्च निम्बो विद्धः करवीरकत्वक् ॥३॥
प्रन्थिश्च भौजों छगुनः शिरीषः सछोमशो गुग्गुलुकुष्णगन्धे ।
फणिज्ञको वत्सकसमपणौं पीळूनि कुछं सुमनःप्रवाळाः ॥४॥
वचा हरेणुश्चित्रता निकुम्भो भल्छातकं गैरिकमञ्जनञ्च ।
मनःशिळाळे गृहधूम एळा काशीसळोधार्जुनमुस्तसर्जाः ॥ ४॥
इत्यर्धक्यौष्टिताः षडेते गोपित्तपीताः पुनरेव पिष्टाः ।
सिद्धाः परं सर्पपतैलयुक्ताश्चृणपदेहा भिषजा प्रयोज्याः ॥ ६॥
कुष्टानि कुच्छाणि नयं किळासं सुरेन्द्रलुमं किटिमं सदृ ।
भगन्दराशांस्यपचीं सपामां हन्युः प्रयुक्तास्वचिरान्नराणाम् ॥ ७॥

'आरग्वध' से लेकर 'सर्ज' इस शब्द तक तीन इलोकों में कहे हुए छः योग हैं. इनको गाय के पित्त में पीस कर काम में लाना चाहिये। यथा-(१) आरग्वध (अमलतास), ऐडगज (पनवाड़), करञ्ज ( नाटा करंज ), वासा (वासे के पत्ते), गुडूची (गिल्लोय), मदन ( मैनफल ), दो हरिद्रा ( इल्दी और दार इल्दी )। (२) श्रयाह्व (गन्दा विराजा), सुरा (देवदार), खदिर ( खैर ), और धव ( धावन ), निम्ब ( नीम के पत्ते ), विडंग ( वायविडंग ), करवीरत्वक् ( कनेर की छाल ) यह दूसरा। ( ३ ) भाजरत्र की गाटें, लशुन ( लहसन ), शिरीष (सिरस की छाल), लोमशा ( जटामांसी ), गूगल, कृष्ण-गन्धा ( सहजना ) यह तीसरा। ( ४ ) फणिजाक ( मरवा ) वत्सक (इन्द्र जौ) सप्तपर्ण ( सातवन ), पीलू कुष्ठ ( कूठ ), सुमनः धवाल (चमेली के कांमल पत्ते) यह चौथा। (५) वचा (वच), हरेणु (रेणुका बीज, मेंहदी के बीज), त्रिवृत् ( निशोथ ), निकुम्भ ( जमाल गोटा ), भल्लातक ( भिलावा ), गैरिक ( गेरू), अंजन (रसाञ्जन), यह पांचवां, ( ६ ) मनःशिला ( मैनसिल ), आल ( इरिताल ), यहधूम ( घरका धुंआसा ), एला ( छोटी इलायची ), काशीस ( पुष्प कासीस ), लोध्र ( पठानी लोध ), अर्जुन ( अर्जुन वृक्ष की छाल ),मुस्ता (नागरमोथा), सर्ज ( राख ) यह छठा योग हुआ।

इनमें से किसी योग को चूर्ण के रूप में तैयार करके गाय के पित्त के साथ फिर पीसे। फिर इसको सरसों के तेल में मिला कर द्रव रूप बनाकर लगाने से कष्टसाध्य कुछरोग, नया किलास इन्द्रलुप्त बालों का गिरना किटिम (कुछ मेद) दहु (दाद), भगन्दर बवासीर, चर्मकील, अपची (न पकने वाली गार्ठे) और पामा (खाज) शीष्ठ ही मनुष्यों के नष्ट होते हैं॥ ३-७॥

अब सातवां योग कहते हैं---

कुष्टं हरिद्रे सुरसं पटोलं निम्बाश्वगन्त्रे सुरदाह शिम्रु । ससर्षपं तुम्बुरुधान्यवन्यं चण्डां च चूर्णानि समानि कुर्यात् ॥=॥ तैस्तक्रयुक्तेः प्रथमं शरीरं तैलाक्तपुद्धतंत्र्यतुं यतेत ।

तेनास्य कण्डूः पिडकाः सकोठाः कुष्ठानि शाफाश्च शमं अजित ॥६॥ कुष्ठ (कूठ ), दोनों हल्दी (दावहल्दी और हल्दी ), सुरसा (दुलसी ), पटोल (परवल ), निम्ब (नीम के पत्त ), अश्वगन्था (असमन्थ ), सुरदाक (देवदार ), शिम्रु (सहजना ), सर्पप (श्वेत सरसी ), दुम्बुद, धान्य (धनिया) वन्य (कैवर्त सुस्ता ), चण्डा (चारक ) इन पन्द्रह औषधियों को परस्पर समान भाग लेकर चूर्ण कर लेना चाहिये। इस चूर्ण को छाल में पीसकर शरीर पर लगाना चाहिए। शरीर पर लगाने से पूर्व तेल का उवटन लगा लेना चाहिये। इस लेप के लगाने से कण्डू (खाज़ ), पिडका (छोटी र फुल्सियां), कोठ (न दवने वाली फुल्सियां), कुछ कोढ और श्रांफ (सुजन) नष्ट होते हैं ॥८-९॥

आठवां योग---

#### कुष्ठामृतासङ्गकटङ्कटेरीकाशीसकम्पिल्लकलोधमुस्ताः

सौगन्धिकं सर्जरसो विडङ्गं मनःशिलाले करबीरकत्वक् ॥ १० ॥ तेलाक्तगात्रस्य कृतानि चूर्णान्येतानि दद्यादवचूणनार्थम् ।

दद्र: सकण्ड्र:किटिमानि पामा विचर्चिका चैव तथेति शान्तिम्॥११॥ कुष्ठ (कुठ ), अमृता (गिलोय ), संग (नीला तुत्थ ), कटंकटेरी (दाह हल्दी ), काशीस (हीरा कसीस ), किम्मलक (कमीला ), मुस्त (नागर मोथा), लोध (पठानी लोध ), सौगन्धिक (कह्वार पुष्प, सुगन्धि ), सर्जरस (राल ), मनःशिला (मैंनसिल ), आल (हरताल), करवोरत्वक् (कनेर को लाल ), इन चौदह ओपिथों का चूर्ण करके अवचूर्ण (अर्थात् मलने ) के लिए देना चाहिये। प्रथम शरीर पर तैल को मालिश कर लेनी चाहिये। इस से दाद, कण्ड्र, लाल, किटिम, कुछ, पामा, विवर्ष, विचिक्तिका खावसुक्त फुन्सियां, नष्ट होती हैं। कोई अमृतासंग एक वस्तु मानकर नीला योथ अर्थ करते हैं।।१००११॥

नवां योग--

## मनःशिलाले मरिचानि तैलमार्क' पयः कुछहरः प्रदेहः।

मनःशिखा (मैनसिल ), आल ( इरताल ), मरिच, तैल ( सरवों हा तेल इन्नहर होने से ), 'आर्कंग्यस्' ( आक का दूच ) इनको परस्पर मिला कर छेप यना कर लगाने से कुछ अच्छा होता है। इस योग में पानी को मिलाना नहीं चाहिये, अपितु आक के दूध में ही सब बनाना चाहिये।

दसवां योग---

तुर्ध विडङ्गं मरिचानि कुष्टं छोधं च तद्गन् समनःशिष्टं स्यान् ॥ १२ ॥ बुत्य (नीला योथा ), विडंग (वायविडंग), मरिच (काली मरिच), कुष्ट (कुट ), छोध्र (पटानी छोष ), मनःशिला (मनसिल) इनके चुर्ण को पूर्व की मांति आक के द्वय में मिलाकर लगाना चाहिये ॥१२॥

ग्यारहवां लेप—

रसाञ्चनं सप्रपुनाड्यां युक्तः कपित्थस्य रसेन लेपः।
रसाञ्चनं (रमोंत ). प्रपुनाड्यांज (पनवाड के बांज), इन को कैय के
पत्तों के रस में मिलाकर लगाने से कुछ रोग नष्ट होता है। पानी का उपयोग
नहीं करना चाहियं।

बारहवां याग-

करञ्जर्वाजेंड्याजं सकुछं गोमृत्रपिष्टं च परः प्रदेहः ॥ १३ ॥ करंज ( नाटा करंज र्वाज ), ऐडगज ( चक्रमर्व ) आंग कुछ ( कूठ ), इनको गोमृत्र में पंक्ष कर क्षेप करने से कुष्ट नष्ट होता है ॥ १३ ॥

तरहवां याग-

ष्मे हरिद्रे कुटजस्य बीजं करख्वीजं सुमनःपदलःन् । स्वचं समध्यां हयमारकस्य लेपं निल्लारयुनं विज्ञ्यान् ॥ १४ ॥

दोनों प्रकार की हल्दी ( साधारण हल्दी और दाद हल्दी ), कुटज बीज (इन्द्रजी), करंज बीज (करझुए का बीज ), तुमनःप्रचार ( चमेरी के कोमल नये पत्ते ), हयमारक ( कनेर ) की अन्दर की त्वचा, और तिल क्षार (तिल की नाल का क्षार भरमा) इनका लेव बनाकर लगाने से कुछ रोग मिटता है ॥१४॥ चौदहवां बोग—

मनःशिला त्ववकुटजात्सकुष्टात् सलोमशः सेंडगजः करञ्जः। प्रनिथश्च भोजेः करवीरमूलं चूर्णानि साध्यानि तुपोदकेन ॥१४॥ पलाशनिर्दाहरसेन चापि कर्षोद्चृतान्याढकसंमितेन। दवींप्रलेपं प्रवदन्ति लेपमेतत्परं कुष्ठिनिपूदनाय॥ १६॥

मनासिल, कुटजलक्) कुड़े की छाल ), कुट (कुट ) लोमश, ( জटा-मांसी ), ऐडगज ( चक्रमर्द ), करंज, ( करंजुआ ), मींवर्ज ( भोजपत्र की गांटें ), करबीर (कर्नर की जङ्ग), ये आटो द्रस्य प्रत्येक एक एक कर्ष ( दो २ तोला ) लेकर तुपोदक ( यय-काञ्चिक ) एक आहक तथा ंपलाश-निर्दाह रसः अर्थात् ढाक के वृक्ष को जलाने से उत्पन्न रस<sup>3</sup> एक आहक परिमाण (८ सेर) लेकर पाक करना चाहिये। पाक इतना करना चाहिये कि वह कड़छी पर चिप-टने लगे। यह प्रलेप कुष्ट रोग को नष्ट करने के लिये श्रेष्ट है ॥१५–१६॥

पन्द्रहवां योग---

पर्णानि पिष्ट्वा चतुरङ्गुरुस्य तक्रेग पर्णान्यथ काकमाच्याः । तेलाक्तगात्रस्य नरस्य कुष्ठान्युद्धतेयेदश्वद्दनच्छदेश्च ॥ १७ ॥

अमलतास के पत्तीं, मकीय के पत्तीं का और अश्वत्नच्छद (करेर) के पत्तीं की छाछ के साथ पीसकर शरीर पर तिब का मालिश करके कुछरोग में मले। कई विद्वान 'का नमस्याः पर्णानि शहर ने एक अन्य योग की कल्पना करते हैं। इसी प्रकार 'अश्वतृनच्छतेश्चर इस से तीसरा योग मानते हैं। १७॥

सीलहवां योग--

कोलं कुलस्थाः सुरदार रास्ना मापातसीतेलफलानि कुष्टम् । बचा शताह्वा यवचूर्णमम्लसुष्णानि वातामयिनां प्रदेहः ॥ १= ॥

कोल ( झाड़ा के बेर ). कुट्स्थ ( कुट्स्था), मुरदार ( येवदार ), रास्ता उड़द, अतसी ( अट्सी ), तेट्स्स ( एरण्ड के बीज ), कुष्ट ( कुट ), बचा ( बच ) शताह्वा ( सींफ ), और अवचूर्ण ( यवसार ) शनको 'अस्ट' ( कोर्चा ) के साथ पीसकर प्रदेश बनाकर गरम करके बातरोगी के टिये प्रयुक्त करें । इससे बातरोग नष्ट होते हैं ॥१८॥

सत्रहवां योग—

आनूपमस्यामिपवेसवारेरुण्णैः प्रदेहः पवनापहः स्यात् । स्नेहैश्चतुर्भिर्दशमूलमिश्चर्गन्थोपथेश्चानिलजित्प्रदेहः ॥ १९ ॥

आन्पामिप ( जल्प्राय देश में चरने वाले पशुओं का मांत ) मत्स्यामिष ( मछिलयों का मांत ) इनसे बनाये हुए बेसवार ( अन्थि रहित मांस को भाप से स्विक करके शिला पर पीस लेना चाहिये, फिर इसमें गुड़, घी, पिप्पली, मरिच मिलाने से बेसवार बनता है )। इस को गरम करके लेप करने से बायु का नाश होता है।

१—ढाक के बृक्ष की प्रधान मुख्यजड़ को काट कर इस के नीचे एक मिट्टी का घड़ा रख देना चाहिये। और ऊपर के भाग कां जलाना चाहिये। जलाने पर जो रस निकलता है, उस रस को लेना चाहिये। आज कल खैर या शीशम का तैल पाताल यन्त्र से निकालते हैं।

अठारहवां योग----

धो, तैल, वसा और मजा इन चार स्नेहों को दशमूल के साथ मिला कर अथवा चारों स्नेहों को ज्वर अधिकार में कही चन्दन आदि सुमन्धित औषधियों के साथ मिलाकर लेप करने से वातविकार नष्ट होते हैं। यहां पर न कहने पर भी पानी मिलाना चाहिये ॥ १६ ॥

उन्नीसवां योग---

तक्रेण युक्तं यवचूर्णमुख्णं सक्षारमार्तिं जठरे निहन्यात्।

जी के आटे को यवस्तार के साथ छाछ में पीसकर पेट पर लगाने से पीड़ा को नष्ट करता है।

बीसवां योग---

कुछ शताह्वां सवचां यवानां चूर्णं सतैलाम्लमुशानित वाते ॥ २० ॥ कुष्ट (कूट), शताह्वा (सींफ), वचा (वच), जी के आटे की तिल के तैल और अम्ल (कोजी) में मिलाकर लगाने से वातविकार नष्ट होते हैं ॥२०॥ इक्कीसवां योग—

> उभे शताह्वे मधुकं मधूकं बलां प्रियालं च करोरुकं च । घृतं विदारीं च सितोपलां च कुर्यात्प्रदेहं पबने सरक्ते ॥२१॥

सौंफ और सोया, मधुक (मुलेहटी), मधूक (महुवा) वला (खरेंटी), प्रियाल (प्याल, पक्ते पर यह काला फल होता है, जिसमें से चिरौंजी निकलती है), कशेरू, घृत (गाय का) विदारी कन्द, सितंपला (भिन्नी, खड़ी शक्कर), इनका पानी के साथ लेप वातरक्त रोग में लामदायक है॥ २१॥

बाईसवां योग-

रास्ना गुद्धची मधुकं बले द्वं सजीवकं सर्पभकं पयश्च । घृतं च सिद्धं मधुरोषयुक्तं रक्तानिल्लार्त्तं प्रणुदेत्प्रदेहः ॥२२॥

रास्ना, गुडूची (गिलाय), मधुक (मुलहठी), दोनों प्रकार की बलाएं (खरेंटी और अतिबला—सफेद और पीले फूल की खरेंटी), जोवक, ऋषभक, गाय का दूध; गाय का षी, मधुरोप (मोम) इनसे खिद्ध थी रूप लेप बातरक रोग को नष्ट करता है। इस योग से घृत खिद्ध किया जाता है ।। २२।।

१. रास्ता से लेकर ऋषभक तक सब ओषधियों का कल्क बनाना चाहिये। यह कल्क घी, स्तेह से चतुर्योश होना चाहिये। और दूध घो स्तेह से दूना होना चाहिये। इससे घी थिंद करना चाहिये। घी सिद्ध होने पर वक्क में से छान कर उष्णावस्था में ही इसमें मोम मिला देनी चाहिये। मोम की मात्रा स्तेह से चतुर्योश अर्थात् कल्क के बराबर होनी चाहिये।

तेईसवां योग---

वाते सरक्ते सघृतः प्रदेहो गोधूमचूर्णं छगछीपयश्च ।

गोध्म (गेहूँ) के चूर्ण को बकरी के दूध और धी के साथ मिलाकर लगाने से वातरक रोग मिटता है। यहां भी दूध में गेहूँ के चूर्ण के साथ घी खिद्ध कर लेगा चाढ़िये।

चौबीसवां योग---

नतोत्पर्ल चन्द्रनकुष्ठयुक्तं शिरोक्जायां सघृतः प्रदेहः ॥ २३ ॥ 'नत' (तगर), उत्पल (नीला कमल), चन्द्रन, कुष्ट (कूट) इनके चूर्ण को घी में मिलाकर शिर पर लगानं से शिर की पीड़ा मिटती है ॥ २३ ॥

पञ्चीसवां योग---

प्रयोण्डरीकं सुरदार कुष्टं यष्ट्र याह्नमेला कमछोत्पले च। शिरोरुजायां सघुतः प्रदेहों, लोहेरकापद्मकचोरकंश्च ॥ २४ ॥ प्रयोण्डरीक (पुण्डरीक काष्ठ), सुरदार (देवदार), कुष्ट (कूठ) ग्राह्च (सुलहटी), एला (इलायची), कमल (स्वेत कमल, कमल गद्दा),

यण्टयाह्न ( मुळहटी ), एला ( इलायचो ), कमल (इवेत कमल, कमल गद्दा), उत्पल ( नीला कमल ), लाह ( अगर ), ऐरक (राहिष घात), पद्राक (पद्माप्त) और चोरक ( चोरपुष्पी, सुगन्धित द्रव्य है, पर्वतीय लोग दाल आदि में गेरते हैं ), इनको त्रो में मिलाकर शिर दुखने पर माथे में लगाने से आराम मिलता है। यहां पर पीसने के लिये पानी मिला लेना चाहिये ॥ २४ ॥

छब्बीसवां योग---

रास्ना हरिद्रे नळदं शताह्वे द्वे देवदारूणि सितोपळां च ।

जीवन्तिमूळं सघृतं सत्तैलमालेपनं पार्श्वकजासु कोष्णम् ॥२५॥ रास्ना, दोनों इपिडा ( इल्दी और दाक इल्दी ), नलद ( जटामांची ), दोनों शताह्वा ( सौंफ और सोया ), देवदाक, सितोपला ( मिश्री ), जीवन्तीका मुल, इनके चुर्ण को युत और तैल (तिल का तैल) में (ये घी तैल दोनों परस्पर

सत्ताईसवां योग---

शैवालपद्मोत्पलवेत्रतुङ्गं प्रपौण्डरीकाण्यमृणाललोधम् ।

समान भाग हों ) मिलाकर गरम करके पाइवें शल में लेप करना चाहिये॥२५॥

प्रियङ्ककालीयकचन्द्नानि निर्वापणः स्यास्सघृतः प्रदेहः ॥२६॥ शैवाल ( सरवाल ), पद्म ( पद्माख ), उत्सल ( नील कमल ), वेत्र ( श्रेष्ठ वेत, लोटी वेत ), तुंग ( कमल का केशर ), प्रपौण्डरीक ( पुण्डरीक ), अमृणाळ (खस), लोच (पटानी) प्रियंगू (फूल प्रियंगु), काळीयक (चन्दन मेद, हरि चन्दन), और चन्दन इनको ( पानी में पीस कर ) सब द्रव्यों के समान घो मिलाकर लेप करने से त्यचा का दाह, आग से जले की जलन शान्त होती है ॥२६॥ अटार्डमवा ग्रीमा—

> सितालतावेतसपद्मकानि यष्ट्याह्नसैन्द्री निलनानि दूर्वो । यवासमूलं कुशकाशयाञ्च निर्वापणः स्याजलमेरका च ॥२०॥

सिता ( देवेत दून ), त्रता ( दियंगू या सारिवा ), वेतस ( जल वेतस ), यिष्ट ( मुलहर्टी ), ऐन्द्री, 'निलन' ( नीला कमल ), दूर्वा ( दूब ), यवासमूल ( धमामे की जड़ ), कुरा ( दाम ), काश की जड़, जल ( बालक ), ऐरक ( होगला ) दनको जल के साथ प्रसक्त लेप करने से त्वचा की जलने शान्त होती है। कोई सिता से मिश्री और लता से मर्जाट का श्रहण करते हैं ॥ रुशा

उनतीसवां तथा तोसवां योग-

शेळेयमेलाऽगुरु चाथ कुष्ठं चण्डा नतं त्वक्सुरदारु रास्ता । शीतं निहन्याद्विरातृ प्रदहां, विषं शिरोपम्यु ससिन्धुवारः ॥ २८ ॥

शैलेय (छड़ांला), एला (इनायची) अगर, कुछ (कुठ), चण्डा (चोर पुष्पी), नत (तरर), स्वक् (दारुचीती), सुरक्षा (देवदार), रायसन, इनकी पानी में पीस कर लेव करने से शील, उण्डक नष्ट होती है। तीसवां योग—'शिरीप' (शिरस) की जिल्ह्यार (सम्भालु के पत्ती) के साथ पीसकर महने निवाय दोल नह होता है। उद्या

इकतीसवां योग-

हिर्गपळामज्जकहेमछोधैग्त्वग्दोपसंस्वेदहरः प्रचर्पः।

शि (प (सिरस), लामजक ( उदार, खस), हम (नामकेटर), लोध (पटानी लोघ), इनको चूर्ण बनाकर दारीर पर रगड़ने से त्वचा के रोग एवं पसीने का अधिक आना नष्ट होता है।

बत्तीसवां योग---

पत्राम्बुलोधाभयचन्दनानि शरीरदौर्गन्ध्यहरः प्रदेहः ॥२९॥ पत्र (तेजपात), अग्रु (नेत्रवाला), लांध्र (पटानी लोध), अभय

पत्र (तजपात), अन्तु (नजपाल), लाघ्र (पटाना लाघ), अमय (उद्योर, खस), और श्वेत चन्दन इनको पानी में पीसकर लेप करने से शरीर की हुर्गन्थ मिटती है।। २६॥

तत्र इलोकः ।

इहात्रिजः सिद्धतमानुवाच द्वात्रिंशतं सिद्धमहर्षिपृच्यः । चर्णप्रदेहान्विविधामयन्नानारग्वधीये जगतो हितार्थम् ॥३०॥ सिद्ध एवं ऋषियों से पूजित कृष्णात्रेय पुनर्यमु ने रोगों को नष्ट करने बाले बत्तीस सिद्ध योग जगत् के लाभ के लिये कहे हैं ॥ २०॥ इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृत सुत्रस्थाने भेपजचतुष्के आरम्बर्धायां नाम तृतीयोऽष्यायः ॥ ३ ॥

## अथ चतुर्थोऽध्यायः

अथातः षड्विरेचनशताश्रितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥१॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

इसके आगे 'पड्विरेचन' से अरम्भ किये जाने वाले अध्याय का अवतरण करते हैं। भगवान् आत्रेय ने कहा है॥ १-२॥

शरीर के लिये अन्तः परिमार्जन और बहिःपरिमार्जन की औषधियों को पूर्व अध्यायों में कहकर अवशिष्ट परिमार्जन की औषधियों को कहते हैं—

इह खलु षड्विरेचनशतानि भवन्ति, षड् विरेचनाश्रयाः,

पञ्च कपाययोनयः, पञ्चविधं कषायकल्पनं, पञ्चाशन्महाकषाया पञ्च कषायशतानि इति संग्रहः॥श॥

इस तंत्र में छः सो विरेचन यांग हैं, न अधिक और न कम।

'विरेचन' शब्द उभयार्थ वाचक है। अर्थात् शरोर के अश्रेभाग से मल निःखारण का नाम भी विरेचन है और शरीर के ऊष्व भाग से वमन के रूप में किये जाने वाले खंशोधन रूप कर्म को भी 'विरेचन' कहते हैं। विरेचन द्रव्यों के छः आश्रय हैं, यथा—दूप, मूच, स्वचा, पत्र, पुष्प और फल।

कषायों के पांच जातियों हैं (इन में लवण रस को छोड़ कर) कषायों की कल्पना पांच प्रकार की है। पचास महाकषाय हैं, पांच सी कषाय हैं। यह संक्षेप में कह दिया है।। ३॥

षड्विरेचनशतानीति यदुक्तं तदिह संग्रहेणोदाहृत्य विस्तरेण कल्पोपनिषद्यनुज्याख्यास्यामः ॥ ४ ॥

'छः सौ विरेचन योग हैं' यह जो कहा है उसे यहां पर संक्षेप में कहेंगे। विस्तार से कल्प-उपनिषद् अर्थात् 'कल्प-स्थान' में व्याख्या करेंगे॥ ४॥

त्रयिक्षशद्योगशतं प्रणीतं फलेषु, एकोनचत्वारिंशज्जीमृतकेषु योगाः, पञ्जचत्वारिंशदिक्ष्वाकुषु, धामार्गवः षष्टिधा भवति योगयुक्तः, कुटज-स्त्वष्टादशधा योगमेति, कृतवेधनं षष्टिधा भवति योगयुक्तं, श्यामात्रि- बृद्योगसतं प्रणीतं दशापरे चात्र भवन्ति योगाः, चतुरङ्ग्छो द्वादशघा योगमेति, छोधं विधो षोडशयोगयुक्तं, महाबृक्षो भवति विशतियोग-युक्तः, एकोनचत्वारिंशत्सप्तछासङ्क्षिन्योगोगः, अष्टचत्वारिंशह्नतीद्रव-न्त्योरिति षड्विरेचनशतानि ॥ १॥

मदन फल के कल्प में १३३ विरेचन योग, 'जीमूतक' (वन्दाल) फल के कल्प में १६, ईक्ष्वाकु (कडवी तुम्बी) कल्प में ४५, धामार्गव (वड़ी तुम्बी) कल्प में ४५, धामार्गव (वड़ी तुम्बी) कल्प में ६०, कुटज (कूड़े) के फल कल्प में १८ प्रकार के, कुतवेधन (कडुवी तीरी) के उपयोग में विरेचन योग ६०, इस प्रकार से ये बमन रूप विरेचन योग हैं। अब अधोगामी विरेचन योग कहते हैं—

श्यामा ( अरुणमूल ) की निशोध और त्रिष्टत् ( सफेद निशोध ) करूप के ११० योग, चतुरङ्कल ( अमलतास ) करूप के १२ प्रकार के योग, लोध विधि ( लोझ करूपों में विरेचन विधि ) के अन्दर १६ योग, महावृक्ष ( स्तुही, सुधा वृक्ष ) करूप में २०, सप्तला और शंक्षिनी ( शिकाकाई ) के करूप में ३६ और दन्ती ( जमालगोटा ), द्रवन्ती के ४८ प्रकार के योग हैं। इस प्रकार से ६०० विरेचन योग वन जाते हैं। ॥ ॥

षड्विरेचनाश्रया इति क्षीरमूळत्वक्पत्रपुष्पफळानीति ॥६॥

विरेचन किया ओषियों के छः (अंगों में ) आश्रय है। यथा—क्षीर (दूध ), मूल, त्वक्-त्वचा, पत्र, पुष्प और पत्र ॥ ६ ॥

ेपुद्ध कषाययोनय इति मधुरकषायोऽम्छकषायः। कटुकषायस्तिक्त-कषायः कषायकषायश्चेति तन्त्रे संज्ञा ॥ ७॥

'कषाय' की पांच योनि ( जातियां ) हैं । यथा—मधुरकषाय ( मधुर रस वाले पदायों से बना हुआ कषाय ), अम्लकपाय ( खट्टे रस वाले पदायों से बनाया हुआ कषाय ), कटुकषाय ( कडुवे रसवाले पदायों से तैय्यार किया कषाय ), तिक्तकषाय ( तीखे पदायों से तैय्यार किया हुआ कषाय ), कषायकषाय ( कसैले पदायों से तैय्यार किया हुआ कषाय ) इन पांचो को इस शास्त्र में 'कषाय' सेता है, 'लवण' कषाय नहीं है स्रवण रस से कषाय तैयार नहीं होता है ॥ ७ ॥

पश्चविभं कषायकल्पनसिति, तद्यथा स्वरसः कल्कः श्वतः शीतः फाण्टः कषाय इति ॥ = ॥

कवायकरूपन अर्थात् कवाय तैकार करने की विधि योच प्रकार से है । यचा-स्वरस, करक शत, श्रीत और फाण्ड । कवाय बाव्द बवके साथ संबुक्त है ॥ न।। कवायों के स्थाप---

( यन्त्रप्रपीडनाद् द्रव्याद्रसः स्वरस उच्यते । यत्पण्डं रसपिष्ठानां तत्कल्कं परिकीर्तितम् ॥ ६ ॥ बह्वौ तु कथितं द्रव्यं शृतमाहुक्षिकित्सकाः । द्रव्यादापेथितात्तोये प्रतप्ते निश्चि संस्थितात् ॥ १० ॥ कथायो योऽभिनिर्याति स शीतः समुदाहृतः । क्षिप्तोष्णतोये मृदितं तत्काण्टं परिकीर्तितम् ॥ ११ ॥ )

तेषां यथापूर्वं बलाधिक्यम् , अतः कषायकल्पना व्याध्यातुरबल्लाः पेक्षिणी । नत्वेवं खलु सर्वाणि सर्वत्रोपयोगीनि भवन्ति ॥ १२ ॥

स्वरह कपाय — द्रव्य को कूट कर यंत्र प्रपीडन अर्थात् यंत्र से वा हाथ आदि से दया कर जो रस निकलता है उसे 'स्वरहा' कहते हैं कल्क कपाय—रस सहित द्रव्य को शिला आदि पर पीस कर जो गोला बना लिया जाता है उसे 'कल्क' कहते हैं। शृत कपाय अग्नि में उबाले हुए द्रव्य को वैद्य 'शृत' कहते हैं। बहुत गरम जल में रात भर रक्खे हुए कूटे हुए द्रव्य को कथाय निकलता है उसे 'शीत' कहा जाता है। फाण्ट कपाय— द्रव्य को कृटकर गरम पानी में रखकर कुछ काल पीछे मलकर जो किष्ट रहित सारभाग निकलता है, उसे 'फाण्ट' कहते हैं।

इन में स्वरस में करक की अपेक्षा, करक में श्रुत की अपेक्षा से, श्रुत में श्रीत की अपेक्षा से, और श्रीत में फाण्ट की अपेक्षा से अधिक वल, सामध्यं और शक्ति है। इसिल्ये 'कपाय करपना' अर्थात् रोगी के लिये कपाय का विचार व्याधिवल, आतुरवल अर्थात् रोगी के सामध्यं को देखकर करना चाहिये। ये सब कपाय सब अवस्थाओं में उपयोगी नहीं होते अर्थात् बलवान् व्याधि या बलवान् रोगी में अरुप बल वाले या मध्यम वल वाले कपाय कार्य करने में समर्थ नहीं होते। इसी प्रकार अरूप वल की अवस्था में अधिक वल वाले कपाय कार्य करने में असमर्थ होते हैं।॥ ६-११॥

पञ्चाशन्महाकषाया इति यदुक्तं तद्मुव्याख्यास्यामः; तद्यया—
पहिले जो यह कहा है कि पचास महाकषाय हैं, उनकी अब व्याख्या करते हैं। जैसे—
जीवनीयो बृंहणीयो छेखनीयो भेदनीयः संधानीयो दीपनीय इति घटकः कषायवर्गः ।

( जीवनीय ) जीवन के किवे हितकारी आयुवर्धक, ( बृंहणीय ) बारीर के

ष्ट्रण के लिये हितकारी, (लेखनीय ) देह के घर्षण के लिये, मेदनीय, संधानीय, दीपनीय अग्नि को बढ़ाने वाला यह छः कषायां का एक वर्ग हुआ।

बल्यो वर्ण्यः कण्ड्यो हृद्य इति चतुष्कः कषायवर्गः,।

'बल्य' (बल कारक), वर्ण्य (शारीर की कान्ति बढ़ाने वाला) 'कण्ठ्य' (कण्ड या गले के स्वर के लिये हितकारी) 'दृष्ण' (दृदय—मन के लिये हितकारी), यह दूसरा चार से बना हुआ कन्नाय वर्ग है।

तृप्तिघ्रोऽशोंब्नः कुष्ठब्नः कण्डूब्नः कृमिब्नो विषष्न इति षट्कः कषायवगः,।

'तृप्तिष्न' (जब रोगी विना खाये अपने को भरा पेट अनुभव करता है, उसके शिकायत को दूर करने वाला) 'अशोंग्न' (अशे रोग में हितकारी), 'कुष्टम' (कुष्ठ रोगनाशक), 'कण्डूम' (खाज़ नाशक ), 'कृमिग्न' विषप्न (क्रिमि तथा विष विनाशक ) यह तीसरा छः से बना कषाय वर्ग हुआ।

स्तन्यजननः स्तन्यशोधनः शुक्रजननः शुक्रशोधन इति चतुष्कः कषायवर्गाः।

स्तन्य जनन ( दूध बहाने बाला ), (स्तन्यशोधन दूध का शोधन करने-बाला ), शुक्र जनन ( धातुवर्धक ), शुक्रशोधन ( धातु शोधक  $_{J}$ , यह चौधा चार से बना कपाय वर्ग हुआ।

स्तेहोपगः स्वेदोपगो वमनोपगो विरेचनोपग अःस्थापनोपगोऽनु-वासनोपगः शिरोविरेचनोपग इति सप्तकः कपायवर्गः।

स्तेहोपग १ (मार्दव कर ), स्वेदोगग (पर्धाना लाने वाला ), वमनोपग (वान्तिकारक ), विरेचनोपग (मलिनःसारक ), आस्थापनोपग (रूख बस्ति के लिये उपयोगी ), अनुवासनोपग (स्तेह-बस्ति के लिये उपयोगी ), शिरोविरेचनोपग (नस्य के लिये उपयोगी ), यह सात कपायों से बना वर्ग।

छर्दिनिम्नहण्णस्त्रण्णानिम्रहणो हिक्कानिम्नहण इति त्रिकः कषायवर्गः। छर्दि-निम्नहण (वमननाशक), तृष्णानिम्नहण (त्यास को नष्ट करने वाला), हिक्कानिम्नहण (हिचकी नाशक), यह तीन से बना कषाय वर्ग हुआ।

पुरीषसंग्रहणीयः पुरीषविरजनीयो मूत्रसंग्रहणीयो मूत्रविरजनीयो मूत्रविरेचनीय इति पक्षकः कषायवर्गः।

पुरीषसंप्रहणीय (मल को बांधने के लिये हितकारी), पुरीबिवरजनीय (दोष के कारण जब मल में उचित रंग नहीं आता इसके लिये हितकारी जैसे—

१'उपग'-का अर्थ सहायक जैसे-वमनोपग बमन कार्य में मदद देने वाला ।

कामला रोग में मल दवेत रंग का आता है, पीलापन नहीं आता ), 'मूत्र-उंप्रह-णीय' (मूत्र को कम करने वाला ), 'मूत्रविरजनीय' (मूत्र के रंग को टीक करने वाढा ), मूत्रविरेचनीय (मूत्रवर्षक ), यह पांच से बना कषाय वर्ग है।।

कासहरः श्वासहरः शोधहरो ज्वरहरः श्रमहर इति पञ्चकः कषायवर्गः।

कासहर ( खांसी के लिये हितकारी ), श्वासहर ( दमे के लिये हितकारी ), शोयहर ( स्कन के लिये हितकारी ), ज्वरहर ( ज्वरनाशक ), अमहर ( थका-वट को मिटाने वाला ), यह पांच से बना कपाय वर्ग है ॥

दाहप्रशसनः शीतप्रशसन खददप्रशसनोऽङ्गमदेप्रशसनः शृ्लप्रशसन इति पञ्चकः कषायवर्गः ।

'दाहप्रशमन' (जलन को शान्त करने वाला) 'शीतप्रशमन' (ठंडक को दूर करनेवाला), 'उदर्द प्रशमन' (कोठ, छपाकी, त्वचा पर उठने वाले मोटे २ चकत्तों को शान्त करने वाला), 'अंगमर्द प्रशमन' (अंगों को ऐंठन को दूर करने वाला), यह पाँच से बना कषाय वर्ग है ॥

शोणितस्थापनो वेदनास्थापनः संज्ञास्थापनः प्रजास्थापनो वयः स्थापन इति पञ्चकः कषायवर्गः।

'शोणित-स्थापन' (रक्त रोधक), 'वेदनास्थापन' (पीड़ा नाशक), 'संज्ञास्थापन' (चेतन करने वाला), 'प्रजास्थापन' (संत्रतिजनक), वयः-स्थापन' (आयु को टिकाने वाला), यह पांच से बना कषायवर्ग है।

इति पञ्जाशनमहाकषायाः, महतां च कषायाणां लक्षणोदाहरणार्थं व्याख्याता भवन्ति । तेपामेककस्मिन्महाकषाये दशदशावयविकान्कषा-याननुज्याख्यास्यामः । तान्येव पञ्ज कषायशतानि भवन्ति ॥ १३ ॥

इस प्रकार से पचास महाकपाय बनते हैं। महाकपाय के लक्षण और उदाहरण संक्षेप में कह दिये गये हैं। इन एक-एक महाकपायों में दस-दस अव-यवों वाले कपायों की व्याख्या आगे कहेंगे। इस प्रकार से पांच सो कपाय बनते हैं। अथात् 'जीवनीय' आदि संज्ञा वाले पचास महाकपायों में से प्रत्येक 'जीव-नीय' आदि संज्ञा वाले कपाय में दस-दस अवयव हैं॥ १३॥

तद्यथा — जीवकर्षभको मेदा महामेदा काकोली झीरकाकोली मुद्गमाषपण्यौँ जीवन्ती मधुकमिति दशेमानि जीवनीयानि भवन्ति (१)

#वेदना-स्थापन—शरीर की वेदना की मिटाकर शरीर को स्वस्थ रूप में करने वाला। जैसे—जीवक, ऋषमक, मेदा, महामेदा, काकोली, खीरकाकोली, युद्गपणीं ( मूंगपणीं ) माधपणीं, जीवन्ती, और मधुक ( मुलैहटी ) ये दस जीवनीय ( जीवनवर्षक ) हैं।।

क्षीरिणी राजक्षवकं बला काकोली क्षीरकाकोली वाट्यायनी भद्रोदनी भारद्वाजी पयस्यर्ष्यगन्धा इति दशेमानि बृंहणीयानि भवन्ति ॥ (२)॥

क्षीरिणी ( क्षीरिविदारी ), राजक्षवक ( तृथी ), बला ( खरेंटी ), काकोली, क्षीरकाकोली, वाट्यायनी ( कंघी ), भद्रोदनी ( खिरेंटी ), भारद्वाजी ( उलटकम्बल ), प्रस्था ( विदारी कन्द ), ऋष्यगम्या ( बृद्धदारक विधारा ), ये दस बृंहणीय अर्थात् शरीर में ( वीर्ष ) वृद्धि करने वाले हैं ॥

मुस्त-कुष्ट-हरिद्रा-दारुहरिद्रा-वचातिविषा-कदुरोहिणी-चित्रक-चिर-बिल्व-हैमवस्य इति दशेमानि स्टेखनीयानि भवन्ति ॥ ( ३ )॥

मुस्त (नागर मोथा), कुष्ट (कृष्ट), हरिद्रा (हरूरी), वच (बंझा-बच), अतिविधा (अतीस), कहरोहिणी (कुष्टकी), चित्रक (चीता मूल), चिराबिस्व (करंज), हैं सवती (देवेत बच), ये दस लेखनीद हैं॥

सुवहार्कोह्यृकाग्निसुस्वी-चित्रा-चित्रक-चिरकिल्व-शाङ्कनी-शकुळाद-नी-स्वर्णक्षीरिण्य इति दशमानि भेदनीयानि भवन्ति ॥(४)॥

मुबहा (निश्ताय), अर्क (आक दो प्रकार का है दर्वत और अवण), उपनृक ( एरण्ड ), अन्नमुखी ( किटदारि ), चित्रा ( जमाल खेटे की जड़ ), चित्रक ( चीता मूल ), चिरवित्व ( करज ), श्रीखनी, शकुलादिनी ( कटुकी ), और स्वर्णक्षीरी ( क्रयानासी ), ये दस भेदनीय हैं ॥

मधुक-मधुपर्णी-ष्टुरिनपर्थ्यवद्यक्षी-समङ्गा-मोचरस-दातकी-स्रोध-प्रियङ्ग-कट्पस्टानीति दशेमानि संधानीयानि अवन्ति ॥ ( ४ )॥

मंधुक ( मुलैहटी), मधुपर्णा ( गिलोब), पृक्तिपर्णा ( गिटवन), अम्बष्ठकी ( पाटा ), समंगा ( मजीट ), मोचरस ( सिम्बल का गोंद ), धातकी ( वाय के फूल ), लोध ( पटानी लोध ), प्रियंगु ( फूल प्रियंगु ), ओर कट्फल ( कायक्ल ), ये दस 'संधानीय' हैं ॥

ृषिपत्ती-पिप्पलीमूल-चव्य-चित्रक-शृङ्गवेराम्ख्येतस-मरिचाजमो-दा-मञ्जातकास्थि-हिङ्गनिर्यासा इति दशेमानि दीपनीयानि भवन्ति (६)

इति षट्कः कषायवर्गः॥[१]॥

पिप्पली, पिप्पलीमूल, बन्य (चिवका), चीतामूल, शृंगवेर (सींठ या

अदरख ), अम्बवेतस, मरिच (काली मिरच ), अजमोदा (अजवायन ), भक्षातकास्थि (मिलावे के बीज ), हिंगु-निर्यास (हींग ), ये दस 'दीपनीय' अर्थात् भूख लगाने वाले आग्न मंदीपक हैं॥ यह छः का बना हुआ कवायवर्ग है।

ऐन्द्रथूपश्च्यतिरसर्ष्यप्रोका-पगस्याश्वगन्धा-स्थिरा-रोहिणी-बलाति-बला इति दशेमानि बल्यानि भवन्ति ॥ (७)॥

ऐन्द्री, ऋषमी (कोंच ), अतिग्सा ( शतावरी ), ऋष्यप्रोक्ता ( मापपणी ), पयस्या ( विदारी ), अध्यान्धा ( अस्यान्ध ), स्थिरा ( शालपणी ), रोहणी (कट्की), बळा ( खरेंटो ), अतिवला ( पीतबला ), ये दस 'बल्य' अर्थात् बळ कारक हैं ॥

चन्दन-तुङ्ग-पद्मकोशीर-मधुक-मञ्जिद्दा-सारिवा-पयस्या-सिता-छता इति दशेमानि वर्ण्यानि भवन्ति ॥ ( = ) ॥

चन्दन ( लाल चन्दन ), तुंग ( लाल नाग केदार ), पद्मक ( पद्माग्व ), उद्योर ( खस ), मधुक ( मुलंदरी ), मंजिष्ठा ( मजीट ), सारिया (अनन्तन्ल), पयस्या (बिदारी कन्द), सिता (लफेद द्व), और लता १ (लाल द्व वा प्रियंगु), ये दस 'वर्ष्य' अथात् वर्णकारफ, वर्ण बद्दाने वाले हैं॥

सारिवेक्षमूल-मधुक-पिपली-ट्राक्षा-विदारी केंडर्य-इंसपदी-बृहती-कण्टकारिका इति दशेमानि कण्ट्यानि भवन्ति ॥ ( ६ ) ॥

सारिवा ( अनन्तमूल ), इत्तुमूल ( ईस्त की जड़ ), मधुक ( मुलेहरी ), पिप्पली, द्राक्षा ( किशामदा ), विदारा कन्द, केंडर्थ ( तीम ), इंसपदी ( मण्डू-कपर्णा या ब्राह्मी ), बृहरी ( बड़ी कटेरी ) कण्टकारिका ( छोटी कटेरी ), ये दस ओषधियां 'कण्ट' स्वर के लिये हितकारी हैं ॥

आम्राम्नातक-निकुच-करमर्द-गृक्षाम्लाम्ख्येतस-कुवल-बदर-दाडिम-मातुलुङ्कानीति दरोमानि हृद्यानि भवन्ति ॥ (१०)॥

## इति चतुष्कः कषायवर्गः ॥ [२]॥

आम्र ( आम ), आम्रातक ( अभ्वाङ्ग ), निकुच ( डहु वहहल ), करमर्द ( करज ), ब्रुखाम्ल ( इमर्ल) ); अम्लवेतस, कुवल ( वड़ा बेर ), बदर ( झाड़ी का बेर ), दाडिम ( अनार ), मातुलुंग ( विजीरा ), ये दस 'हृद्य' अर्थात् हृदय के लिये हितकारी हैं ॥ यह चार से बना हुआ क्रायवर्ग है।

१. जल्पकल्पतर में 'लता' का अर्थ मंजीट किया है, परन्तु मंजीट का कथन भी इसमें है, अतः दूव अर्थ ही उचित है।



नागर-चित्रक-चव्य-विडङ्ग-मूर्ग-गुड्रची-वचा-मुस्त-पिष्पछी-पटोला-नीति दशेमानि तृप्तिघ्नानि भवन्ति ॥ ( ११ )॥

नागर (सींट), चित्रक (चीतामूल), चब्य (चिविका), विडंग (वायविडंग), मूर्वा (मोरवेल), गुड्डची (गिलीय), वचा (वच), मुस्त (नागर मोथा), विष्यली, ग्टोल (परवल) ये दस 'तृतिध्न' अर्थात् क्लेष्मा जनित तृति को नाग्र करने वाली हैं।।

कुटज-बिल्ब-चित्रक-नागर।तिबिषाभया-धन्वयासक-दारुहरिद्रा-वचा-चट्यानीति दुरोमान्यशोष्टनानि भवन्ति ॥ ( १२ ) ॥

कुटज (कुड़ा), विस्व (बेट्टार्गर्स), चित्रक (चीतामूल), नागर (मीठ), अतिविधा (अतीस), अभया (बड़ी हरड़), धन्वयासक (धमासा), दान-हरिद्वा (दारुहरूदी), वच और चव्य (चिविका) ये दस आंपियां 'अशोंच्न' अर्थात् बवासीर रोग के नाशक हैं।

स्रदिराभयामछक-हरिद्रारुष्कर-सप्तपणीरग्वय-करवीर-विडङ्ग-जा-तिप्रवाला इति दुशेमानि कुष्ठध्नानि भवन्ति ॥ ( १३ ) ॥

खदिर ( खैर ), अभया ( जंगी हरड़ ), आमलक ( आवळा ), हरिद्रा-( हल्दी ), अरुष्कर ( निलावा ), सत्तपण ( सातवन ), आरुष्वध (अमळतास,, करबीर ( कनेर ), बिट्ग ( बायविडेंग ), ऑर जातव्याळ ( बमेळी के नवीन कोमळ पत्ते ) ये दस कुष्टम अथात् कोढ़ रोग के नायक हैं।।

चन्द्रज्ञ-सछद-कृतमारू-नक्तमारु-निस्व-कृटज-सप्प-मधुक-दाहहरि-द्रा-सुस्तानीति दशमानि कण्डूष्नानि भवन्ति ॥ (४४)॥

चन्दन ( बाल चन्दन ), नलद (जटामांसी), कृतमाल ( अमलतास ) नक्त-माल ( करंज ), निम्ब ( नीम के पत्ते ), कुटज (कूंडे की छाल), सर्पेप (सरसी), मधुक ( मुलैहटी ), दारु हरिद्रा ( दारु हल्दी ), और मुस्त ( नागर मोथा ), ये दस औषधियां कण्डूच्य अर्थात् खाज नाशक हैं॥

अक्षीव-मरिच-गण्डीर-केबुक-विडङ्ग-निर्गुण्डी-किणिही-रुवदंष्ट्रा-बृष-पर्णिकासुपर्णिका इति दशेमानि क्रिमिघ्नानि भवन्ति ॥ ( १४ ) ॥

अक्षीव ( सहजन ), काली मरिच, गण्डीर ( जिमीकन्द ), केबुक, विडंग (बायविडंग), निर्गुण्डी ( सम्भलु ), किणिही (अगमार्ग), श्वदंष्ट्रा ( गोखरु ), वृषपर्णी, आखुपर्णिका ( मूसाकानी ), ये दस कृमिष्न अर्थात् ऋमिनाश्चक हैं।। हरिद्रा-मञ्जिष्ठा-सुवहा-सूक्ष्मेला-पाळिन्दी-चन्दन-कतक-शिरीष-सिन्धुवार-श्रेष्मातका इति दशेमानि विषघ्नानि मवन्ति ॥ ( १६ ) ॥ इति षटकः कषायवर्गः ॥ [ ३ , ॥

हरिद्रा ( हल्दी ), मंजिष्ठा ( मंजीठ ) सुवहा (निशोध). सूक्ष्मेळा ( छोटी इलायची ), पालिन्दी (काली निशाध), चन्दन (लाल चन्दन), कतक ( निर्मेली का जल को शोधन करने वाला फल ), शिरीप ( विरस ), विन्युवार (सम्मालु, निर्मुण्डी ), रलेष्मातक ( लिलाड़ा ), ये दस 'विपष्न' अर्थात् विषनाशक हैं ॥ यह छ से बना हुआ क्षपायवर्ग है।

बीरण-शास्त्र-पष्टिकेश्चवालिका-दर्भ-कुश-काश-गुन्द्रेत्कट-कत्तृण-मूखा-नीति दशेमानि स्तन्यजननानि भवन्ति ॥ (१७)॥

बीरण ( खस ), शालि ( हेमना ऋषु में पक्षने वाले धाव्य का चावल ), पश्चिक (साटी चावल). ईस्तुवालिका ( ईस्त्र ), दर्म ( दाम ), कुश ( कुशा ), काश ( सरकण्डा ), गुन्दा ( होगला ) इत्कट, ( तृण विशेष ) कचुण ( रोहिष तृण ) ये दस 'स्तन्य जनन' अर्थात् दृष वहाने वाले हैं। इन में गिलोय को छोड़कर सब के मल काम में लाने चाहिये॥

पाठा-महौष्य-सुरदार-सुस्त-मूर्वा-गुहूची-वत्सक-फर्ट-किराततिक-क-कटुरोहिणी-सारिवा इति दशेमानि स्तन्यशोधनानि भवन्ति ॥(१०)॥

पाटा (पाढ्ल ), महीपच (सांट े, सुरदाच (देवदाच ), सुस्त (नागर-मोधा ), मूर्वा (मांर बेल ), गुड्ची (जिलेय ), वत्तक फल (इन्द्र जी ), किरातितक्कक (चिरायता ), कहरीहिणी (कहकी ), सारिवा (अनन्त मूल ) ये दस 'स्तन्यशोधन' दूध का गुद्ध करने वाले हैं।

जीवकप्रमक-काकोळी-श्लीरकाकाळी-सुद्गपणी-मापपणी-मेदा-दृद्ध-रुहा-जटिळा-कुळिङ्का इति दशेमानि सुकजननानि भवन्ति ॥( १९ )॥

जीवक, ऋपभक, काकोळी, श्रीर काकाळी, सुर्गपणीं ( मृंगपणीं ) माष-पणीं ( उड़रपणीं ); मेरा, बुढ़रहा ( शताबरी ), ब्राटळा ( जटामांसी ), कुळिंग ( उटंगण ) ये दस 'शुक्रजनन' अयोत् वीर्य-कातु के वर्धक होते हैं ।।

१.(क) जीवक ऋषभक, मेदा महामेदा, काकोली, श्लोरकाकोली, श्रूदि इदि इन के स्थान पर परिभाषा आदेश से, श्लावरी, विदारीकन्द अश्वगन्था और वाराही कन्द प्रयोग करने चाहियें।(ख) कुलिंगशब्द धन्य-न्तरिनियन्द्व में, 'विष्किर'पश्चियों के स्थिये और सप्तार्थकों में दूर्वा के स्थिये आया है।



## कुष्ठेळवाळ्क-कट्फल-समुद्रफेन-कदम्ब-निर्यासेज्ज-काण्डेक्ष्विश्चरक-वसकोशीराणीति दशेमानि शुक्रशोधनानि भवन्ति ॥ (२०)॥ इति चतुष्कः कषायवर्गः ॥ [४]॥

कुष्ट (कृठ), एलवालुक, कट्फल (कायफल), समुद्रफेन, कदम्ब निर्यास, इत्तु (गन्ना), काण्डेक्षु (मोटा गन्ना), इत्तुरक (तालमलाना); वसुक (बक-पुष्प ), और उद्योर ( खस की जड़ ) ये दस 'ग्रुकशोधन' अर्थात वीर्य-धात को शद्ध करने वाले हैं।। यह चार का बना हुआ कपाय वर्ग है।

मृद्वीका-मधुक-मधुपर्णी-मेदा-विदारी-काकोली-स्वीरकाकोली-जीवक-जीवन्ती-शालपण्यं इति दशेमानि स्नेहोपगानि भवन्ति ॥ ( २१ )॥

मृद्धीका ( बड़ी दाख ), मधुक ( मुलैहटी ), मधुपणीं ( गिलाय ), मेदा, विदारी (विदारी कन्द), काकोली, श्रीरकाकोली, जीवक, जीवन्ती, शालपणी ये दस 'रनेहोपग'अर्थात् शरीर में कोमलता और चिकनाई उत्पन्न करनेमें सहायक हैं।।

शोभाञ्जनकरण्डार्क-वृक्षीर-पुननेवा-यव-तिल-कुलत्थ-माष-वद्रा-णीति दशेमानि स्वेदोपगानि भवन्ति ॥ ( २२ )॥

शोभांजन ( सहजन ), एरण्ड, अर्क ( आक ), वृश्वीर ( इदेत पुनर्नवा ), पुनर्नवा (रक्त पुनर्नवा), यव (जौ), तिल, कुल्स्थ (कुल्स्थी), माप ( उड़द ), बदर ( झाड़ी के बेर ) ये दस ओपधियां 'स्वेदोपग' अथात् शरीर में पसीना लाने में सहायक हैं॥

मधु-मधुक-कोविदार-कर्बुदार-नीप-विदुल - विभवी- शणपुष्पी- सदा-पुष्पी-प्रत्यक्पुष्प्य इति दशेमानि दमनोपगानि भवन्ति ॥ (२३) ॥

मधु ( शहद ), मधुक ( मुलहुटी ), कोविदार ( लाल कचनार ), कर्बुदार ( स्वेत कचनार ), नीप ( कदम्ब ); बिदुल ( जल गेतम ), बिम्बी ( कन्दरी), शणपुष्पी ( झनझनिया ), सदापुष्पी ( आक ), प्रत्यक् पुष्पी ( अपामार्ग, चिर-चिटा ) ये दस 'वमनोपग' अर्थात् वमन में मदद देती हैं॥

द्राक्षा-काइ मर्य-परूषकाभयामलक-बिभीतक-कुवल-बद्र-कर्वन्धू-पी-छनीति दशेमानि विरेचनोपगानि भवन्ति ॥ (२४)॥

द्राक्षा (किशमिश), काश्मर्य (गम्भारी), पुरूषक (फालसा), अभया ( जंगी हरह ), आमलक ( आंवला ), विभीतक ( बहेड़ा ), कुवल (बड़ा बेर), बदर ( बृक्ष का बेर ), कर्कन्ध् ( झाडी का बेर ), पीलू ये दस 'विरेचनोपग' अर्थात् विरेचन में सहायक हैं॥

त्रिवृद्-विल्व-पिष्पळी-कुष्ठ-सर्वप-वचा-वस्सकफळ-शतपुष्पा-मधुक-मदनफळानीति दशेमान्यास्थापनोपगानि भवन्ति ॥ ( २५ ) ॥

त्रिवृत् (निशोध), विल्व (बेलिगिरी), पिप्पली, कुष्ठ (क्ट), स्वीप (सरसों), वच, वत्सक फल (इन्द्र जों), शतपुष्पा (सोंफ), मधुक (मुलेव्हर्टी) मदनफल (मैनफल) ये दस 'आस्थापनोरग' अर्थात् रूख वस्ति के लिये उपयोगी हैं।

रास्ता-सुरदारु-विल्व-मद्त-शतपुष्पा-वृश्चीर-पुनर्नवा-दवदंष्ट्राग्नि-मन्य-स्योनाका इति दुरोमान्यनुवासनोपगानि भवन्ति ॥ ( २६ )॥

राहना, सुरदार (देवदार), बिल्व (वेलगिरी), मदन (मैनफल), शतपुष्पा (साँफ), इक्षीर (स्वेत पुनर्नवा), पुनर्नवा (रक्त पुनर्नवा), स्वदंष्ट्रा (गांखरू), अग्निमन्य (अरणी की छाठ), द्योनाक (टेट्स्की छाठ) ये दस 'अनुवासनोपमा' अर्थात स्रोहवर्सित के लिये उपयोगी हैं॥

ज्योतिष्मती-श्चयक-मरिच-पिष्पर्छा-विडङ्ग-शियु-सर्षपापामार्गतण्डुल-श्वेता-महाश्वेता इति दशेमानि शिरोविरेचनापगानि भवन्ति ॥ (२७) ॥

# इति सप्तकः कषायवर्गः ॥ [ ४ ] ॥

उभोतिष्मती (माल कंगनी ), क्षवक (नकछिकनी ),मरिच, विष्पर्ला, विडंग (वायविडंग ), शियु (सहजन ), सर्पेप (सरसों ), अपामागतण्डुल (चिरचिटे के चावल ), स्वेता (अपराजिता स्वेत कोपला ), और महास्वेता (स्वेता का मेद ) ये दक्ष 'शिरो-विरेचनोष्म' अर्थात् शिरोविरेचन के लिये उपयोगी हैं॥ यह सात का एक 'कषायवर्ग' हुआ।

जम्बाम्नपञ्जव -मातुळुङ्गाम्छवदर -दाडिम-यव-यष्टिकोशीर-सृज्जाजा इति दशेमानि छर्दिनिम्नदृणानि भवन्ति ॥ ( २⊂ ) ॥

जम्बु (जामुन); और आम्न (आम), इनके पक्कव (पत्ते); मातुलुंग (विजोरिया-नींयू), अम्ल बदर (खहे बेर,), दाडिम (अनार), यव (जौ), यष्टिका (मुलैहर्टी), उद्योर (खस), मृत् (सौराष्ट्र देश की मिट्टी), और लाजा (खीलें) ये दस 'अर्दिनिशक्षण' वमन को रोकती हैं॥

नागर-धन्वयासक-मुस्त-पर्पटक-चन्दन-किरातिक्कः गुद्ध् ची-हीवे-र-धान्यक-पटोळानीति दशेमानि-कृष्णानित्रहणानि भवन्ति ॥ ( २९ ) ॥

नागर ( सींठ ), धन्वयांसक ( धमासा ), सुरत ( नागरमोषा ), पर्यटक ( धिचपापका ), चन्दन ( ढाल चन्दन ), किरातसिकक ( विरायता ), गुड्ची ( गिलोय ), होबेर ( नेत्रवाला ), धान्यक ( धनिया ), पटोल ( परबल ) ये दस औषधियां 'तृष्णानिग्रहण' अर्थात् प्यास को रोकने वाली हैं ।।

राटो-पुष्करमृल-बदरबीज-कण्टकारिका-बृहती-र क्षरुहाभया-पिप्पली-दुरालमा-कुलीरशृङ्कच इति दरोमानि हिकानिग्रहणानि भवन्ति ॥(३०)॥ इति त्रिकः कषायवर्गः॥ िद्ो॥

शटी (कच्र), पुष्करमूल (पोहकरमूल), वदरवीज (वेर के बीज, गुटको), कण्टकारिका (छोटी कंटेरी), बृहती (बड़ी कंटेरी), बृहतहा (बन्दा, वह एक पेड़ पर ही पौचा उत्पन्न हो जाता है) अभया (जंगी हरड़), पिप्पली, दुरालमा (धमाखा), जुलीरश्रंगी (काकड़ा सींगी) ये दस 'हिंका-निग्रहण' अर्थात् हिचकी को शमन करती हैं ॥ यह तीन से बना हुआ कथाय वर्ग है।

प्रियङ्ग्वनन्नाम्रास्थि-कट्वङ्ग-लोध्र-मोचरस-समङ्गा-धातकीपुष्प-पद्मा-पद्मकेशराणीति दशेमानि पुर्रापसंघ्रहणीयानि भवन्ति ॥ (३१)॥

प्रियंगु ( पूल प्रियंगु ), अनन्ता ( अनन्तमूल ), आम्रास्थि ( आम की गुठली ), कट्वंग ( स्योनाक की छाल ), लोध (पटानी लोध), मोचरस ( सिम्बर का गोंद ), समंगा ( मंजीट ), धातकी पुष्प ( धाय के पूल ), पद्मा ( भागीं ), पद्मकेशर (कमल का केशर),यह दस 'पुरीपसंग्रहण' अर्थात् मल को रांकनेवाल हैं।। जम्मु-शल्लकोत्वकच्छरा-मधुक-शाल्मली-श्रीवेष्टक-शृष्टमुत्पयस्योत्परु-

तिलकणा इति दशेमानि पुरीषविरजनीयानि भवन्ति ॥ (३२)॥

जम्झ (जामुन), शक्तकीत्वक् (कुन्दुरु की छाठ), कन्द्युरा (कींच या धमासा), मधुक (मुलेश्टी), शालमती (सिम्बल का गोंद), श्रीवेष्टक (बिरीजा) मृष्टमृत् (अग्नि के जलाने से जली हुई मिटी, चूर्ल्ड की मिटी), पयस्या (बिदारी कन्द), उत्पल (नील कमल), तिल कण ये दस 'पुरीषविश्जनीय' अर्थात मल के दृषित रंग को बदलने वाले हैं॥

जम्ब्वाम्र-प्रक्ष-वट-कपीतनोदुम्बराश्वत्थ-भन्नातकाश्मन्तक-सोम-वल्का इति दशेमानि मूत्रसंग्रहणीयानि भवन्ति ॥ ( ३३ )॥

जम्बु ( जामुन ), आम्न (आम), प्लक्ष ( पिलखन ), वट ( बङ ), कपीतन (पारस पीपल), उद्दुम्बर (गृहर), अश्वरय (पीपल), भक्षातक (भिलावा), अश्चन-न्तक, सोमवरूक (खैर सफेद) ये दस 'मूत्र-संग्रहण' अर्थात् मूत्र कोकम करते हैं॥

पद्मोत्पल-निलन-कुमुद-सौगन्धिक-पुण्डरीक-शतपत्र-मधुक-प्रियङ्ग-धातकीपुष्पाणीति दशेमानि मूत्रविरजनीयानि भवन्ति ॥ (३४)॥ पद्म (कमल ), उत्पल (नीटा कमल ), नलिन, कुमुद, सोगन्यिक (कमल का एक भेद), पुण्डरीक ( ब्वेत कमल ), शतनत्र, मधुक ( मुलैहटी ), प्रियंगु ( फूल प्रियंगु ) धातकी पुष्प ( धाय के फूल ) ये दस 'मूत्र-विरजनीय' अर्थात् मूत्र में रंग लाते हैं. और दृषित रंग का प्राकृत रूप में लाते हैं ।।

वृक्षादनी-स्वदंष्ट्रा-वसक विशर-पाणणभेद-दर्भ-कुश-काश-गुन्द्रेकट-मूलानीति दशेमानि मूर्जावरेचर्नायानि भवन्ति ॥ ( ३१ ) ॥

#### इति पञ्चकः कपायवर्गः॥ [७]॥

बृक्षादनी (बन्दार्क), स्वदंष्टा (गोखरू), वसुक (पुनर्नवा), बिश्चरिवाटा), पापाणभेद, दर्भमूलानि (दाम), कुश्च (कुश्चा), काश्च (सरकन्दा), गुन्द्रा (होगला), इत्कट (ईकड़ी), इत्कट का मूल 'मृत्र-विरेचनीय' अथात् मूत्र बहाने वाले हैं। यह पांच से बना कपाय वर्ग है।

द्राक्षाभयामलक-पिष्पळी-दुरालभा-शृङ्गी-कण्टकारिका-वृञ्चीर-पुनर्न-वा-तामलक्य इति दरोमानि कासहराणि भवन्ति ॥ ( ३६ ) ॥

द्राक्षा (किशमिश्र), अनया (जंगी हरह), आमलक (आंवला), पिपली, दुरालमा (धमासा ), अङ्गी (काकहासिगी), कण्टकारिका (छोटी कंटेरी ), दृश्चीर (क्षेत्र पुनर्नवा), पुनर्नवा (रक्ष पुनर्नवा), तामलकी, (भूदे उगंवता) ये दस 'कामहर' अर्थात लांधी को शास्त्र करते हैं ॥

शटी-पुष्करमूळाम्बवेतसेला-हिङ्ग्वगुरु-सुरसा-नामळकी-जीवन्ती-चण्डा इति दशेमानि स्वासहराणि भवन्ति ॥ (३७)

शटी (कचूर ), पुष्करमूल (पोहकरमूल ), अग्लवेतन, एला (छोटी इह्या-यची ), हिंगु (हींग ), अगुरु ( अगर ), सुरक्षा ( तुलक्षी ), तामलकी ( भूम्यामलकी ), जीवन्ती, चण्डा (चोख ) ये दक्ष 'स्वासहर' अर्थात् स्वास रोग के नाशक हैं॥

पाटलाग्निमन्थ-विल्व-श्योनाक-काश्मर्थ-कण्टकारिका-बृहती-शालप-र्णी-पृश्चिपणी-गोलुरका इतिदरोमानि शोथहराणि भवन्ति ॥ (३८ ) ॥

पाटला (पाट्ट ), अग्निमन्थ (अरणी ), विल्व (बेट्टिपी), श्योनाक (टेंटु), काश्मर्थ (गम्भारी ), कण्टकारिका (छोटी कटेरी), बृहती (बड़ी कटेरी), शालपर्धा, पृष्टिनपर्धा, गोत्तुरक (गोलक), ये दस 'शोधहर' अर्थात् सुजन कम करते हैं ॥



सारिवा-शर्करा-पाठा-मञ्जिष्ठा-द्राक्षा-पीलु-परूपकाभयामलक-विभी-तकानीति दरोमानि ज्वरहराणि भवन्ति ॥ ( ३१ )॥

सारिवा (अनन्तम्ल), शर्करा (मिश्री), पाठा (पाढ्ल), मंजिष्ठा (मजीठ), द्राक्षा (क्रिशमिश), पीलु, परूपक (फालवा), अमया (बड़ी इरङ्), आमलकी (आंवला), विमातक (बहेड़ा), ये दस 'ज्यरहर' अर्थात् ज्यर नाशक हैं।

द्राक्षा-खर्जूर-पियाल-बदर-दाडिम-फल्गु-परूपकेश्च-यव-यष्टिका इति दशेमानि अमहराणि भवन्ति ॥ (४०)॥

## इति पञ्चकः कषायवर्गः ॥ [ = ]॥

द्राक्षा (किशमिश), खर्जूर (विण्डखजूर), विवाल (प्याल निरोंजी फल), बदर (वेर ), दाडिम (अनार ), फल्मु (अंजीर ), पन्यक (फालक्षा ), इन्हुं (ईख ), यब (जी ), यष्टिक (साटां चायल ) ये दम 'श्रमहरूर अर्थात् थका-बट को मिटाते हैं॥ यह पांच मे बना 'क्यायवर्गर है ।

लाजा-चन्दन-काश्मर्यफल-मधुक-शर्करा-तीलोललोशीर-सारिवा-गु-डूची-द्वीचेराणीति दशेमानि दाहप्रशमनानि भवन्ति ॥ ( ४१ ) ॥

लाजा ( खील ), चन्दन ( श्वेत चन्दन ), काश्मर्य-फल ( गम्भारी फल ) मधुक ( मुलहर्टी ), शर्करा ( मिश्री ), नीलोखल (नीला कमल), उशीर (खस) सारिवा ( अनन्तमूल ), गुङ्ची ( गिलोय ), हीबेर ( नेत्रशाला ), ये दस 'दाइ-मशमन' अर्थात् जलन कम करते हैं ॥

तगरागुरु-धान्यक-शृङ्गवेर-भूतीक-वचा-कण्टकारिकाग्निमन्थ-स्यो-नाक-पिप्पल्य इति दशेमानि शीतप्रशमनानि भवन्ति । (४२) ॥

तगर, अगुरू ( अगर ), धान्यक ( धनिया ), शृङ्किंग ( सेंट ), भूतीक ( अजवायन ), वचा, कण्टकारिका (छोटो कटेरी) अग्निमन्थ (अरणी), स्यानाक ( टेंटु ), और, पिप्पछी, ये दल 'शीत श्राप्रशमन' अर्थात् श्रीतनाशक हैं।।

तिन्दुक-वियाल-बदर-स्वदिर-कदर-सप्तपर्णाश्वकर्णार्जुनासनारिमेदा इति दशेमान्युदर्देप्रशमनानि भवन्ति ॥ (४३) ॥

तिन्दुक ( तेंदू ), पियाल ( चिरौंजी का फल ), बदर (बेर), खदिर (खेर), कदर ( सफेद खेर<sup>9</sup> ), सप्तपर्ण ( सातवन ) अश्वकर्ण ( साल ), अर्जुन, असन

१. कदर-'सोमवल्कस्तु रोठायांकदरे कृष्णगर्भकेः । घ० निषण्डु ।

(पीतसाल ), अरिमेद ('विट्खदिर) इरिमेद), ये दस 'उदर्दर अर्थात् शोतिपत्त रोग को शान्त करते हैं ॥

विदारीगन्धा-पृश्निपर्णी-बृहती-कण्टकारिकैरण्ड-काकोळी-चन्दनो-शीरैला-मधुकानीति दशेमान्यङ्गमर्दप्रशमनानि भवन्ति ॥ (४४) ॥

विदारीगन्या (शालपणीं ), पृक्ष्तिपणीं (पिठवन ), बृहती (वड़ी कंटेरी) कण्टकारिका (छोटो कंटेरी) एरण्ड, काकोली, चन्दन (लाल चन्दन ), उशीर (खत ), एला, (छोटी इलायची), मधुक (मुलहटी), वे दत्त 'अंगमर्द-प्रशमन' अर्थात् अंगों के टूटने की वेचैनी को मिटाते हैं।

पिष्पत्टी-पिष्पलीमूळ चव्य-चित्रक-शृङ्कचेर-मरिचाजमोदाजगन्याजा-जी-गण्डीराणीति दुशैमानि शृत्यवशमनानि भवन्ति ॥ (४४) ॥ इति पञ्चकः कपायर्गः ॥ [ ६ ] ॥

विष्यली, विष्यली-मूल, चब्य ( चिविका ), चित्रक ( चातामूत्र ), श्टंड्सचेर (सीट), मरिच, अत्रभोदा (अत्रवायन), अत्रगन्वा (हुक्), अत्राजी ( जीरा ), गंडीर ये दस 'शूल्प्रशमन' अर्थात् तीत्र पोझ के नाशक हैं ॥ यह पांच का एक 'क्याय वर्ग' होता है ।

मधु-मधुक-रुधिर-मोचरस-मृत्कपाङ-छोध-गैरिक-प्रियङ्ग-शर्करा-छाजा इति दशेमानि शोणित-स्थापनानि भवन्ति ॥ (४६)॥

मधु ( शहर ), मधुक ( मुलैहरी ), रुधिर ( केशर ), मोचरस ( सिम्बल का गोद ), पृत्कपाल ( मिट्टी का टीकरा ), लोध्र (पठानी लोध्र),गैरिक (गैरू), प्रियंगु (फूल प्रियंगु), शर्करा (मिश्री), ब्वाजा ( खीलें ) ये दश 'शोणित-स्थापन' अर्थात् रक्तरोधक वा बहते खुन हो रोकने वाले हैं ॥

शाल-कट्फल-कदम्ब -पद्मक-तुङ्ग-मोचरस-शिरीष-वञ्जुलैलबालुका-शोका इति दरोमानि वेदनास्थापनानि भवन्ति ॥ (४०) ॥

शाल ( संख् ), कट्फल (कायफल), कदम्ब, पद्मक (पद्माख), तुंग<sup>२</sup> (नाग केशर ) मोचरस ( सिम्बल का गोंद ), शिर.प ( सिरस ), बंजुल ( जल्बेतल ), एलबालुक, अशोक ये दस 'बेदनास्थापन' अर्थात् तीव बेदना को कम करते हैं ॥

हिङ्गु कैडर्यारिमेद-वचा-चोरक-वयःस्था-गोलामी-जटिला-पलङ्कषाशो-करोहिण्य इति दशेमानि सङ्गास्थापनानि भवन्ति ॥ (४८) ॥

हिंगु ( हींग ), कैडर्य ( नीम ). अरिमेद ( रेवां ), वच, चोरक, वयस्था

श. विट्वदिर—इस लैर से बदवू आती है ।
 २ तुक्क के स्थान पर तुम्ब पाठ होने पर तेजवल लेना चाहिए !

(ब्राह्मी), गोलोमी (वच या दूर्वा), जटिला (जटामांधी), पलंकपा (गुग्गुलु), अशोकरोहिणी (कुटकी) ये दस 'संज्ञा-स्थापन' अर्थात् संज्ञा उत्पन्न करते हैं॥

ऐन्द्री-ब्राह्मी-शतवीर्धा-सहस्रवीर्धामोघात्र्यथा-शिवारिष्टा-वाट्यपुष्पी-विष्वक्सेनकान्ता इति दशेमानि प्रजास्थापनानि भवन्ति ॥(४६)॥

ऐन्द्री, ब्राह्मी, शतबीर्या ( शतावरी ), सहस्रवीर्या ( महाशतावरी ),अमोघा ( आंवळा ), अव्यथा ( गिलाय ), शिवा ( हरीतकी ), अष्टा ( कुटकी ), बाट्यपुष्पी (खरेटो ), विष्वक्षेनकान्ता (प्रियंगु ) ये दस 'प्रजास्थापन' अर्थात् संति जनक हैं ॥

असृताभया-धात्री-मुक्ता-इवेता-जीवन्त्यतिरसा-मण्डूकपर्णी-स्थिरा-पुनर्नवा इति दशेमानि वयःस्थापनानि भवन्ति ॥ (४०) ॥

## इति पञ्जकः कषायवर्गः ॥ [१०]॥

अमृता ( गिलोय ), अभया (हरड़ ), घात्री ( आंवला ), नुक्ता (रास्ता ), श्वेता ( अपराजिता ), जीवन्ती, अतिरसा ( शतावरी ), मण्डूकपर्णा त्थिरा ( शालपर्णा ), और पुनर्नवा ये दस औपधि 'वयः स्थापन' अर्थात् वय को टिकाती है ॥ यह पाँच से बना हुआ कषाय वर्ग है ।

इति पञ्चकपायशतान्यभिसमस्य पञ्चाशन्महाकषायाः, महतां च कषायाणां रुक्षणोदाहरणार्थं व्याख्याता भवन्ति ॥२४॥

इस प्रकार से ( प्रत्येक द्रव्य के गिनने से ) पाँच गाँ (५०० ) कपाय पूर्ण हो जाते हैं, एवं पचास ( ५० ) 'महाकषाय' भी हो जाने हैं। इन कपायों के रुक्षण उदाहरण भी कह दिये गये हैं।।१४॥

न हि विस्तरस्य प्रमाणमस्ति, न चाप्यतिसंक्षेपेऽव्यवुद्धीनां साम-र्थ्यायोपकल्पते,तस्मादनित्संक्षेपेणानतिविस्तरेण चोपदिष्टाः । एतावन्तो झळमल्पबुद्धीनां व्यवहाराय बुद्धिमतां च स्वाळक्षण्य।नुमानयुक्तिकुश-छानामनुक्तार्थज्ञानायेति ॥ १४ ॥

फैलाव की सीमा नहीं है और बहुत योड़े में कहे हुए अर्थ को थोड़ी बुद्धि वाले नहीं समझ सकते । इसलिये न तो बहुत संखेप में और न बहुत विस्तार से यहाँ कहा है । यहां पर जितना भी कहा है वह थोड़ी बुद्धिवालों के व्यवहार चलाने के लिये है ओर जो लक्षण अनुमान, युक्ति में निपुण हैं, उन बुद्धिमानों के लिये न कहे हुए अर्थ को जानने के लिये सहायक होगा ॥१५॥

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश उवाच-नैतानि भगवन् !

पञ्चकषायशतानि पूर्वन्ते, तानि तानि द्येवाङ्गानि संज्ञवन्ते तेषु तेषु महाकपायेष्विति ॥ १६ ॥

इस प्रकार से कहते हुए 'भगवान् आत्रेय' के प्रति अग्निवेश बंधे —हे भगवन् ! ये पांच सौ कपाय पूरे नहीं होते। क्योंकि वे ही द्रव्य उन उन महा कपायों में वार-वार आते हैं। अर्थात् एक द्रव्य भिन्न २ कषायों में वार-वार आता है। इस प्रकार से ५०० कपाय पूरे नहीं हो सकते॥ १६॥

तसुवाच भगवानात्रेयः—नैतदेवं बुद्धिमता द्रष्टव्यमग्निवेश ! एकोऽपि ह्यनेकां संझां लभते कार्यान्तराणि कुर्वन् । तद्यथा—पुरुषो बहूनां कर्मणां करणे समर्थां भवति । स यद्यत्कर्म करोति तस्य तस्य कर्मणः कर्तृकरणकार्यसंप्रयुक्तं तत्तद्गोणं नार्मावशेषं प्राप्नोति तद्व-दोषधद्रव्यमपि द्रष्टव्यम् । यदि त्वेकमेव किंचिद् द्रव्यमासादयामस्तया-गुणयुक्तं यत्सर्वकर्मणां करणे समर्थं स्थात् कस्ततोऽन्यदिच्छेदुपथारयि-तुमुपदेष्टुं वा शिष्येभ्य इति ॥ १७ ॥

अंग्नवेश के प्रति भगवान् आत्रेय बांखे हे अग्निवेश ! बुद्धिमान् व्यक्ति कां इस प्रकार से नहीं देखना चाहिये । एक द्रव्य भी दूसरे र काम करता हुआ भिन्न र संशा वाला हो जाता है । जिस प्रकार एक पुरुप यहुत से काम करते में समर्थ होता है । वह जो जो भी काम करता है, वह उत्त कर्म के वह करां, करण (साधन) और कार्य के अनुसार वह गुणवाले नाम विशेष को प्राप्त होता हैं । इस प्रकार से ऑपघ द्रव्य को भी कार्य साधन और कत्तो आदि दृष्टि से देखना चाहिये । और वदि किसी ऐसे एक हो द्रव्य को प्राप्त करलें, जो द्रव्य सव काम करने में समर्थ हो,तो फिर कीन दूसरी औषध को पास में रखने अथवा शिष्यों को उपदेश करनेके लिये झंझट करे, इस्विथे काम करने में समर्थ शिक्त वाला ऐसा कोई एक द्रव्य नहीं है ॥१७॥

#### तत्र ऋोकाः।

यतो यावन्ति येर्द्रव्येविरेचनशतानि षट्।
उक्तानि संप्रहेणेइ तथंवेषां षडाश्रयाः ॥ १८ ॥
रसा लवणवर्षाश्च कषाय इति संक्षिताः ।
तस्मात्पञ्चविधा योनिः कषायाणामुदाहृता ॥ १६ ॥
तथा कल्पनमप्येषामुक्तं पञ्चविधं पुनः ।
महतां च कषायाणां पञ्चात्रापरिकीर्तिताः ॥ २० ॥
पञ्च चापि कषायाणां शतान्युक्तानि भागशः ।

लक्षणार्थं, प्रमाणं हि विस्तरस्य न विद्यते ॥ २१ ॥
न चालमितसंक्षेपः सामध्यीयोपकल्पते ।
अल्पबुद्धेरयं तस्मामातिसंक्षेपविस्तरः ॥ २२ ॥
मन्दानां ज्यवहाराय बुधानां बुद्धिवृद्धये ।
पञ्चाशस्को ह्ययं वर्गः कषायाणामुदाहृतः ॥ २३ ॥
तेषां कर्मसु बाह्येषु योगमाभ्यन्तरेषु च ।
संयोगं च प्रयोगं च यो वेद स मिपग्वरः ॥ २४ ॥
इस विषय में इलोक हैं—

जिन द्रव्यों में से (छः सो) विरेचन योग होते हैं वे एवं विरेचन योगों के छः आश्रय भी संक्षेप से कह दिये हैं।

लवण ( नमक ) को छोड़कर शेष पांच रसीकी 'क्याय' संज्ञा है। इसिल्ये कथायों की पांच प्रकार की योनि कही है। एवं इन पांच कपायों की पांच प्रकार की कल्पना ( बनावट ) भी कह दी है और पचास प्रकार के 'महाकपाय' कहें हैं। कथायों के पांच सी प्रकार भी दिग्दर्शन के लिये, नता बहुत विस्तार से और न बहुत संक्षेप में कहें हैं। वे थोड़ी बुद्धि वालों को काम देने के लिये पर्याप्त हैं। इसिल्ये न विस्तार किया है और न बहुत संक्षेप। मन्द बुद्धिवाले व्यवहार का चला सकें, और बुद्धिमान् की प्रतिभा दहाने के लिये पांच सी कथायों का दम कह दिया। इन वपायों का बाह्य कमों उथा आम्यन्तर प्रयोगोंमें संदोग, और प्रयोग (योजना) को जो जानता है यह उत्तम यंद्य हैं गै १९८-२४।

इत्यग्निकेशकृतं तम्य्रे चरकप्रतिसंस्कृतं सूत्रभ्यारे भेपचचतुष्कं षड्विरंचनशताश्रितीयो नाम चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥ इति भेषजचतुष्कः ॥ १ ॥

# अथ पश्चमोऽध्यायः।

अथातो मात्राज्ञितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

१-बाह्य प्रयोग प्रलेप आदि में, अन्तः प्रयोग वमन आदि कार्यों में स्वस्थ एवं आतुर दोनों व्यक्तियों के लिये करने में समर्थ एवं संयोग मिश्रण अयोगिक, हानिकारक अनुचित औषियों को योग में से निकाल देना एवं उचित को न कहने पर भी मिश्रण करना, प्रयोग देश, काल, प्रकृति, व्यापि, रोगी, बल आदि को देख कर योजना करना जो नानता है, बही उत्तम वैद्य है। मेपज चतुष्क कहने के अनन्तर 'मात्राऽशितीय' अध्याय की व्याख्या करेंगे। इस प्रकार मगवानात्रेय ने कहा है। १२-२॥

मात्राशी स्थात् । आहारमात्रा पुनरग्निक्छापेक्षिणी । याबद्धवस्या-शनमशितमनुषद्दत्य प्रकृति यथाकालं जरां गच्छति ताबदस्य मात्रा-प्रमाणं वेदित्तव्यं भवति ॥ ३ ॥

मात्रा में आहार करने बाला होता चाहिये। आहार की मात्रा जाठर अग्नि के बल की अपेक्षा करती है। जितना ग्वाया हुआ भोजन मनुष्य की प्रकृति, स्वास्थ्य को नुक्तान न पहुंचा कर ठीक समय में जीर्ण हो जाता है भोजन की उतनी मात्रा जाननी चाहिये ।। ३॥

तत्र शालि-पष्टिक-मुद्ग-लावक-विश्वलिण-शश-शरभ शस्वरादीन्या-हार-द्रव्याणि प्रकृतिलघून्याप मात्रापेक्षाणि भवन्ति, तथा विष्टेश्च-श्लोर-विकृति-तिल-मापानूपीदकपिशितादीन्याहारद्रव्याणि प्रकृतिगुरूण्यणि मात्रामेवापेक्षन्ते ॥ ४ ॥

क्योंकि ( शांख ), हैमन्तिक धान्य, (पिटक) मार्छ चायळ. (पुट्न ), मूंग, ( छात्र ) यटेर, ( किप्डिल ) तीतर, ( एण ) काळा मृग, ( शश ) खरगीश,

१. आहार चार प्रकार का है। यथा—मध्य, चोष्य, लेख और पेय। मध्य रोटीआदि, चोष्य चूसने योग्य, लेहा चाटने योग्य, और पेयपानी आदि द्रव।

एक ही मनुष्य की शांत नदा एक समान नहीं रहती। योवनावस्था में जितनी जाटराग्नि समर्थ होती है, उतनी वाल्यावस्था या बुद्धावस्था मे नहीं होती। इसी प्रकार हेमन्त ऋनु में जितनी अग्नि प्रवल रहती है उतनी वर्षा में नहीं रहती। इस लिये प्रत्येक समय के लिये एक माना एक व्यक्ति के लिये भी निश्चित करना असम्भव है, फिर सब के लिये सामान्य रूप से माना निश्चित करना तो और भी असम्भव है। इसिये भी नामान्य रूप से माना निश्चित करना तो और भी असम्भव है। इसिये भी नामान्य रूप से माना निश्चित करना तो और भी असम्भव है। इसिये भी नामान्य रूप से माना

२ (क)-'यथाकाळः—प्रातःकाळ का भोजन सायंकाळ तक और सायंकाळ का भोजन प्रातः काळतक जीर्ण हो जाये। क्योंकि हमारे यहां दो ही समय भोजन का विधान है। यथा—

''सायं प्रातर्मनुष्याणां भोजनं विधिनिर्मितम् । नान्तरे भोजनं क्रय्योद् अग्निहोत्रसमो विधिः ॥" सर्वोगसुन्दरी टीका ॥ ( शरभ ) बड़े सींगों वाला पाद्वा हरिण, ( शम्बर ) हरिण साबर आदि आहार द्रव्य स्वभाव से लघु होने पर भी मात्रा की अपेक्षा करते हैं । इसी प्रकार ( पिष्ट ) पिटी से बनी हुई वस्तुएं; ( इस्तु ) गुड़ खांड आदिसे बनी; ( श्रीर-विकृति ) दूज, मावे आदि से बनी; तिल, ( माप ) उड़द, (आन्स्पौदक पिशित) अर्थात् जल प्रदेश में या जल के अन्दर रहने वाले प्राणियों का मांस आदि आहार द्रव्य स्वभाव से ही भारी हैं। ये सब भी मात्रा की हो अपेक्षा करते हैं।। ४।।

न चेवमुक्ते द्रव्ये गुरुलाघवसकारणं मन्येत । लघूनि हि द्रव्याणि वाय्विन-गुण-बहुलानि भवन्ति, पृथिवी-सोम-गुण-बहुलानीतराणिः तस्मास्वगुणादिष लघू-यग्नि-संघुक्षण-स्वभावान्यल्प-दोषाणि चोच्य-नेऽिष सोहित्योपगुक्तानि, गुरूणि पुनर्नागिन-संघुक्षण-स्वभावान्यसामान्यात्, अत्रञ्चातिमात्रं दोषवन्ति सोहित्योपगुक्तान्यन्यत्र व्यायामागिन-बलान्, सेषा भवत्यग्निवलां स्वाहित्योपगुक्तान्यन्यत्र व्यायामागिन-

शालि, सांटी आदि पदार्थ विना मात्रा में खाने में अहितकर हैं और पींडो गुड़ आदि से बने पदार्थ मात्रा में खाने से हितकर होते हैं. यदि मात्रा की ही अपेक्षा से ये हितकर या अहितकर होते हों, तो द्रव्यों का गुढ़ एवं लघुगुण-

- (ख)-मनुष्य की प्रकृति क ऊपर मात्रा का निर्णय न्सने से, विपम आंर तीक्ष्ण अग्निवाले व्यक्ति भी अपनी भीजन की मात्रा भ्यर्थ निक्यय कर सकते हैं। तीक्ष्ण अग्नि वाले की इतना भीजन करना चाहिय, जी कि ठीक समय भे जीण ही जाये, इसी प्रकार विषम अग्नि वाले भी टीक समय में जीण ही सके ऐसा भीजन करें, यही उनकी मात्रा है।
- (ग)-'प्रकृतिमनुषद्त्य'—भांजन से कुक्षि का पांडन न होना, इदय का न ककना, पारवों का न फूलना, पेट का न तनना या भारी न होना, श्वास में कठिनाई का न होना. भूख, प्यास की शान्ति, उठने बैटने, चलने पिरने, लेटने या वात-चीत में हल्कापन अथवा मुख की प्रतीति होना ही प्रकृति है। देखिये विमानस्थान अथ्याय २।
- एक पदार्थ लघु होता हुआ भी अधिक मात्रा में लाने से 'गुइ' हो जाता
   इसी प्रकार गुरु पदार्थ योड़ा लाने से 'लघु' हो जाता है।
- २. मात्रा के साथ 'संस्कार' रांघने की विधि से भी लघु पदार्थ गुरु और गुरु पदार्थ लघु बन जाते हैं।

सम्बन्धी ज्ञान करना व्यर्थ है ? ऐसा नहीं, क्योंकि द्रव्यों का गुरु या छछु होना भी अकारण या निष्ययोजन नहीं है।

वायु और अग्नि के गुणों की अधिकता वार्षे पदार्थ लघुगुण वाले होते हैं [आकाश गुण वाले बहुतसे द्रव्य लघु होते हुए भी अग्नि का बदाने वाले नहीं होते, इसलिए इनका महण नहीं किया ] । पृथ्वी, साम (जल ) गुणों की अधिकता वाले पदार्थ गुरु होते हैं ।

इसिलये लघु पदार्थ वायु एवं अग्नि से वने होने के कारण; और अपने गुणों के कारण से—जैसे वायु रूझ लघु, सूझम, चल, विश्वद, खर गुण वाला है, इससे भी लघु पदार्थ जाटराग्नि को संदीपन करने वाले एवं तृक्षि पूर्वक मात्रा का व्यक्तिकम करके खाने पर भो थोड़ दाय वाले होते हैं; ये अधिक दोप नहीं करते ।

गुरु द्रव्य अग्नि को संदीपन करने वाले नहीं होते । क्योंकि असमान होने से अग्नि से विपरीत गुण वाले हैं अथात् पृथ्वी आर जल के गुण वाले होते हैं। अतः तृतिपूर्वक पेट भर के छाने से बहुत अधिक दोष कारक होते हैं। व्यायाम अग्निवल और हेमन्त ऋतु आदि में स्वभावतः अग्नि बृद्धि होने के कारण ये विकार नहीं करत; अन्य अवस्थाओं में विकार उत्पन्न करते हें रे।

इसल्यि 'मात्रा' अग्नि यल की अपेक्षा करती है गुरु लघु द्रव्य की अपेक्षा नहीं करती ॥५॥

न च नापेक्षते द्रव्यम् । द्रव्यापेक्षया च त्रिभागसौद्दित्यमर्धसौद्दित्यं वा गुरूणामुपदिस्यते; लघूनामपि च नातिसौद्दित्यमम्नेयुक्त्यथम् ।

मात्रा द्रव्य की अपेक्षा नहीं करतो, ऐसा भी नहीं क्योंकि मात्रा की अपेक्षा से गुरु द्रव्यों का तीन हिस्सा या आधे पेट, जिससे कि कुक्षि में प्रपीड़न, भारी-पन प्रतीत न हो, इतना खाना यताया है। परिमाण या मात्रा से नहीं बताया। इसी प्रकार लघु गुण वाले पदायों का भी पेट भर के खाने का आदेश नहीं

१. अग्नि भी रूख, लघु, सुक्षा चल, विश्वद, खर है, इसिंख दे हस गुणवाले पदार्थ अग्नि को बढ़ायेंगे। समान गुण वाले समान गुणो को बढ़ाते हैं। अतः अधिक मात्रा में खाने पर भी लघु पदार्थ अग्नि को बढायेंगे ही।

२. व्यायाम करने वाले मनुष्य को विरुद्ध वा अविरुद्ध सब प्रकार का भोजन पच जाता है। क्योंकि व्यायाम से अग्न बदती है। हेमन्त में अग्नि स्वभावतः प्रबल हांती है, अतः गुरु पदार्थ खाने का आदेश दिया है।

दिया। इतना खाना चाहिये जिससे कि अग्नि समान रूप से स्थिर रह सके। जीवन के लिये खाना, खाने के लिये जीना नहीं।

मात्रा में खाने के फल---

मात्रावद्भयः शनमञ्जितमनुषद्दयः प्रकृतिं बल्टन्वर्ण-सुखायुषा योजयत्युप-योक्तारमवस्यमिति ॥ ६ ॥

क्योंकि मात्रा में खाया हुआ आहार प्रकृति और स्वास्थ्य को न विगाइ कर उपयोग करने वाले मनुष्य को वल, वर्ण (कान्ति), मुख, आयु से थुक्त करता है, इसल्यि मात्रानुसार मोजन करना चाहिये॥ ६॥

भवन्ति चात्र-

गुरु पिष्टमयं तस्मात्तण्डुलान् पृथुकानपि।
न जातु भुक्तवान् खादेन्मात्रां खादेद् बुभुक्षितः॥ ७॥
बल्लूरं शुष्कशाकानि शालुकानि बिसानि च।
नाभ्यसेद् गौरवान्मांसं छशं नेवोपयोजयेत्॥ =॥
कूर्चिकाश्च किलाटांश्च शौकरं गल्यमाहिपे।
सत्स्यान्दिध च मार्षाश्च यवकांश्च न शील्येत्॥ १॥

इसिटेंग् भोजन कर जुकने पर भारी पिटी से बने चावल, चिवड़ा इनको कभी भी नहीं खाये। मात्रा में भी भोजन करने के बाद इनको नहीं खाना चाहिये। भूखे होनेपर इन पदाशों को मात्रामें ही खाना चाहिये अधिक नहीं।

बल्हरू ( स्ता हुआ मांस ); स्त्ये हुए शाक-कचरो आदि शाल्क (कमल का कन्द ) और बिस मृणाल इनका निरन्तर उपयोग नहीं करना चाहिये। क्योंकि ये पदार्थ गुरु हैं। इसी प्रकार दुवंल, रूण्ण पशु का मांस भी नहीं खाना चाहिये। (कूर्चिक) छाछ के साथ पकाया हुआ दूप, (किलाट) छाछ के साथ पकाये हुए दूध का घन टींस भाग, सुअर का मांस, गाय और भैस का मांस, मच्छित्यों का मांस, दही, उड़द और श्रुक घान्य, जई इनको निरन्तर लगातार नहीं खाना चाहिये॥ ७-६॥

षष्टिकाव्छालिमुद्गांश्च सैन्धवामलके यवान् । आन्तरीक्षं पयः सर्पिर्जाङ्गलं मधु चाभ्यसेत् ॥ १०॥

श्रष्ठ भोजन अधिक मात्रा में खाने से अग्नि को सन्दीपन करने का गुण रखते हुये भी शरीर के खिये हानिकारक होंगे, न्योंकि शस्त्र परथर पर ही तेज होता है, और परथर पर अधिक पैनाने से वह खुन्डा भी बन जाता है। आंख तेजोमय है, वही आंख तेज की अधिकता से बिगड़ भी जाती है।

षष्टिक ( साठी चावल ), शालि ( हेमन्त ऋतु में पकने वाले धान्य ), मुद्ग ( मूंग ), सैन्यव ( सैंधा नमक ), आमलक ( आंवले ), यव ( जौ ), आन्तिरिक्ष अर्थात् वरसात का जल, दूध, धी, जंगल में होने वाले मृग आदि का मांस और शहद इनका निरन्तर ( अन्नि बल को देखते हुए उचित मात्रा में ) उपयोग करना चाहिये ॥ १०॥

तच नित्यं प्रयुक्त्जीत स्वास्थ्यं येनानुवर्तते । अज्ञातानां विकाराणामनृत्यत्तिकरं च यत् ॥ ११ ॥

जो विशुद्ध क्षीण होते हुए शरीर को पोपण दे और जो न उत्पन्न हुए विकारों वा रोगों को न उत्पन्न करे ऐसा आहार का स्वास्थ्य के लिये नित्यप्रति उपयोग करे।

रोगों की उत्पत्ति में 'प्रज्ञापगध' 'परिणाम' और 'असात्म्येन्द्रियार्थ' संयोग ये तीन ही कारण हैं। अतः इनकां छोड़कर और सब करना चाहिये, इनका सेवन नहीं करना चाहिये, इनसे यचना चाहिये। ऐसा करने से भावी में रोग उत्पन्न नहीं होंगे॥ ११॥

स्वस्थवृत्त—

अत ऊर्ध्वं शरीरस्य कार्यमध्यञ्जनादिकम्। स्वस्थवृत्तमभित्रत्य गुणतः संप्रवस्यते॥ १२॥

स्वास्थ्य के लिये आहार विधि को कह कर इस के आगे शारीरिक कार्यों का उपदेश करते हैं।

स्वस्थवृत्त अर्थात् स्वास्थ्य की दृष्टि से अञ्जन आदि एवं शारीरिक कार्य उनके गुणों सहित कहते हैं ॥ १२॥

सौवीरमञ्जनं नित्यं हितमक्ष्णोः प्रयोजयेत्।

पञ्चरात्रेऽष्टरात्रे वा स्नावणार्थे रसाञ्चनम् ॥ १३ ॥

आँख ते जोमय (अग्नि रूप है) इसिट्ये आँख को शरीर के दोष वात, पित्त और कफ इनसे भय बना रहता है। इनमें भी विशेष कर कफ से। इसिट्ये स्टेम्मा के जय के ट्यि पांचवें, छटे दिन तीक्ष्ण अंजन (रसांजन) रात्रि में ट्याना चाहिये।

सौबीराञ्चन को प्रतिदिन आँखों में लगाना चाहिये, क्योंकि यह आँखों के लिये हितकारी है। इससे आँखों के तेज की रक्षा होती है, इससे आँखों के दोष दूर करने और आँखों से पानी का दोष निकालने के लिये पांचर्ने या आठवें दिन दोष के बलावल की अपेखा से रसा अन को रात्रि में प्रयोग करना चाहिए।। १३ ।;

चश्च स्तेजोमयं तस्य विशेषाच्छ्छेष्मतो भयम् । दिवा तन्न प्रयोक्तव्यं नेत्रयोस्तीक्षणमञ्जनम् ॥ १४ ॥ विरेकदुर्बेछा दृष्टिरादित्यं प्राप्य सीदति । तस्मात्काव्यं निशायां तु धवमञ्जनमिष्यते ॥ १४ ॥ ततः ऋष्महरं कर्म हितं दृष्टः प्रसादनम् । यथा हि कनकादीनां मणीनां विविधात्मनाम् ॥ १६ ॥ घौतानां निर्मेछा शुद्धिस्तं छ-चेळ-कचादिभिः ॥ एवं नेत्रेषु मर्त्यानामञ्जनाइच्योतनादिभिः ॥ १७ ॥ दृष्टिनिराकुछा भाति निर्मेछे नभसीन्दवत ।

आंख तेजामय है, उसे खास करके कफ से मय है। इसल्ये विशेषतः दिन में तीक्ष्ण अंजन आँखों में नहीं करना चाहिये। क्योंकि दृष्टि तीक्ष्णांजन के लगाने से एवं दोप के कारण निर्वेल होती है, इसल्यि सूर्य को नहीं सहती, और यदि सूर्य के सामने अञ्चन दिन में लगाया जाय तो आँख पीड़ित होती है। इसल्य सावण अञ्चन को रात्रि में ही लगाना चाहिये ।

रुप्मा के निकलने के बाद रुप्मा को घटाने वाला और आंख को स्वच्छ करने वाला प्रयोग करना चाहिये। जिस प्रकार की घृल आदि से मेले हुए नाना प्रकार के स्वणांदि की तेल, ( वस्त्र ), बाल आदि से घिष्ठने पर स्वच्छता होती है इसी प्रकार मनुष्यों की आँख स्रोताञ्जन, निम्मल, ( वातादि दोपों से रहित ) होकर स्वच्छ आकाश में चनदमा के समान चमकता है। १४-१७॥

अञ्जन के पीछे दृष्टि के प्रसादन के लिये श्रोध्महर कर्म करने का विधान हैं। इसलिये अञ्जन के पीछे भृम्रपान कहते हैं।

धम्रप्रयोग की विधि---

हरेणुकां प्रियङ्कुं च पृथ्वीकां केशरं नखम् ॥ १८ ॥ ह्वांवेरं चन्दनं पत्रं त्वगेलोशीरपद्मकम् । ध्यामकं मधुकं मांसीं गुगाुल्वगुरुशकरम् ॥ १८॥

१. कुछ बिद्वान् 'सीदित' का अर्थ 'अवजयित' करते हैं। इस प्रकार अर्थ करने से दिन में तीक्ष्ण अंजन का प्रयोग नहीं करना चाहिये। क्योंकि आँख तेजोमय हैं, इसिल्ये विरेचन (रात्रि में सावण अंजन लगाने) से निर्वल हुआ व कफ के निकलने से कमजोर पड़ा हुआ दोष 'रुष्टेमा, प्रातः सूर्यं की किरणों में बाकी बचा निकल जाता है। इसिल्ये वमन की भांति प्वाह्र में सूर्यं की किरणों में आँखों का सावण करना चाहिये और अंजन रात्रि में ही।

न्यप्रोधोदुम्बराश्वत्थ-सक्ष-छोध-त्वचः शुभाः । वन्यं सर्जरसं मुस्तं शेलेयं कमलोत्पले ॥ २० ॥ श्रीवेष्टकं शल्लकीं च शुक्रवर्हमथापि च । पिष्ट्वा लिम्पेच्छरेपीकां तां वर्तिं यवसन्निमाम् ॥ २१ ॥ अङ्गुष्टसंमितां कुर्योदष्टाङ्गुल्समां भिषक् । शुक्कां निगमां तां वर्तिं भूमनेत्रापितां नरः ॥ २२ ॥ स्नेहाकामग्निसंप्लुष्टां पिवेत्प्रायोगिकीं सुखाम् ।

हरेणुका (मेहन्दी के बीज), प्रियंगु, (फुल प्रियंगु), पृथ्वीका (काला जींग ), केशर ( नाग केशर ), नल ( नली, एक मुगन्धित द्रव्य है ), 'ह्रांबेर' ( नेत्रबाला ), चन्दन ( इवेतचन्दन ), पत्र ( तेज पात ), त्वग् ( दालचीनी ), एला ( छोटी इलायची ), उशीर (खस ), पद्माक ( पद्माख ), ध्यामक ( गन्ध तृण, सुगन्धित तृण), मधुक ( मुलैहरी ), मांसी ( जरामांसी ), गुगालु (गुगल ), अगुरु ( अगर ), शर्करा ( शर्करा ), न्ययोध ( बड़ की छाल ), उदु-म्बर ( गुलर की उत्तम छाल ), अश्वत्य ( पोवल की उत्तम छाल ), प्लक्ष ( पिल्लन की छाल ) और लोध ( लोध वृक्ष की उत्तम छाल ), वन्य ( कैवर्त्त मुस्तक, जल मुस्त ), सर्ज रस ( राल ), मुस्त (नागर माथा), शैलेय (शिलाह्वा) कमल-उत्पल (कमल और नील कमल इनका केशर ), श्रीवेटक ( ध्रुपविशोष ), शक्ककी ( कन्दरू धप विशेष, अथव शिलारस ); और शुकवह (स्थाणेयक ) इन सब को जल के साथ पीसकर 'शर्गिषका' (सरकण्डा) के ऊपर, जौ के समान बीच में से मोटी और पासों पर पतली एवं अंगुठे के बराबर मोटी, आठ अंगुल लम्बी बत्ती बना लेनी चाहिये, उसे सूम्ब जाने पर सरकण्डे पर से बीच से खोखली खींच कर उतारनी चाहिये, बत्ती को घी से स्निग्ध करके सुख पर्वक नित्य प्रति पान करे । यह प्रायोगिक नित्य पीने योग्य धम्र है ॥१८-२२॥

स्नैहिक धूम---

वसा-घृत-मधूच्छिष्टैर्युक्ति-युक्तेवरीषधैः ॥ २३ ॥ वर्ति मधुरकैः कृत्वा स्नैहिकी धूममाचरेत् ।

वसा ( चर्ची ), पृत ( घी ), मधून्छिष्ट ( मोम ), इनको जीवनीय गण के साथ वर्ची बनने योग्य मात्रा में मिलाकर वर्ची बना ले । रूक्ष व्यक्ति स्नेहन करने वाले इस स्नैहिक धूम का पान करे; इस धूम का नित्य व्यवहार नहीं करना चाहिये ॥ २३ ॥

शिर में अवरद्ध कफ को निकालने के लिये स्वस्थ पुरुष के लिये वैरेच-निक धूम—

> रवेता ज्योतिष्मती चैव हरितालं मनःज्ञिला ॥ २४ ॥ गन्धाश्चागुरुपत्राचा धूमः शीर्षविरेचनम् ।

दवेता ( अपराजिता ), ज्योतिष्मती ( माल कंगनी ), हरिताळ ( हरताळ ), मनःश्विला ( मैनसिल ), 'गन्थ अगुरु पत्रादि' ( ज्वर चिकित्सा में 'अगरुआदि तेल' में कहे हुए अगरू, कुष्ठ, तगर, पत्रज आदि [ इनमें कुष्ठ और तगर को छोड़कर अन्य] द्रव्य लेकर पीसकर पूर्व को मांति बत्ती बना कर पीना चाहिये। यह धूम शिरोविरेचन के लिये वैरेचनिक धूम है।। २४।।

धूमपान के गुण—

गौरवं शिरसः शृहं पीनसार्धावभेदको ॥ २४ ॥ कर्णाक्षशृहं कासश्च हिकाश्वासौ गलमहः । दन्तदीर्वल्यमास्रावः भोत्रघाणाक्षिदोषतः ॥ २६ ॥ पृतिर्घाणास्यगन्धश्च दन्तशृह्यमरोचकः । इनुमन्याप्रहः कण्डुः क्रिम्यः पाण्डुता मुखे ॥ २० ॥ श्रुक्तमप्रसेको वेस्वयं गलशुण्डचपुपितिह्वका । स्वालित्यं पिखारत्वं च केशानां पतनं तथा ॥ २० ॥ क्ष्रव्धश्चातितन्द्रा च बुद्धमेहि।ऽतिनिद्रता । धूमपानास्प्रशाम्यन्ति बलं भवति चाधिकम् ॥ २६ ॥ शिरोकहकपालानामिन्द्रियाणां स्वरस्य च । च चातकफात्मानो चलिनोऽप्यूर्ध्वजुज्जाः ॥ ३० ॥ धूमवक्त्रकपानस्य न्याधयः स्युः शिरोगताः ।

(गौरव ) शिर का भारीपन, शिर का दुखना, शिरोवेदना (पीनव ) नाक की स्लैम्पिक कला का सूजन, (अद्धावमेदक ) आधा-सीसी, (कर्णशुळ ) कान की पीड़ा, (अक्षिश्ळ ) आंख का दुःखना, (कास ) खांसी, (हिका) हिचकी, (श्वास ) दमा, (गलग्रह ) स्वर भंग, (दन्तदीर्ग्लय ) दान्तों की निर्वलता, (आसाव ) कान नाक और आंख के रोग साव का आना, (पृतिप्राण ) नाक से दुर्गन्य आना, (आस्यगन्य ) सुख को बदवू, (दन्तशुळ ) दाँत की पीड़ा, (अरोचक ) भोजन में अवचि, अनिच्छा, (हनुप्रह) जवाड़ी भिचना, (मन्या-प्रह) गर्दन का जकड़ जाना, हघर-उधर न हिस्ता, (कण्डू) खास, इमि, (सुखपाण्डुता) चेहरे का पीळापन, (स्लेम्प्रमेक ) सुख से पानी का बहना

अर्थात् लाला खान, ( वैस्वर्थ्य ) स्वर का साफ न होना गलशुण्डी, उपजिहिका ( खालित्य ) बालों का गिरना, ( पिंजरन्त ) बालों का भूसर रंग होना, (केउपन्तन) बालों का शह जाना, ( खवयु ) छंक आना, ( अतितन्द्रा ) आलस्य की अधिकता, (बुदिमोह) बुद्धिका जड बनना मून्छां, (अतिनिद्रता) नींदका अधिक आना ये रोग धूम्र पीने से अन्छे होते हैं और बाल, शिर की अस्थि, आँख कान अदि इन्द्रियों का, स्वर, और गले का बल अधिक होता है।

बलवान् कारण से भी वात कफ से उत्पन्न गठे से ऊपर होने वाले ऑख, कान, नाक, मुख, गठे के रांग खास कर शिर सम्बन्धी रांग मुख से धूम्रपान करने वाले व्यक्ति को नहीं होते। मुख से धुंआ लेकर नाक से निकाल देना चाहिये॥ २५-३०॥

धूम्रपान के आठ काल---

प्रयोगपाने तस्याष्ट्रां कालाः संपरिकीर्तिताः ॥ ३१ ॥ वात-रुष्टेष्म-समुत्क्लेशः कालेष्वेषु हि लक्ष्यते । स्नात्वा मुक्त्वा समुल्लिख्य श्चरवा दन्तान्निष्टृष्य च ॥ ३२ ॥ नावनाञ्जननिद्रान्ते चात्मवान् धूमपो भवेत् । तथा वातकफात्मानो न भवन्त्यूर्ध्वज्ञुजाः ॥ ३३ ॥ रोगास्तस्य तु पेयाः स्युरापानाञ्जिखयन्त्रयः ।

प्रायोगिक धूम्र के मुख से पीने के आठ समय ब्रह्मा आदि ने कहे हैं, क्योंकि इन आठ समयों में बात और कफ का प्रकोप देखा जाता है अन्य समयों में इतना कोप नहीं दिखाई देता।

स्तान करके, भोजन करके, बमन करके, छीकें छेकर दांत जीभ साफ करके नाक से नस्य छेकर, आंख में अंजन करके, सो के उठकर, प्रसन्न मन हो तब धूम्र को पीना चाहिये। इसी प्रकार से बातजन्य और कफजन्य, मीना से ऊपर के रोग नहीं होते हैं।

शीत गुण के कारण यदि वायु प्रकृषित हुई है, तो वात जन्य रोग होते हैं। ऐसी अवस्था में स्नैहिक धूम छेना चाहिये। जब पुरुष रूख हो, रूख हर 'स्नैहिक धूम' पीना चाहिये। कफ जन्य रोग तब होते हैं, जब कि पुरुष में खिनायता ( रूखता का अमाव ) होता है। इसिक्ष्ये कफ के नाश के छिये 'वैरेचनिक धूम' छेना चाहिये। तीन प्रकार के धूमपान की घूंटों की सीमा १ (नी) है। अर्थात् धूम पीने के समय में किसी भी प्रकार का धूम ६ घूंट से अधिक नहीं पीना चाहिये।। ३१-३३॥

परं द्विकालपायी स्यादहः कालेषु बुद्धिमान् ॥ २४ ॥ प्रयोगे, स्नैहिके त्वेकं, वैरेच्यं त्रिश्चतुः पिबेत् ।

यद्यपि धूम्रपान के आठ समय बताये हैं, तथापि बुद्धिमान को अपने शरीर के दोष वृद्धि, क्षय आदि का विचार करके दिन में आठ समयों में दो समय 'प्रायोगिक धूम' का पान करना चाहिये। स्नैहिक धूम का दिनभर में एक बार, और 'नैरेचिनिक' धूम तीन चार वार पीना चाहिये, इससे अधिक नहीं ॥३४॥

ठीक प्रकार से पीये हुए धूमपान के लक्षण-

हृत्कण्ठेन्द्रियसंशुद्धिर्लघुत्वं शिरसः शमः ॥ ३५ ॥ यथेरितानां दोषाणां सम्यक् पीतस्य स्वरूणम् ।

हृदय ( छाती, उरःस्थल ), गला, उरःस्थल का ऊर्घ्यभाग. इन्द्रियाँ — आँख कान नासिका आदि, इनकी स्वच्छता का प्रतीत होना, शिर का इल्कापन दोप—वात, पित्त, कफ, दोपों की शान्ति ये सम्यक् प्रकार से पीये हुए धूम्र के लक्षण हैं ॥ ३५॥

अधिक धूम्रपान के लक्षण— वाधिर्य्यमान्ध्यं मूकत्वं रक्तपित्तं शिरोभ्रमम् ॥ ३६ ॥ अकाले चातिपीतश्च धूमः कुर्यादपद्रवान् ।

(बाधर्य), बहरापन, (आन्ध्य), आँखों से कम या सर्वथा न दीखना, (मृकत्व), गूंगापन, जीम से बोळा न जाना (रक्तपिच) पित्त प्रकोप से रक्त विकार होना ( शिरोध्रम) सिर में चक्कर आना, ये रोग अकाळ अर्थात् टीक समय पर धूम न पीने से अथवा अधिक पीने से होते हैं ॥ ३६॥

अधिक धूम्रपान से उत्पन्न उपद्ववों की चिकित्सा— तत्रष्टं सपिषः पानं नावनाञ्जनतर्पणम् ॥ ३७ ॥ स्नैहिकं धूमजे दोषे वायुः पित्तानुगो यदि । शीतं तु रक्तपित्ते स्याच्छ्लेष्मपित्ते विरुद्धणम् ॥ ३८ ॥

अधिक धूम्रपान करने पर धी का पिछाना अच्छा है। नस्य, ऑस्सों में अंजन करना और संतर्पण करने वाले स्निग्ध कर्म करने चाहियें।

पित्त के कारण जहाँ रक्त दृषित हो वहाँ पर शीतळ चिकित्सा, शीतस्पर्श शीत वीर्य वाले द्रव्यों से बनी औषांघ नस्य, अंजन आदि कार्य में बरतती चाहिये, क्लेष्मप्रधान पित्त की अवस्था में 'विरूक्षण' अर्थात् रूख गुण बाले द्रव्यों से नावन अञ्चन कर्म करने चाहिये ॥ ३७-३८ ॥

> परं त्वतः प्रवद्वयामि घूमो येषां विगर्हितः। न विरिक्तः पिवेद् धूमं न कृते वस्तिकर्मणि॥ ३९॥

न रक्ती न विषेणातों न शोवन्त च गर्मिणी।
न अमे न मदे नामे न पित्ते न प्रजागरे॥ ४०॥
न मूच्छीभ्रमतृष्णासु न क्षीणे नापि च क्षते।
न मचदुग्वे पीत्वा च न स्तेहं न च माक्षिकम्॥ ४१॥
धूमं न मुक्ता दथ्ना च न रूक्षः कृद्ध एव च।
न तालुशोषे तिमिरे शिरस्यिभहते न च ॥ ४८॥
न शङ्कके न रोहिण्यां न महे न मदात्यये।
एषु धूममकालेषु मोहात्पिवति यो नरः॥ ४३॥
रागास्तस्य प्रवर्धनते दारुणा धूमविभ्रमात्।

इसके अभो कहेंगे कि किन २ परणा के लिये धम्र पान निन्दित है। 'विरिक्त' विरेचन जिसने लिया हो, वस्ति कर्म (रूक्ष या स्नेहन वस्ति जिसने ली हो ), रक्ती ( रक्त दोष वाला ), विषार्त्त ( विष से पीड़ित ), शोचन् (शोकातुर मनुष्य ), गर्मिणी ( गर्भवर्ता ), श्रम ( थकान चढा होने पर ), मद ( नशा किया हुआ हानेसे पर ) आम ( अजीणांवस्था में ), प्रजागर ( रात्रि में जागने पर ), मुर्च्छा (बेहोशी ), भ्रम (चकर आना ), तृष्णा (प्यास लगी होने पर ). श्रीण ( धात श्रय होने पर ), श्रत ( उरः श्रत रोग में ), मद्य ( श्रराव पीकर ), दुग्ध ( दथ पीकर ), स्नेह ( घी तैल आदि पीकर ), माक्षिक ( शहद खाकर), दही के साथ चावल आदि खाकर रूक्ष (रूक्ष शरीर में रूखापन होने पर स्नैहिक धूम के अतिरिक्त धूम ), कुद्ध (कोप की अवस्था में ), ताल शोष ( गला सख जाने पर ), तिमिर ( तिमिर नामक अक्षि रोग में ), शिर पर चोट लगने पर; शंखक ( शंखक नामक शिरो रोग में ), रोहणी रोग डिप्थीरिया, गलरोग में, मेह ( प्रमेह रोग में ), मदात्यय ( मद्यपान करने पर शराब का नशा चढा होने पर ) इन अवस्थाओं में धुम्र पान नहीं करना चाहिये। इन कुसमयों में जो मनुष्य अज्ञान से धूम्र पान करता है, उसके धूम पान से कृपित वातादि दोप और रोग बढ़ाते हैं। जो ऊपर गिनाये जिन २ रोगों में मनुष्य धूम पीता है, उसके वे वे रोग बढ़ जाते हैं और नीरोगी व्यक्ति के अकाल में पीने से कठिन रोग हो जाते हैं ॥ ३६-४३ ॥

भाक न पान स काठन राग हा जात है। हिं ध्रम किस प्रकार पीना चाहिये—

धूमयोग्यः पिबेहोषे शिरो-घाणाक्षि-संश्रये ॥ ४४ ॥ घाणेनाऽऽस्येन कण्ठस्थे, मुखेन घाणपो वमेत् । आस्येन धूमकवळान् पिबन् घाणेन नोद्वमेत्॥ ४५ ॥ प्रतिळोमं गतो झाशु धूमो हिंस्याद्धि चच्चषी । विरक्तादि से मिन्न, बारह वर्ष से ऊपर, स्नानादि काल में धूम पीनेके योग्य मनुष्य दोन के नाशिका, आँख में आश्रित होने पर नाक से धूम पान करे और कण्ड (गले या छाती में) दोन स्थित होने पर मुख से धूम पान करना चाहिये। जां धूम नासिका से पिया है, उसको मुख मार्ग से निकालना चाहिये। अर्थात् धूम नासिका से पीकर मुख से निकालना चाहिये, नासिका से नहीं।

परन्तुं मुख से धूम्र पान करते हुए नासिका से धुँआ नहीं निकालना चाहिये, बल्कि मुख से पीकर मुख से ही वाहर करना चाहिये, क्योंकि धुँआ विपरीत मार्ग से निकाल कर जल्दी ही आंखां को हानि पहुँचाता है ॥४४५४॥।

धूम्र पान के आसन--

ऋज्बङ्गचश्चस्तच्चेताः सूपविष्टश्चिपर्ययम् ॥ ४६ ॥ पिबेच्छिद्रं पिधार्येकं नासया धूममात्मवान् ।

अक्कृटिल, शरीर, चलु, हाथ, पांन, शिर, पीठ, ध्रीवा को सीधे रख कर ध्रूमपान में मनोयोग करके, अच्छी प्रकार श्रान्ति से बैठे हुए तीन-तीन दम एक साथ, कुल नौ बार पोना चाहिये और पोते समय नासिका का एक छेद बन्द कर लेना चाहिये। इसी प्रकार कम से दोनों नासिकाओं से पोना चाहिये।।

> चतुर्विशतिकं नेत्रं स्वाङ्गुलीभिविरेचने ॥ ४० ॥ द्वात्रिशदङ्गुळं स्तेहे प्रयागेऽध्यर्धभिष्यते । ऋजुत्रिकाषाफिळतं कोळास्थ्यप्रमाणितम् ॥ ४= ॥ बस्तिनेत्रसमद्रव्यं यूमनेत्रं प्रशस्यते ।

वैरेचिनक धूम्र में पीने वाले की अपनी अंगुलियों से २४ अंगुल नेत्र निकका होनी चाहिये, स्नैहिक धूम्र प्रयोग में बचील अंगुल परिमित हो। प्रायोगिक धूम प्रयोग में ३६ छत्तील अंगुल होनी चाहिये।

नालिका की बनावट—पर्व गांठ गिरह सीवे तीन सीपी गिरह वाली गिरहां पर टीक प्रकार से मिली हुई, एवं आगे से मुख पर बेर के समान नलिका होनी चाहिये। नलिका को बनाने के द्रव्य पदार्थ बस्ति की नलिका के समान होने चाहिये।।

दूराद्विनिर्गतः पर्वच्छिन्नो नाडीतन्कृतः ॥ ४९ ॥ नेन्द्रियं बाधते धूमो मात्राकाछनिषेषितः । यदा चोरश्च कण्ठञ्च शिरश्च छघुतां ब्रजेत् ॥ ५० ॥ कफश्च तनुतां प्राप्तः सुपीतं धूममादिशेत् ।

चौबीस या छत्तीस अंगुळी छम्बी निक्षिका में दूर से आने के कारण तीन नेगरह गांठों के होने से तीहणता का घट जाना, बेर के समान छेद होने से एक दम जोर से नहीं आ सकना, और मात्रा तथा उचित समय में सेवन किया हुआ धूम इन्द्रियों को पीड़ा नहीं पहुंचाता।

उत्तम प्रकार से किये हुए धूम्रपान के लक्षण-

जब उर: ( ब्रञ्च:स्थल ), कण्ड ( गला ), शिर का हल्के होना और कफ पतला हो जाये या घट जाये तब धूम अन्छी प्रकार से पीया हुआ समझना चाहिये । अयोग्य रूप में पिये हुए धूम के लक्षण—

अविशुद्धः स्वरो यस्य कण्ठश्च सकको भवेत् ॥ ५१ ॥ स्तिमितो मस्तकश्चेवमपीतं घृममादिशेत् ।

जिस पुरुष का स्वर, अविश्वद स्वष्ट साफ न हुआ हो कफयुक्त हो एवं जिसका गला कफयुक्त हो, ओर मस्तिष्क स्तिमित अथोत् जकड़ा हुआ भारी प्रतीत होता है उसने टीक प्रकार से भूम नहीं विया ऐसा समझना चाहिये॥ ५१॥

अतियोग के रूप में धृम्रपान के लक्षण--

तालुर्मूर्घा च कण्ठश्च शुष्यते परितप्यते ॥ ५२ ॥ तृप्यते मुद्यते जन्तू रक्तं च स्नवतेऽधिकम् । शिरश्च भ्रमतेऽत्यर्थं मूच्छा चास्योपजायते ॥ ५३ ॥ इन्द्रियाण्युपतप्यन्ते धूमेऽत्यर्थं निषेविते ।

तालु, मूर्का ( शिर ) और कण्ट (गला) खुरक हो जाते हैं और जलते हैं, इनमें जलन होती है। जन्तु ( पुरुप) को प्यास लगती है, मूर्ज़ आ जाती है, विदोष रूप से रहतसाब होता है, बिर चूमता है, मूर्ज़ बेहोची आ जाती है, और इन्द्रियों में दाह, जलन होती है, ये अति धूमपान के लक्षण हैं ॥५२-५३॥ नस्य प्रयोग—

वर्षे वर्षेऽणुतैलं च कालेषु त्रिषु नाऽऽचरेत् ॥ ४४ ॥
प्रावृद्शरद्वसन्तेषु गतमेघे नमस्तले ।
तस्यकर्म यथाकालं यो यथोक्तं निषेवते ॥ ४४ ॥
त तस्य चर्छुर्न प्राणे न श्रोत्रमुपहृत्यते ।
त स्युः श्वेता न कपिलाः केशाः शमशूणि वा पुनः ॥ ४६ ॥
त च केशाः प्रलुप्यन्ते वर्षन्ते च विशेषतः ।
मन्यास्तरमः शिरःश्लमदितं हृतुसंप्रहः ॥ ४० ॥
पीनसार्धावभेदौ च शिरःकम्पक्ष शाम्यति ।
शिराः शिरःकपाळानां सन्धयः स्नायुकण्डराः ॥ ४८ ॥
नावनशीणिताक्षास्य कमन्तेऽश्यिकं चलम् ।

मुखं प्रसन्नोपचितं स्वरः स्निग्धः स्थिरो महान् ॥ ५६ ॥ सर्वे न्द्रियाणां वैमल्यं बलं भवति चाधिकम् । न चास्य रोगाः सहसा प्रभवन्त्यूर्ध्वज्रज्जाः ॥ ६० ॥ जीर्यतस्रोत्तमाङ्गे च जरा न लमते बलम् ।

आंख अथवा ग्रीवा से ऊपर के आंग कान, नाक, आंख, शिर के खावण यांत धोने के लिये और अणु संतत्त् इनके लिए हितकारी अणु तैल को पुरुप वर्षा ऋतु ( आवण भाद्रपद ), अथवा वर्षा का पूर्व भाग ( आषाद आवण ), शरद् (आश्विन और कार्तिक), वसन्त (माध फाल्गुन), इन तीनों कालों-में जब आकाश बादलों से रहित एक दम निर्मल हो उस समय नस्य कर्म करे। जो पुरुष नस्य कर्मको ठीक प्रकारसे उचित समय पर करता है उसके न तो आंख, न कान और न नासिका पीड़ित होती हैं। उसके शिर के बाल न तो खेत होते हैं न भूरे ( धूसर रंग के ) होते हैं और न दाही मूंल ही श्वेत होती हैं। बाल भा गिरते-झडते नहीं; अपिनु विशेष रूपसे बढ़ते हैं। नस्य लेने से ( मन्यास्तम्भ ) प्रीवा का अकड़ना, ( शिर:शूल्म् ) शिरावेदना ( अर्दित ) मुख का लकवा, ( हनुसंग्रह ) जवाड़ों का जकड़ जाना, ( पीनस ) नासा रान, ( अद्यावमेदक ) आधा सीसी ओर ( शिर:कस्म ) शिर का हिलना ये रोग शान्त हो जाते हैं।

धमनियां, रक्तवाहिनी नाड़ियां और शिर की अध्यियां, शिर की सन्धियां (स्नाखु) सुक्ष्म शिरायें, अथवा बन्धन-कण्डरा दृढ़ उन्धन रुख़ रूप शिर के बन्धन, नस्य प्रयोग से अधिक बलवान् हो जाते हैं। मुख प्रसन्न और तेजस्वी हो जाता है, स्वर (आवाज़) स्निग्ध, स्थिर, महान् . गम्भीर मीठी हो जाती है और सब इंद्रियां (आंख, कान, नाक आदि) निर्मल स्वच्छ एवं अधिक बल्चवान् बन जाती हैं। नस्य कर्म करने वाले मनुष्य को गले से ऊपर के रोग अचानक उत्पन्न नहीं होते। श्रीण होते हुए उत्तमांग में नाक, आंख, शिर, गले के ऊपर के अंगों में बुढ़ापे को श्रीरियां आदि नहीं होते। ४४-६०॥

अणु तैल की विधि---

चन्दनागुरुणी पत्रं दार्वीत्वङ्-मञ्जुकं बलाम् ॥ ६१ ॥ प्रपोण्डरीकं सृष्टमेळां विडङ्गं बिल्वमुत्यल्रम् । हीवेरमभयं वन्यं त्वङ्गुस्तं सारिवां स्थिराम् ॥ ६२ ॥ सुराह्नं पृश्तिपणीं च जीवन्तीं च शतावरीम् । हरेणुं बृहतीं न्याघीं सुरभीं पद्मकेशरम् ॥ ६३ ॥ विपाचयेच्ळतगुणे साहेन्द्रं विसलेऽस्मसि । तैळाइरागुणं शेषं कषायमवतारयेत् ॥ ६४ ॥ तेन तेळं कषायेण दशकुत्वो विपाचयेत् । अयास्य दशमे पाकं समाशं छागळं पयः ॥ ६४ ॥ दद्यादेषेऽणुतळस्य नावनीयस्य संविधिः ।

चन्दन, अगर, तेजपत्र, वायिवडंग, वेल बृक्ष की जड़, नील कमल पुण्डरीक, दवेत कमल, छोटी इलायची, दारूइल्टी की छाल, मुलेइटी, वला खरैटी, नेत्रवाला, जंगी, हरइ, वन्य (कैवर्तमुस्ता या मुद्गपणीं), त्वक् (दाल चीनी), नागर मोथा, अनन्तमूल, वालपणीं, जीवन्ती,पीटवन, देवदाक, शतावर, रेणुकावीज, वड़ी कटेरो, छोटी कटरो, सज़की, पद्म केशर, (कमल का केशर), इन को निर्मल, आकाश में बरतें मी गुने वृष्टि केजल में पकाना चाहियें और तेल से दस गुना (दशांश भाग) रहने पर कपाय को उतार कर लान ले। इस कपाय के दस भाग करके प्रत्येक में उस तेल को पकायें, अथात् प्रथम एक भाग के साथ तेल सिद्ध करे, फिर उसी तेल का दूसरे भाग के साथ, इसी प्रकार दसीं भागों के साथ तेल सिद्ध कर लेने पर दसवें भाग में समीश तैल के बरावर वकरों का दूध कपाय में मिला दे। यह नस्य कम के योग्य अणु तेल वनाने की विधि है शा ६१-६५॥

अस्य मात्रां प्रयुद्धातं तंलस्यार्धपलोहमताम् ॥ ६६ ॥ दिनम्बस्वित्रोत्तमाङ्कस्य पिचुना नावनिश्विभः । ज्यद्दात्त्र्यद्दाच भप्ताहमेतस्कर्मं समाचरेत् ॥ ६० ॥ निवातोष्णसमाचारी हिताशी नियतेन्द्रियः । तैलमेतित्रदोषम्निमिन्द्रयाणां बलप्रदम् ॥ ६८ ॥ प्रयुद्धानां यथाकालं यथोकानश्चते गुणान् ।

इस तेंक की अधंपल अथांत् (दो तांखा) मात्रा को है शिर के तेंक लगा कर, चिकना कर के एवं पसीना लेकर तब रई के फांये से तीन बार नस्य देना चाहिये।

१, "अकल्कांडांप मवेंग्स्नेहा यः साध्यः कवले द्रवे" इस परिभाषा के अनुसार चन्दन आदि पदार्थों को ऊखल में कूट कर ५० तोले परिमित लेकर ४०० तोले पानी में काथ करना चाहिये। ४० तोले रहने पर छान कर दस भाग कर लेने चाहिये। और एक भाग के बराबर अथात् ४ तोले तिल तेल मिला कर पाक पूर्व विधि से करना चाहिये। इस प्रकार ६ बार करके दसवीं वार बकरी का दूध ४ तोले मिला कर तेल पाक कर लेना चाहिये। यह अणु तैल विधि है। अणु तैल का नस्य सप्ताह में लगभग दो बार लेना चाहिये।

यह (दो तोला तैल) तीन तीन दिन के पीछे नस्य करे। अर्थात् यदि आज नस्य लिया है, तो तीन दिन छोड़ कर पांचवें दिन नस्य ले। इस प्रकार से प्रत्येक ऋतु में कुल सात दिन तक लेना चाहिये। सप्ताह में लगभग दो वार नस्य ले।

इस तैल का नस्य लेने वाला व्यक्ति वायु के झांके में, खुली वायु में न रहे, शरीर को गरम बनाये रक्खे, पथ्याशी, जितेन्द्रिय, ब्रह्मचारी, संयमी रहे। यह तैल बात, पित्त कफ तीनों दोषों का नाश करने वाला और आंल, कान, नाक आदि इन्द्रियों को बल देने वाला है। जो ब्यक्ति इस अणु तैल को समय ३ पर विधिपूर्वक प्रयोग करता है उसे ऊपर लिखे हुए गुण मिलते हैं॥ ६६-६⊂॥

दन्त धावन की विधि-

आपोथितात्रं द्वौ काठौ कषायकटुतिक्तकम् ॥ ६९ ॥ भक्षयेदन्तपवनं दन्तमांसान्यवाध्यन ।

कसैले, कटु (कटुवे) नीम आदि, तिक्त (तीखे) तेजबल, जीयापोता आदि, रसयुक्त दातुन को आगे से चवाकर क्ट कर अर्थात् नरम बनाकर, मसुड़ों को नुक्सान न पहुँचाते हुए, प्रातःकाल विस्तर से उठ कर और सार्यकाल सोने के समय दांत साफ करें ॥ इह ॥

दावन करने से लाभ-

निहन्ति गन्धवेरस्यं जिह्वादन्तास्यजं मलम् ॥ ७० ॥ निष्कृष्य रुचिमाधत्ते सद्यो दन्तविशोधनम् ।

दातुन दुर्गन्थ को, बुरे स्वाद को, जीम दांत और बुख के मल, और मुख के दुर्गन्थ को नष्ट करती है। दांतों को साफ करने से मुख में रुचि प्रसन्नता अथवा मोजन में रुचि उत्पन्न होती है॥ ७०॥

जीभ को साफ करने की विधि-

सुवर्णरूप्यताम्राणि त्रपुरीतिमयानि च ॥ ०१ ॥ जिह्वा-निर्छेखनानि स्युरतीक्ष्णान्यनृजूनि च । जिह्वा-मूळ-गतं यच मलमुच्छ्वासरीधि च ॥ ७२ ॥ दौर्गन्ध्यं भजते तेन तस्माजिह्वां विनिर्छिखेत् ।

जीम को निर्लेखन अर्थात् खुरेच करके साफ करनेके लिए सोना, चाँदी, ताम्बा, राँगा, जस्ता, पीतल और लोह इनकी बनी जीमी अतीक्ष्ण, जो तेज धारवाली न हो, टेढ़ी सुड़ी हुई होनी चाहिये। जो मल जिह्वा के पिछले माग में लगा हुआ हो और जो मल स्वास को रोकता हो या दूषित करता हो उसको इससे खुरेचकर निकाल देना चाहिये॥ ७१-७२॥ दातुन के लिये उत्तम वृक्ष—

करञ्ज-करबीरार्क-मालती-ककुभासनाः ॥ ७३ ॥ शस्यन्ते दन्तपवने य चाप्यवंविधा द्रमाः । धार्याण्यास्येन वेशरा-रुचि-सौगन्ध्यमिच्छता ॥ ७४ ॥ जाती-कटुक-पूगानां लवङ्गस्य फलानि च । कङ्कोलकफल पत्रं ताम्बृलस्य शुभं तथा ॥ ७५ ॥ तथा कप्रेर-निर्यासः सक्ष्मेलायाः फलानि च ।

करल ( नाटा करल ), करबीर (कनेर), अर्क ( आक ), मालती (जुही), ककुम ( अर्जुन ), असन ( आगन ), ये इध अथवा इनके तमान इस गुण वाले कुक्ष दातुन के लिये उत्तम हैं।

मुख की निर्मलता, भोजन में घीन एवं मुख की सुर्गान्य चाहने वाले पुरुष को चाहिये कि जातिफल (जायफल), कट्कफल (लता कस्त्री), पूग (सुपारी), त्वबङ्ग (लाङ्ग), कङ्काल (शीतल चीती), उत्तम पान, कपूर (कपूर बुख का गोंद) और छोटी इलायची इन वस्तुओं को मुख में धारण करे ॥७५॥ स्नेट-गण्डप के गुण—

> हन्बोधलं स्वरवलं चदनोपचयः परः ॥ ७६ ॥ स्यात्वरं च रसज्ञानमन्ने च क्विक्तमा । न चाऽऽस्य-कण्ट-शोपः स्यात्रोष्टयोः स्फुटनाद्भ्यम् ॥ ७७ ॥ न च दन्ताः क्षयं यान्ति दृढमूला भवन्ति च ॥ न शृल्यन्ते न चारलेन हृष्यन्ते भक्षयन्ति च ॥ ७= ॥ परानिष खरान् भक्ष्यान् तैल-गण्डूष-सेवनात् ।

जवाड़ों को बल मिलता है, बाणी, स्वर, आवाज को बल पात होता है, मुख, गाल आदि की दृद्धि, उन्नति, रसों का ज्ञान भली प्रकार से होता है और अन्न में भली प्रकार से भोजन के लिये रुचि होती है।

स्नेह-गण्डूष अर्थात् तेल के गरारे करने वाले को गले में खुश्की, रूखता नहीं होती और न ओटों के फटने की आशङ्का होती है। दाँत जल्दी गिरते भी नहीं, अपित और भी अधिक जड़ें मजबूत बन जाती हैं और न दाँतों में दर्द होती है, ओर न खटाई से खट्टे होते हैं, कटोर खाने की वस्तु को भी खा सकते हैं॥ ७६-७८॥

शिर पर तैळ लगाने से लाम— नित्यं स्नेहाद्रीहारसः शिरःश्लं न जायते ॥ ७९ ॥ न स्नामित्यं न पाळित्यं न केशाः प्रपतन्ति च । बलं शिरः कपालानां विशेषेणाभिवर्धते ॥ ८० ॥ दृढमूलाञ्च दीर्घाञ्च कृष्णाः केशा भवन्ति च । इन्द्रियाणि प्रसीदन्ति सुत्वग्मवति चामला ॥ ८९ ॥ निद्वालाभः सुखं च स्यान्मुध्ति तैल-निषेषणात् ।

नित्य प्रति शिर पर तेल की मालिश करने से शिर:शूल (शिर का दुखना) नहीं होता, न बाल उड़ते हैं न गंजापन आता, न पालित्य अयोत् बाल जल्दी होते और बाल नहीं गिरते। शेर की अध्ययों का बल विशेष रूप से बदुता है और बालों की जड़ें मजबून होती हैं, बाल लम्बे और काले हो जाते हैं। ऑख कान आदि इन्द्रियाँ स्वच्छ, प्रसन्न हो जाती हैं, त्वचा स्वच्छ, निर्मल हो जाती हैं और सुख पूर्वक नींद आतो हैं। शिर पर तेल लगाने से ये लाभ हैं॥ ७६—८१॥

कान में तैल डालने से लाभ-

न कर्णरागा वातोत्था न मन्या-हतु-संग्रहः ॥ =२ ॥ नोचैः श्रतिर्न बाधिर्यं स्यान्नित्यं कर्णतपैणात् ।

नित्य प्रति कान में तल डालने से बात जन्य कान के रोग, एवं 'मन्याग्रह' (ग्रीवा का जकड़ना ) ओर 'हतुग्रह' (जवाड़ों का भिचना ), उद्देः श्रुति (ऊँचा सुनना ), बाधिर्य (बिधरता, बहरापन ) नहीं होता ॥ ८२ ॥

शरीर पर तैल लगाने की विधि-

स्तेहाभ्यङ्गाद्यथा कुम्भरचर्म स्तेह-विमर्दनात् ॥ ८३ ॥
भवत्युपाङ्गादक्षश्च दृढः क्लेशसहो यथा ।
तथा शर्रारमभ्यङ्गाद् दृढं सुत्वक्प्रजायते ॥ ८४ ॥
प्रशान्त-मारुतावाधं क्लेश-व्यायाम-संसहम् ।
स्यश्ते चाधिको वायुः स्पर्शनं च त्वगाश्चितम् ॥ ८५ ॥
त्वच्यश्च परमोऽभ्यङ्गस्तस्मात्तं शील्येन्नरः ।
न चाभिघाताभिहृतं गात्रमभ्यङ्गसेविनः ॥ ८६ ॥
विकारं भजतेऽत्यर्थं वलकर्माण वा कवित् ।
सुस्पर्शोपचिताङ्गश्च बलवान् प्रियदर्शनः ॥ ८० ॥
भवत्यभ्यङ्ग-नित्यत्वान्नरोऽल्पजर एव च ।

जिस प्रकार स्तेह, चिकनाई की मालिश से घड़ा और जिस प्रकार स्तेह के मर्दन से चमड़ा, और जिस प्रकार स्तेह के चुपड़ने से गाड़ी का धुरा, दृढ़ ( मजबूत ) और क्लेशसह अर्थात् ( दुःख कष्ट सहने योग्य हो जाता है ) उसी प्रकार शरीर पर तेल मलने से शरीर भी दृढ़, मजबूत हो जाता है, त्वक

દ્

(लचा, चमड़ी) अच्छी कोमल हो जाती है। वायु के रोग शान्त हो जाते हैं. और शरीर क्लेश कष्ट दःख आदि, व्यायाम-परिश्रम सहन करने योग्य बन जाता है।

अन्य भोत्रादि इन्द्रियों की अपेक्षा त्वचा में वायु का आधिक्य रहता है और म्पर्भ जान भी त्वचा में ही आश्रित है. इसलिये अभ्यंग ( तैलका मलना ) त्वचा के लिये अति उपकारां है। इस लिये मनुष्य को चाहिए कि उसे करता रहे।

तैल मर्दन करने वाले व्यक्ति के शरीर पर अभिघात ( चोट ) लगने पर भी विशेष कोई हानि नहीं आती: क्योंकि वायु शान्त हुई होती है, आधात जो कि वाय को कपित करने वाला है वह भी वाय को कपित नहीं कर सकता। इसी प्रकार कभी अचानक अस या मेहना का काम करने से भी शारीर में विकार उत्पन्न नहीं होता ।

नित्य प्रति अभ्यंग ( शरीर पर तैल मर्दन करने से ) मनुष्य की त्वचा कोमल, उत्तम स्पर्शज्ञान वाली, तथा पुरुप भरे हुए सुप्रटित अंगों वाला बलवान एवं सन्दर शरीर वाला हो जाता है। ऐसे मन्ध्य की बुढापा भी जल्दी नहीं आता ॥ ८३-८७ ॥

पाँव में तैलमर्दन के गण-

खरत्वं शुष्कता रीक्ष्यं श्रमः सुप्तिश्च पादयोः ।। 🖙 ॥ सद्य एवापशाम्यान्त पादाभ्यक्र-निषेवणात । जायते साक्रमार्यं च बलं स्थेयं च पादयो: ॥ ८० ॥ दृष्टिः प्रसादं लभतं मारतश्चापशाम्यति । न च स्यर्गेध्रसी-वाताः पादयोः स्फूटनं न च ॥ ६० ॥ न शिरा-स्नायु-संकाचः पादाभ्यङ्गन पादयोः।

पाँव में (खासकर पाँव के तन्तुओं पर तैल लगाने से खरत्व (खुर्खरा पन ), शब्कता ( स्वापन, फटना ), रोक्ष्य ( रूखता, दलाई ), अम ( यकान ) और पांव की सुप्ति ( सा जाना, स्तब्ध, जड़ सा हा जाना ). शोघ ही अच्छे हो जाते हैं। पाँच में तेल मर्दन करने से पांच में कामलता, सुकुमारता आ जाती है, पांव बलवान् , स्थिर ( न कांपने वाले ) हा जाते हैं । इसके सिवाय आंख स्वच्छ. निर्मल हो जाती है, और वायु भी पांव की शान्त हो जाती है। पांव में तेल मालिश करने वाले व्यक्ति को न तो ग्रंप्रसी रोग न पांत्र का फटना (पीददारी, विवाई आदि रोग), और न शिरा या स्नायुओं का संक्रुचित 🚉 ना ( पाँव के ज्ञान तन्त्रओं या मांस पेशियों का संकृचित होना ) होते हैं।

उव्टन लगाना--

दौर्गन्ध्यं गौरवं तन्द्रां कण्डूं मलमरोचकम् ॥ ६१ ॥ स्वेदं बीभत्सतां हन्ति शरीर-परिमार्जनम् ।

शारि पर उबटन ( वेसन आदि ) मलने से शरीर की दुर्गन्य, भारीपन, तन्द्रा ( काम में आलस्य ), खाज, मल, अरुचि ( भोजन में अनिच्छा ), स्वेद, बीमत्स्वता ( पसीने की बदबू ) नष्ट हो जाते हैं ॥ ६१ ॥

स्तान का फल--

पवित्रं वृष्यमायुष्यं श्रम-स्वेद-मळापहम् ॥ ६२ ॥ ज्ञारीर-बळ-संघानं स्नानमोजस्करं परम् ।

नित्य प्रति स्नान करने से मनुष्य को पहित्ता, कृष्यता (पुरुपत्व), दीघायु मिलती है। स्नान में थकावट, पर्धामा और मल की तुर्वन्य दूर हो। जाती है। स्नान करने से दारीर का बल और ओज (तेज, क्रान्ति, दीमि) विशेष रूप में बढ़ता है।। ६२।।

('ओज' आटवीं धातु है। 'मजा' के सुध्म भाग का शुक्राधि से पाक है ने पर जो सुध्मतम भाग बनता है, वहीं 'ओज' है। हुण्यों का अन्तःस्यव (Internal secretain) का नाम 'ओज' है, जिसके कम होने से मनुष्य का तेज कम हो जाता है और जिसके नाश होने पर मनुष्य भी मर जाता है।)

स्वच्छ वस्त्र पहिनने के गुण-

कास्यं यशस्यमायुष्यमलक्ष्मीव्नं प्रहर्पणम् ॥ ६३ ॥ श्रीमत्पारिपदं शस्तं निर्मलाम्बर-धारणम् ।

निर्मल, स्वच्छ माफ वस्त्र पहिनने से मनुष्य दो कमनीयता, सुन्दरता, यश, कीर्त्ति, दीघांयु मिलती है। स्वच्छ वस्त्र अल्द्रमीच्न अथांत् दरिद्रता को दूर करता है और प्रहर्षण अर्थात् (चित्त को खुश करता है)। स्वच्छ वस्त्र राजाओं की सभा में भी प्रशंसित होता है ॥ ६३ ॥

गन्धमाला आदि के धारण करने के गुण--

वृध्यं सौगन्ध्यमायुष्यं काम्यं पुष्टिबलप्रदम् ॥ ६४ ॥ सौमनस्यमलक्ष्मीध्नं गन्ध-माल्य-निषेवणम् ।

सुगन्धित पदार्थ, इत्र आदि और पुष्प माला आदि को धारण करने से मनुष्य को पुरुषत्व, सुगन्धि, दीर्घायु मिलती है। इनके धारण करने से धारीर में कमनीयता, पुष्टि और बल आता है। माला के धारण करने से मन प्रसन्न रहता है और दरिद्रता का नाश होता है ॥ ६४॥ रत आभृषण आदि धारण करने से लाम--धन्यं मङ्गळमायुष्यं शीमद्रयसन-सृदनम् ॥ ६५ ॥
हथेणं काम्यमोजस्यं रत्नाऽऽभरण-धारणम् ।

रख हीरे आदि, आभरण इनसे या खर्ण आदि से बने आभूषण धारण करना धन्य अर्थात् भाग्यवान्, धनी होने का चिह्न है। इनके धारण करना मञ्जलकारी, दीर्घायु देने वाला एवं शोभा बढ़ाता है। इनके धारण करने से सब व्यथन, सर्प कीटादि की विपत्ति नष्ट हो जाती है। आभूषण इत्यादि की धारण करने से मन प्रसन्न होता है, ुन्दरता आती है और ओज, तेज, कॉर्ति बहती है।। ६५।।

दीघांयु के लिये आवश्यक शुचि कर्म-

मेध्यं पवित्रमायुष्यमहरूमीक-विनाशनम् ॥ ६६ ॥ पादयोर्मेलवार्गाणां झौचाधानमभीक्ष्णझः ।

बार-बार मल त्याग आदि के पीछे शुद्धि करने में अर्थात् पवित्र रहने से मेथा बुद्धि बढ़ती है, पवित्रता, दीवांसु मिलती है और दरिद्रता एवं कलि (पाप या तुःख) का नाश होता है। इसलिए पांव और मल मार्ग गुद और उरस्थ, और शिर के सात लिंद्र—दो नाक, दो कान, दो आंख और एक मुख इन सातों लेदों को वार-बार साफ करना चाहिये॥ हह ॥

पौद्दिकं वृष्यमायुष्यं शुचि रूप-विराजनम् ॥ १७॥

केश-इमश्रु-नखादीनां कल्पनं संप्रसाधनम् ।

केश (शिर के बाल ), इमश्रु (दाड़ो मूंछ ) ओर नल आदि का काटना और इनका प्रसाद, शृंगार करने से पुष्टि, पुरुपत्व, दीर्घायु मिलती है एवं रूप भी सुन्दर, पवित्र बन जाता है ॥ १०॥

जुता पहिनने का गुण-

चक्षुष्यं स्पर्शनहितं पादयोर्व्यसनापहम् ॥ ९८ ॥ बल्यं पराक्रमसुखं वृष्यं पादत्रधारणम् ।

ज्ता पहिनना आँखों के लिये हितकारी, रवचा के लिये खामकारी, एवं कीड़े आदि से बचाता है और बळपराक्रम, मुख और पुरुषत्व को देता है।।हटा। छत्र धारण का गुण---

हैतेः प्रशमनं बल्यं गुप्त्यावरणसंकरम् ॥ १९॥ घर्मानिलरजोऽम्बुघ्नं छत्रधारणमुच्यते । छत्र घारण करना भावी दुःख को शान्त करने वाखा, बळकारक, बुरे प्रभावों से भली प्रकार रक्षा करता है। छाता धारण करने से घूप, वायु, धूल वरसात से बचता है।।। ६६॥

दण्ड धारण के गुण--

स्खलतः संप्रतिष्ठानं शत्रृणां च निषूदनम् ॥ १०० ॥ अवष्टम्भनमायुष्यं भयव्नं दण्डधारणम् ।

दण्ड गिरते हुए को भली प्रकार से रोकता है, बत्रुओं का नाश करता है, बल में सहायता देता है, दीर्घायुष्य कारक और सांप आदि के भय को मिटाता है ॥ १००॥

संक्षेप से स्वस्थन्नुत्त-

नगरी नगरस्येव रथस्येव रथी सदा ॥ १०१ ॥ स्वशरीरस्य मेधावी कृत्येष्ववद्वितो भवेत् ।

जिस प्रकार नगराधियति राजा नगर की और रथी अपने रथ की रखा करता है उसी प्रकार मेधाबी, (बुद्धिमान् मनुष्य) अपने शरीर के कर्त्तंब्यों में सावधान रहे।। १०१॥

भवति चात्र – वृत्त्युपायान्निषेवेत ये स्युर्धमीविरोधिनः । शममध्ययनं चैव सुखमेव समरतुते ॥ १०२ ॥

जो धर्म के अविरोधी कार्य हो उन उपायों का ( जोविका के साधनों का ) पालन करना चाहिये। शम (शान्त हत्ति) और अध्ययन ( वेदादि सद्मन्यों का पठन ), करने से मनुष्य को सुख मिलता है ॥ १०२॥

तत्र रलाकाः—मात्रा द्रव्याणि मात्रां च संश्रित्य गुरुलाघवम् ।

द्रव्याणां गहितोऽभ्यासो येषां येषां च शस्यते ॥ १०३ ॥

इस अध्याय में मात्रा को रुक्ष्य करके द्रव्य, मात्रा, गुरू रुष्ठु का झान, निन्दित द्रव्य पदार्थ, और जिन जिन पदार्थों का अभ्यास करना चाहिये वे कह दिये हैं॥ १०३॥

> अञ्जनं धूम-वर्तिश्च त्रिविधा वर्ति-कल्पना । धूमपान-गुणाः कालाः पानमानं च यस्य यत् ॥ १०४ ॥ ज्यापत्ति-चिह्नं भंषज्यं धूमो येषां विगहितः । पेयो यथा यन्मयं च नेत्रं यस्य च यद्विधम् ॥ १०४ ॥ नस्य-कर्म-गुणा नस्तः कार्यं यच यथा यदा । मक्षयेद्दन्त-पवनं यथा यद्यद्गुणं च यत् ॥ १०६ ॥ यद्र्यं यानि चाऽऽस्येन धार्याण् कवलप्रहे ।

तैक्ष्स्य ये गुणा दृष्टाः शिरस्तैक्गुणाश्च ये ॥ १०७॥ कर्णतैके तथाऽभ्यङ्गे पादाभ्यङ्गे च मार्जने। स्नाने बासिस शृद्धे च सौगन्ध्ये रक्षधारणे॥ १०८॥ शौचे संदरणे कोस्ना पादत्र-च्छत्र-धारणे।

गुणा मात्राशितीयेऽस्मिन् तथोक्ता दण्डधारणे ॥ १०६॥

अञ्चन, धूम वर्षि के तीन प्रकार, प्रायोगिक, वैरेचिक और स्तैहिक धूम की कल्पना, धूमपान के गुण, धूमगन के समय, धूमपान का परिणाम, धूप पान से होनेवाली हानियाँ और इन हानियों को 'भेपच्य' ( औषघ ), जिन पुरुषों के लिये धूम निन्दत है, वह जिस प्रकार से पीना चाहिये, निलका जिस कस्तु और जिस प्रकार को बनी होनी चाहिये वह भी कह दिया है। नस्य कर्म के लाम, उसके बनाने की विधि, नस्य लेने का समय एवं विधि, दन्त धावन के गुण, मुख में धारण करने योग्य वस्तु हैं, तेल-गण्डूष के गुण, शिर पर तेल लगाने के लाम, जबटन, स्नान करने के गुण, पाँव में और धारीर में तेल लगाने के लाम, उबटन, स्नान करने के लाम, शुद्ध वस्त्र माला आदि सुगन्धि द्रस्य, रन्न धारण करने के गुण, हाचि कर्म के, बालों को काटने, जूता छाता और दण्ड को धारण करने के गुण, लाम यह सब इस 'मात्राशितीय' अध्याय में कह दिये हैं॥ १०४-१०६॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते स्त्रस्थाने स्वस्थवृशे मात्राशितीयो नाम पश्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥

#### पष्ठोऽध्यायः ।

अथातस्तस्याशितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ समाऽऽह भगवानात्रयः ॥ २ ॥

इसके आगे 'तस्याधितीय' नामक अध्याय की व्याख्या करते हैं, ऐसा भगवान् आत्रेय ने कहा है।। १-२॥

तस्याशिताद्यादाहाराद् बलं वर्णश्च वर्धते । तस्यर्तुसारम्यं विदितं चेष्टाऽऽहारन्यपात्रयम् ॥ ३ ॥

परिमित मात्रा में भोजन करने वाले पुरुष के मात्रा में खाने-पीने से बल, वर्ण, कान्ति, मुख और आयुष्य बढ़ता है। मात्राशी पुरुष का साल्य ऋदु के गुण के विपरीत चेष्टा, व्यायाम, अभ्यङ्ग आदि, आहार खाना-पीना, चाटना (के आभय पर ही ऋदुओं का साल्य भी जाना जाता है ॥ ३॥

[अ० ६

इह खळु संवत्सरं षडङ्गमृतुविभागेन विद्यात्। तत्राऽऽदित्यस्यो-दगयनमादानं च त्रीनृतुन् शिशिरादीन् ग्रीष्मान्तान् व्यवस्येत्, वर्षादीन पुनर्हेमन्तान्तान् दक्षिणायनं विसर्गं च ॥ ४॥

इस संसार में मंबत्सर (वर्ष) रूपी काल को छः ऋतुओं के विभाग से जानना चाहिये। जब भगवान् सूर्य उत्तरायण होते हैं, तब 'आदान' ( प्रहण ) काल होता है। इससे शिशिर, वसन्त और ग्रीप्म तीन ऋतुएँ बनती हैं और जब सर्य दक्षिणायन हो तब 'विसर्ग' काल होता है। इससे वर्षा, शरद और हेमन्त ये तीन ऋतुएँ बनती हैं॥ ४॥

विसर्गे च पुनर्बायको नातिकक्षाः प्रवान्तीतरे पुनरादाने, सोम-आव्यादतवलः शिशिराभिभीभिराषूरयञ्जगदाष्याययति शश्वत्, अतौ विसर्गः सौम्यः । आदानं पुनराग्नेयं, तावेतावर्कवायु सोमश्च काल-स्वभाव-मार्ग-परिगृहाताः । काळत्-रस-दोप-दह-वळ-रिनवृत्ति-प्रत्यय-भूताः समुपदिश्यन्ते ॥ ४॥

'विसर्ग' काल में वास बहुत अविक रूखों नहीं बहुती और आदान काल में वास बहुत रूक्ष ख़रक बहुता है। क्योंकि विसर्गकाल रे खुन्द्रमा का बल परिपूर्ण होता है। इसलिये चन्द्रमा शीतल किरणों से जगत् का पीपण करता है, जगत् को नित्य बल्बान् करता है। इसलिये निसर्गकाल सीम्य है।

'आदान' काल आग्नेय (अग्नि तत्त्व प्रधान ) हे। इसलिये सर्थ. वाय और चन्द्रमा के समय स्वाभाविक मार्ग से चलते हुए काल, ऋत, रस. दोप, और शारीरिक बल के बनाने में कारण होते हैं ॥ १ ॥

तत्र रविर्भाग्निराददानी जगतः स्नेहं वायवस्ताब्रहसाश्चीपशोष-यन्तः शिशिर-वसन्त-शीष्मेष्युतुषु यथाकमं रीक्ष्यमुत्पादयन्तो रूञ्जान रसान् तिक्त-कषाय-बदुकांश्चामिवर्धयन्तो नृणां दौबेल्यमावहन्ति ॥६॥

आदान काल में सूर्व अपनी किरणों से संसार की स्निम्धता को ले लेता है. इसलिये बायु तीव, तीक्षण, रूखी, मुखाती हुई बहुती है । इससे शिश्रिर, बसन्त और ग्रीष्म में क्रमशः (शिशिर से अधिक वसन्त में, और वसन्त से अधिक ग्रीष्म में ) रूक्षता उत्पन्न हो जाती है । इस रूक्षता के उत्पन्न होने से रूक्ष रस. यथा-तिक ( तीखा ), कपाय ( कसैला ) और कटु ( कडुवा ) रस बढ जाते हैं। इन रसों की वृद्धि से मनुष्यों के शरीर में निर्वलता आ जाती है।।६॥

वर्षा-शरद्धेमन्तेष्वृतुप्तु दक्षिणाभिमुखेऽर्के काल्ल-मार्ग-मेघ-वात-वर्षाभिद्यत-प्रतापे. शोशिनि चाव्याद्यतबले. माहेन्द्र-सलिल-प्रशान्त सन्तापे जगित, अरुक्षारसाः प्रवर्धन्तेऽम्ब-स्वयण-मधुराः, यथाक्रमं तत्र बस्त्रप्रचीयते नृणामिति ॥ ७॥

वर्षा शरद् ओर हेमन्त ऋनु में जब सूर्य दक्षिणायन हो जाता है, काल के स्वामाविक मार्ग के कारण, बाद्य, वायु, वर्षा के कारण सूर्य का तेज घट जाने से और सोम का वल कम न होने से, वपा जल के कारण गरमी के शान्त हो जाने से संसार में अहल, स्निन्य रम बहुते हैं। इससे अम्ब, लवण और मधुर कमश्च वपा, शरद् आर अमन्त में बहुते हैं। इन रसी क बहुने से मनुष्यों का वल भी बहु जाता है। । ७।।

भवन्ति चात्र - आदावन्तं च दोवेल्यं विसर्गादासयोद्धेगाम् । सध्ये सध्यवल त्यन्ते श्रेष्टमम् च निर्देशन् ॥ = ॥ झीते झोतानिल-स्वर्णसम्बद्धा बलिना वर्ला ।

विद्यमें और आदान काल के आदि आर अन्त में पुरुषों के बारीर में हुवै-लता आती है। यथा-विसर्ग के आदि काल वर्षों में और आदान के अन्त समय प्रीध्म चहुतु में मनुष्यों में निर्वेद्यता रहता है। दीनों कालों के मध्य में (अर्थात् शरत् और वसन्त ने) मध्यम वह रहता है। विसर्ग के अन्त समय (हैमन्त में) और आदान वाल के पहिले (धिश्वर में) काल में मनुष्यों का बल श्रेष्ठ अर्थात् बढ़ा रहता है॥ न।

पक्ता भवित हेमन्ते नजा दृज्या-गुरु-ज्ञनः ॥ ६ ॥
स यदा गेन्धनं युक्तं लभते देहजं तदा ।
रखं हिनस्त्यतं वायुः श्रांतः शांते प्रकुष्यित ॥ १० ॥
तस्मानुषार-समयं निन्यान्छ-छवणान् रसाव ।
औदकानूप-मांसानां मेध्यानामुप्याजयेन् ॥ ११ ॥
विछेशयानां मांसानि प्रसहानां भृतानि च ।
भक्षयेन्मदिरां सीधुं पशु चातुषियेन्नरः ॥ १२ ॥
गोरसानिष्ठविद्यतीवंसां तेळं नवीदनम् ।
हेमन्तेऽभ्यस्यतत्तीयमुष्यं चाऽऽयुने हीयते ॥ १३ ॥
अभ्यङ्गोत्सादनं मूष्टिं तेळं जेन्ताकमातपम् ।
भतेद् भूमिगृहं चोष्णमुष्यं गर्भगृहं तथा ॥ १४ ॥
शीतेषु संयुतं सेव्यं यानं श्यनमासनम् ।

हेमन्त काळ की परिचर्या—हेमन्त रूपी बीत काल में ठण्डी बायु के भूष्ट्र से जठराग्नि, शरीर से बाहर न निकल कर अन्दर ही रुक कर (जिस प्रकार कि कुम्हार बर्चन पकाते समय या ईटों के महें में आग को अन्दर ही बन्द कर देते हैं, और वहाँ पर अग्नि तीव हो जाती है, उसी प्रकार ) प्रबल्ह हो उठती है। इसलिये मनुष्यों की जठराग्नि काल स्वभाव से ही हैमन्त में प्रबल और अधिक मात्रा में भोजन को पचाने में समर्थ होती है। इस समय यदि जाठराग्नि को अग्नि बल के अनुसार अन्न रूपी आहार न मिले, तो शरीर के सौम्य (द्रव्य ) भाग को नष्ट करने लगती है। इसलिये शीत काल में शीत गुण के बढ़ने से वायु भी बढ़ती है।

इस बायु की बृद्धि को राकने के लिये स्निग्ध ( मधुर ), अम्ल और नम-कीन पदार्थ खाने चाहिये। चर्बी वाले जलचर प्राणियों का मांच रस, बिल में रहने वाले ( नकुल आदि ) पशुओं का मांच, प्रसह ( कुक्कुट आदि ) पिक्षयों का मांच खाना चाहिये, मांच खाकर ऊपर से मांदरा सीधु ( गुड़ की शराब ) और मधु पीना चाहिये। दूध, दही, मावा आदि एवं गन्ने के रस से बनी खीर, राब, शर्करा आदि से बनी वस्तुएँ, चया, तेल और नये चावल खाने चाहिये। हेमन्त काल में स्नान आदि में गरम पानी का व्यवहार करने बाले की आयु कम नहीं होती। तैलमर्दन, उबटन, शिर पर तेल लगाना, जेन्ताक (स्वेद,) धूप का सेवन, भूमि के नीचे बने तहखानों में रहना, घर के अन्दर घर बना उसे गरम करके रहना चाहिये, मली प्रकार घिरा हुआ घर हो, आसन या सवारी आदि करते समय खून लियटकर बैठे जिससे शीत न लगे।। ह-१४॥

प्रावाराजिन-कौशेय-प्रवेणी-कुथकास्तृतम् ॥ १५ ॥
गुरूष्णवासा दिग्धाङ्गो गुरूषाऽगुरूषा सदा ।
शयने प्रमदा पीनां विशाखोपिवतस्तनीम् ॥ १६ ॥
श्राख्ने प्रायुरुदिग्धाङ्गी सुष्यास्समदमन्मथः ।
प्रकामं च निषेवेत मैथुनं शिशिरागमे ॥ १७ ॥
वर्जयेदन्नपानानि छघूनि वातलानि च ।
प्रवातं प्रमिताहारसुदमन्थं हिमागमे ॥ १८ ॥

भारी कम्बल, मृग छाल (कौशेय) रेशम, (प्रवेणी) कम्बल, गई इनका फैलाकर भारी और गरम कपड़ों को पहिनकर मनुष्य अङ्कों पर अगर का गाढ़ा लेप सदा करे। भरे शरीर वाली ( दुवली-पतली नहीं), कामबती एवं उन्नत स्तानों वाली, अङ्कों पर अगर का लेप की हुई जी का आल्डिन करके हुंबे और कामेन्छा के साथ सोये। शिश्वर ऋतु में मैथुन यथेन्छ सेवन करे के

हैमन्त ऋतु में त्याज्य—लघु गुण वाले एवं वायुपकोपक आहार विहार हैमन्त ऋतु में छोड़ देने चाहियें। एवं सामने की वायु, योड़ा खाना और पानी मैं घोलकर सत्त् खाना छोड़ देना चाहिये॥ १५-१८॥

हेमन्तर्शिक्तरे तुल्ये शिशिरेऽल्पं विशेषणम् । रौक्ष्यमादानजं शीतं मेथ-मारुत-वर्षजम् ॥ १६ ॥ तस्माद्धेमन्तिकः सर्वः शिशिरे विधिरिष्यते । निवातमुष्णमधिकं शिशिरे गृहमाश्रयेत् ॥ २० ॥ कटु-तिक्त-कषायाणि वातलानि लघूनि च ॥ २१ ॥ वजेयेदन्न-पानानि शिशिरे शीतलानि च ॥ २१ ॥

हेमन्त और शिशिर ऋतुएँ प्रायः शीत की दृष्टि से समान हैं। परन्तु शिशिर काल में हेमन्त से इतना भेद है कि शिशिर का आदान काल होने से बायु रूख होती है एवं बादल, वायु और वग्मात शिशिर में अधिक होने से इस ऋतु में शीत अधिक होता है। इसलिये शिशिर ऋतु में हेमन्त की संपूर्ण विधि पालन करनी चाहिये। परन्तु शिशिर में हेमन्त से अधिक गरम और बायु रहित घरों में ( खुली वायु जहाँ न आये ) रहे। शिशिर काल में कडुने, तिक, कसैले, वायुकारक और लघु तथा टण्डे खान-पानको छोड़ दे।।१६-२१॥

वसन्त की ऋतु चर्या-

हेमन्ते निचितः श्लेष्मा दिनकृद्धाभिरीरितः । कायाग्नि वाधते रोगांस्ततः प्रकुरुते बहून् ॥ २२ ॥ तस्माद्धसन्ते कर्माणि वमनादीनि कारयेत् ॥ २३ ॥ गुर्वेम्ळ-स्निग्ध-मधुरं दिवास्वप्नं च वजयेत् ॥ २३ ॥ व्यायामोद्धर्तनं धूमं कवल-मह-मञ्जनम् । गुर्खाम्बुना शौचविधि शीलयेत्कृषुमागमे ॥ २४ ॥ चन्दनागुरु-दिग्धाङ्गो यव-गोधूम-भोजनः । शारमं शाशमैणेयं मासं लावक-पिञ्जलम् ॥ २४ ॥ मक्षयेत्रगदं सीधुं पिवेन्माध्वीकमेत्र वा । वसन्तेऽनुभवेत्क्षीणां काननानां च योवनम् ॥ २३ ॥

हैमन्त काल में सिक्षत हुआ कफ सूर्य की किरणों से (धी के समान)
पिघल कर—द्रव बनकर शरीर की अग्नि को (धातुओं की अग्नि को नहीं)
क्रम करके कफजन्य बहुत से रोगों को उत्पन्न करता है। इसलिये कफ को
क्रिकालने के लिये बसन्त महतु में बमन, शिरोबिरेचन कार्य करने चाहिये।

व्यायाम उवटन, धूमपान, कवल (गरारे करना) और अञ्चन लगाना चाहिये। स्नान एवं शोच कार्य में गरम पानी का व्यवहार करना चाहिये (पीनेमें नहीं)। शरीर पर चन्दन और अगर का लेप करना चाहिये, जी और गेहूँ, शरम बारहसींगे, खरगांश, हरिण, वटेर, किखल (कट फोड़ा) इनका मांख खाना चाहिये। कफ दोष नाशक सीश्व या अंग्री का बना शराव पीना चाहिये। वसन्त काल में युवती स्त्रियों आर जङ्गलों में मनोरंजन करे॥ २२-२६॥

श्राष्मचय्यां---

मयूर्खर्जगतः सारं प्राप्मे पेपीयते रिवः ।
स्वाद् शीतं द्रयं स्निग्धमल्लपानं नदा द्वितम् ॥ २० ॥
शीतं सशर्करं 'मन्यं जाङ्गलानम्नापाक्षणः ।
श्वतं पयः सशाल्यकं भजन बीष्म न सीद्रति ॥ २० ॥
मद्यमल्पं न वा पेयमथवा सुबहृदृक्षम् ।
ख्वणास्त-कहृष्णानि व्यायामं चात्र वर्जयेत् ॥ २० ॥
दिवा शीतगृहं निद्रां निशि चन्द्रांगुशीतले ।
भजेबन्दन-दिग्याङ्गः प्रवाते हम्येनस्तके ॥ ३० ॥
व्यजनैः पाणिसंस्यर्शेखन्दनीद्क-शीतलेः ।
सेव्यमानो भजेदास्यां सुकामणि-विभूषितः ॥ ३१ ॥
काननानि च शीतानि जलानि कुनुमानि च ।
श्रीष्मकालं निषेवेत मेथुनाद्विरतो नरः ॥ ३१ ॥

श्रीध्म ऋतु मं सूर्य अपना किरणो द्वारा संसार का सार खींचता रहता है। इसिलिये इस समन मीटा, टण्डा द्रव पदार्थ पीना, िमकने (धा आदि) खान पान हितकारी हैं। टण्डे और राकरा मिश्रित सत् खान से, जंगली पशु-पश्चिमों का मांस खाने से, या आर दूप के साथ चावल खाने से ग्रोष्म ऋतु में कथ नहीं होता। इस ऋतु में मथ नहीं पीना चाहिये आर यि पीना ही हो तो बहुत पानी मिलाकर पीना चाहिये। नमकीन, खहे, कहुने और गरम रस पदार्थ तथा ब्यायाम इस ऋतु में छोड़ देना चाहिये। दिन के समय ठण्डे मकानों में सोना चाहिये और रात में चन्द्रमा की किरणों से ठण्डी की हुई मकान की छत पर खुली वायु में शरीर पर चन्दन मलकर सोना चाहिये। चन्दन और पानी से ठण्डे किये हुए पह्लों से या हाथ के स्पर्श से, मोती और

मन्य—सक्तवः सर्पिषा युक्ताः शीत-वारिन्यरिष्ठुताः ।
 नात्यच्छा नातिसान्द्राश्च मन्य इत्यिमधीयते ॥

सूत्रस्थानम्

मिणयों से शोमित होकर पर्लंग पर संये। जङ्गलों को, ठण्डे पानी ( झरने आदि ) को और फूलों को ग्रीप्म काल में सेवन करे। ग्रीप्म ऋतु में मैशुन से अलग रहे॥ २७-३२॥

वर्षा काल की ऋतुचयां-

आदान-दुर्वछे दहे पक्ता भवति दुर्वछः। स वर्षास्वनिलादीनां इदणेबाध्यत पुनः ॥ ३३ ॥ भु-बाष्पान्मेच-निस्यनदात्पाकाद्म्ळाज्जन्य च। वर्षास्वरित्वले शांको कष्यन्ति प्रकादयः ॥ ३४॥ तस्मात्राबारणः सर्वे विधिर्वधीर अस्यते । **उदमन्थं** दिवास्त्रकावस्यार्थं न अञ्चलम् ॥ ३५ ॥ व्यायामनातर्भ भेष व्यवादी चात्र वर्शयतः। पान-भोजन-संस्थाराम् प्रायः खोद्रान्यि गय भजेन् ॥ ३३ ॥ व्यक्ताम्ल-लवण-संतृहं वाल-वर्षाक्रलेऽहानि । विशेषशीते भोक्तव्यं वर्षास्वानल-शान्तवे ॥ ३७॥ अग्नि संरक्षणवता यव-गोध्य-शाख्यः। पुराणा जाङ्गलेमाँसेमॉब्या युपेश्च संस्कृतैः ॥ ३८ ॥ पिवेत्क्षोद्रान्वितं चाल्पं मार्ध्वाकारिष्टमस्य दा । माहेन्द्रं तहशीतं वा कीपं सारसंसव वा । प्रवर्षीदर्तन-स्तान-गन्ध-माल्य-परो भवेत । लघश्रद्धाम्बरः स्थानं भजेदक्लेदि वार्षिकम् ॥ ४० ॥

आदान काल में करीर के निर्वल होंगे से अग्नि गा निर्वल हो जाती है। यह अग्नि वपा ऋतु में वायु, पित्त, कफ तीनों के बूपणों से बूपित हो जाती है। श्रीध्म ऋतु में प्रचण्ड सूर्व की गरमा से मूर्मि के तप जाने से, वर्षा में बरसात पड़ने से, पानी के स्पर्ध से, भूमि में से गरम भाप के निकलने से तीनों दोष कुपित हो जाते हैं, इसी प्रकार वादलों के बरसने से वात, कफ कुपित होते हैं, जल के अम्लपाक होने से पित्त कुपित होता है। वर्षा ऋतु में अग्नि-बल के खाण होने से बात, पित्त कफ तीनों कुपित हो जाते हैं। इसिलये वर्षा में साधा-किया पालन करना चाहिये। पानी में घुला सत्तू, दिन में सोना, ओस,

चाहियें । वर्षा काल में लान पान के अन्दर प्रायः करके शहद का उपयोग करना चाहिये । वरसात के दिनों में जिस दिन वायु और वरसात जोर का पड़ रहा हो और सरीं बहुत हो, उस दिन वायु को शान्त करने के लिये अम्ल, लवण रस तथा स्नेह थी जिस अन्न में स्पष्ट दीलता हो, उसे विशेष करके खाना चाहिये । अग्न की रक्षा करने के लिये जो, गेहूँ, चावल (पुराने), जंगली-वन के पशुओं का मांस एवं थी आदि से संस्कृत यूप खाने चाहिये । पित्त को शान्त करने के लिये योहा शहद मिला माध्वीकाण्डि (द्राक्षासव), अथवा पानी में शहद (योहा) मिलाकर पीना चाहिये । वर्षा ऋतु में या तो आकाश से गिरा सवच्छ पानी पीना चाहिये अथवा कुएं या तालाव के पानी को गरम करके ठण्डा करके पीना चाहिये । तेल का मर्टन, उवटन लगाना, स्नान करना सुगन्ध धारण करना, माला पहिनना, हलका और साफ वस्त्र पहिनना, तथा सुखे स्थान पर रहना चलना आदि कार्य वर्षा ऋतु में करना चाहिये । १३२-४०।

8 OF

शरद् ऋत की परिचर्या-

वर्षा-शीतोचिताङ्गानां सहसैवार्करिश्मिमः ।
तप्तानामाचितं वित्तं प्रायः शरिद बुल्यति ॥ ४१ ॥
तप्तान्नामाचितं वित्तं प्रायः शरिद बुल्यति ॥ ४१ ॥
तप्तान्नपानं मधुरं छघु शीतं सितक्तकम् ।
पित्त-प्रश्मनं सेव्यं मात्रया सुप्रकाङ्क्रितैः ॥ ४२ ॥
छावान् कविञ्चलान् हरिणानुरभ्राव्छरभाव्छशान् ।
शालीन् सयवगोधूमान् सेव्यानाहुर्घनात्यये ॥ ४३ ॥
विक्तस्य सर्पिषः पानं विरेको रक्तमोक्षणम् ।
धाराधरात्यये कार्यमातपस्य च वर्जनम् ॥ ४४ ॥
वसां तेलमवश्यायमौदकान्पमामिषम् ।
स्वारं दिष दिवास्वप्नं प्राग्वातं चात्र वर्जयेत् ॥ ४४ ॥

 का मांस, खार, दही दिन में साना मामने में आती हुई वा पुरवा वायु का त्याग करना चाहिये।। ४१-४५॥

#### **इं**सोदक का लक्षण----

दिवा सूर्यांगु-सन्तप्तं निशि चन्द्रांगु-शीतल्लम् । कालेन पर्कं निर्दोषमगस्येनाविषाकृतम् ॥ ४६ ॥ इंसोदकमिति ख्यान शाग्दं विमलं शुचि । स्नानपानावगाहपु हितमम् उथाऽमृतम् ॥ ४० ॥ शारदानि च माल्यानि वासांसि विमलानि च । शारदाने प्रशस्यन्ते प्रदोषे चेन्दुरश्मयः ॥ ४= ॥

दिन में सूर्य की किरणा से गरम आर रागि म चन्द्रमा की शोतल किरणों से उण्डा होने वाला कालस्वभाव से पका हुआ अर्थात् वया का जल जिसमें न रहा हो; इससे दाप रहिन; अगस्य नक्षत्र क उदय होने क प्रभाव से निर्मल, (बिच रहित) पाना का हसादक (चन्द्रार्क) कहत है। यह हसोदक शरद् श्रुद्ध में निर्मल ओर पवित्र है। इसिंग्ये स्नान काय मे, पीने मे, अवगाहन, पानो में बैठने आदि काथों में उत्तम और अमृत के समान है। शरकाल में राजि के प्रथम पहर में चन्द्रमा को किरणों का सेवन करना तथा शरत् वालीन मालायें, ओर निर्मल वस्त्र प्रशस्त है। ४६-४८॥

इत्युक्तंमृतुसात्स्यं यचेष्टाऽऽइार-व्यपाश्रयम् । उपशेते यदाचित्यादाकःसात्स्यं तदुच्यते ॥ ४६ ॥ देशनामामयाना च विपरीतगुणं गुणः । सात्स्यमिच्छन्ति सात्स्यज्ञाश्चेष्टितं चाद्यमेव च ॥ ५० ॥

(चेष्टा) किया आर आहार, खान निहार क आश्रित अयात् ऋतुओं के अनुकूछ जो कर्म है, वे कह दिये । पुरुष को प्रकृति के अनुसार जो उचित अनुकूछ पड़ता है, उसे 'आकः-साल्य' कहते हे ।

जो आहार या विहार देश (जागळ आनूर और साधारण) एवं रोग इनके गुणों से विपरीत, गुण वाले होते हैं उस आहार विहार को 'साल्या' को जानने वाले विद्वान् 'साल्या' कहते हैं ॥ ४६-५०॥

#### तत्र श्लोकाः---

 सेवन करना चाहिये; तथा कारण रूपसाल्य को भी इस 'तस्याशितीय' अध्याय में कह दिया ॥ ५१॥

इत्यमिनेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते स्त्रस्थाने स्वस्थवृत्तचतुष्के तस्याशितीयो नाम पशेऽध्यायः ॥ ६ ॥

# अथ सप्तमोऽध्यायः।

अथातो न वेगान्वारणीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

मल मूत्रादि के उपस्थित वेर्तों को रांकने का प्रतियेत्र करने के लिये 'न वेगान् धारणीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करते हैं । जैसा भगवानात्रेय ने कहा था ॥ १-२ ॥

> न वेगान् धारयद्भीमाञ्जातान्मृत्रपुर्शपयाः । न रेतसो न बातस्य न बम्याः क्षबथानं च ॥ ३ ॥ नोद्गारस्य न जुम्भाया न वेगान् जुल्पिपासयोः । न बाष्पस्य न निद्राया निःश्वासस्य श्रमेण च ॥ ८ ॥ एतान् धारयतो जातान् वेगान् रोगा भवन्ति ये । पृथकपृथक् चिकित्सार्थं तन्मे निगदतः शृण्॥ ४ ॥

बुद्धिमान मनुष्य को चाहिये कि उपरियत हुए न्यू मज के वेगों को नहीं रोके। इसी प्रकार शुक्त, अपान आदि वायु, वमन, छींक, डकार, जम्माई, मूख और प्यास, हुए या शोक के कारण उत्पन्न आंधु; नींद और अमजनित तीब प्रकात के वेगों को भी नहीं रोकना चाहिये। इन उपस्थित वेगों को रोकने से जो जो रोग होते हैं, उनकी चिकित्सा के लिये पृथक् पृथक् उपदेश करते हैं, सुनो।

बस्ति-मेहनयोः शूलं मूत्रक्रच्छं शिरोरुजा । विनामो वङ्खणानाहुः स्याल्लिङ्गं मूत्रनिप्रहे ॥ ६ ॥

मृत्र के उपस्थित वेगको रोकने से 'बहित' (मृत्रायय) और लिंग में दर्द होती है, मृत्र त्याग में कष्ट होता है, शिर में दर्द, मृत्र वेग के कारण खींच होने से शरीर शुक्र जाता है वंश्वण प्रदेश (पेड्र) जकहा हुआ प्रतीत होता है, अथवा उस प्रदेश में पुरुषव प्रतीत होता है ये खक्षण मृत्र के उपस्थित वेग ं रोकने से होते हैं ॥ ६॥ इस को चिकित्सा-

स्वेदावगाहनाभ्यङ्गान् सर्पिषश्चावपीडकम् । मृत्रे प्रतिहते कुर्यात् त्रिविधं वस्तिकर्म च ॥ ७ ॥

(स्वेद) पसीना देना, (अवगाइन) गरम पानी की नाद में हेटना, (अभ्यंग) तैल आदि मर्दन और घी का नस्य देना, तीन प्रकार का बस्ति कर्म (निरुद्दण, अनुवासन और उत्तर बस्ति) मूत्र के उपस्थित वेग को रुकने के प्रतीकार हैं।। ७॥

पकाशय-शिरःशृढं वात-वर्ची-निरोधनम् । पिण्डिकोद्वेष्टनाय्मानं पुरापे स्थादिधारिते ॥ =॥

मरू के उपस्थित बेग को रोकने में पदादाय अधान नामि के नीचे के माग में और शिर में बेदना हाती है, अगन बन्तु और मरू बन्द हो जाते हैं, पिण्ड-। ख्यों में एंटन होने खगती है, पेट में अपरा चढ़ जाता है। | - |। चिक्रमा—

पाकरता— स्वेदाभ्यङ्गावगाहाश्च वर्तयोदस्तिकमे च ।

हितं प्रतिहते वर्चस्यन्नपानं प्रमाथि च ॥ ६॥

स्वेद पर्साना देना, अभ्यंग, अवगाहन (नांद या टव आदि में स्तान), फलवर्षि, और वस्तिकर्म करे। विरेचन द्रव्यों का वी और तैल आदि द्वारा चूर्ण, काथ, कल्कादि के रूप में बनाकर देना और वात को अनुलोमन करने वाली औषष मल के रोकने में हितकारी है।। हा।

> मेढे वृपणयाः शृष्ट्रमङ्गमदी हृदि व्यथा । भवेत्प्रतिहृते शुक्र विवद्धं मूत्रमेव च ॥ १० ॥

बीर्य के टपस्थित वेर्ग को रोकन से लिंग और अण्डकोपों में बेदना होती है, अंग टूटते हुए प्रतीत होते हैं, चेतना के स्थान हृदय में बेदना अनुभूत होती है और मूत्र भी बन्द हो जाता है ॥ १०॥ चिकित्सा—

तत्राभ्यङ्गावगाहश्च मदिरा चरणायुधाः।

शास्त्रिः पथा निरूद्धाश्च शस्तं मेथुनमेव च ॥ ११ ॥ वैक्रमर्दन, अवगाइन स्नान (द्राणीस्नान ), मद्य, कुक्कुट का मांल, हैम-न्तिक धान्य, दूध, बस्तिकर्म और मेथुन कर्म य शुक्र वेग के निरोध से उत्पन्न रोगों की चिकिस्सा है ॥ ११ ॥

वात-मृत्र-पुरीपाणां सङ्गो ध्मानं क्छमो रुजा। जठरे वातजाश्चान्ये रोगाः स्युर्वातनिष्रहात्।। १२॥ ंग्रेअपान वायु के रोकने से, अपान वायु, मृत्र और पुरीष रुक जाते हैं। अफरा हो जाता है थकान की अंगों में प्रतीति होना, पेट में पीड़ा और अन्य वातजन्य रोग भी हो जाते हैं।। १२।। चिकित्सा—

स्तेह-स्वेद-विधिस्तुत्र वर्तयो भोजनानि च।

पानानि बस्तयश्चेव शस्तं वातानुलोमनम् ॥१३ ॥

स्तेइ (तैल ) एवं स्वेद देना चाहिये, फलवर्त्तियाँ, वातनाशक खानन्यान और वातनाशक बस्तिकर्म उत्तम हैं॥ १३॥

कण्डू-कोठ-रुचि-व्यङ्ग-शोथ-पाण्ड्वामय-ज्वराः । क्रव-हृङ्गास-वीसपोश्छर्दि-निम्रहृजा गदाः ॥ १४ ॥

वमन के रोकने से खाज, कांट, भोजन में अनिच्छा, शांई, मुखपर कार्ले काळे दाग आना, सूजन, पाण्डु रोग, ज्वर, कोढ़, हृल्लाम ( वमन की स्वि ),

जी भिचलाना, वीखर्प ये रांग उत्पन्न होते है।। १४॥ चिकित्सा— सुक्तवा प्रच्छिद्नं धूमो लङ्कनं रक्तमोक्षणम्। कञ्जाञ्चपानं ज्यायामो विरेकश्चात्र शस्यते॥ १४॥

भोजन खिळाकर वमन कराना चाहिये, धूम्रपान, उपवास, शिराव्यधन करके रक्त का निकाळना, रूखे अन्न और पान, व्यायाम और विरेचन ये उपाय उत्तम हैं॥ १५॥

मन्यास्तम्भः शिरः-शूलमर्दिताधीवभेदकौ ।

इन्द्रियाणां च दार्बक्ये क्षवथाः स्याद्विधारणात् ॥ १६ ॥ छींक के रोकने से शीवा का जकड़ जाना, शिरोवेदनाः चेहरे का लक्बा,

आधा सीसी, ऑख आदि इन्द्रियों की निर्यलता हो जाती है ॥ १६ ॥

तत्रोध्वजत्रुकेऽभ्यङ्गः स्वेदो धूमः सनावनः ।

हितं वातब्नमाद्यं च घृतं चोत्तरभक्तिकम् ॥ १०॥

चिकित्सा—प्रोवा से ऊपर के भागों में मालिश, पत्तीना देना, धूम्रपान नस्य, बातनाशक भोजन और खाना खानेके पीछे वृतपान करना हितकारी हैं।

> हिका श्वासाऽरुचिः कम्पो विवन्धो हृद्योरसोः। उदुगार-निम्रहात्तत्र हिकायास्तुल्यमाषधम्॥ १८॥

डकार को रोंकने पर हिचकी का आना, रवास, भोजन में अनिच्छा, सिर-छाती का काँपना, छाती और हृदय का कक जाना ये रोग हो जाते हैं। चिकित्सा—डकार के रोकने से उत्पन्न विकार की शान्ति के छिये हिचकी के समान औषध करनी चाहिये॥ १८॥

विनामाक्षेपसङ्कोचाः सुप्तिः कम्पः प्रवेपनम् । जुम्भाया निप्रहात्तत्र सर्वे वातव्नमोषधम् ॥ १९ ॥ जम्माई के रोकने से शरीर का शुक्रता, आक्षेप अथात् हाथ-पाँव का जोर से कम्पन, पर्वशन्थियों का आकुद्धत, अङ्गां का सो जाना, (स्पन्ने ज्ञान का अभाव), काँपना-हिल्ला आदि होता है। चिकित्सा के लिये वातनाशक उप-चार करना चाहिये॥ १६॥

> कार्र्य-दोवेल्य-वसम्बंसङ्गमदीऽरुविश्वेमः । श्वद्वेग-निम्नहात्त्रत्र (स्वम्याध्ये छत् भोजनम् ॥ २०॥

भूख रोकने से इंडाता, तुर्वच्ता, रंगका वद् र जाना, अञ्च-अव्यक्तों में वेदना, जनका दूरते हुए प्रवात जना, भीवत ने अनिक्या, चक्कर आना थे लक्षण होत हैं। चिकित्सा—स्तित्व (निकता), यसम और हल्का, भोजन देना चाहिये॥ २०॥

कण्ठास्य-शोषां वाधिय श्रमः स्वातां हृद्धि व्यथा । पिपासा-निम्नहात्तव शातं तपणामण्यते ॥ २१॥

प्यास के रोकने से गले और मुख का खुरक हा जाना, वहरायन, यकान, श्वास, दम का चढ़ना, हृदय प्रदेश में एदीय लक्षण होते हैं। चिकित्सा— श्रीतळ, तृति करनेवाले खान-मान देने चाहिय ॥ २१॥

> प्रतिश्यायोऽद्धिरागश्च हृद्रोगश्चारुचिश्रमः। बाष्य-निम्नहणात्तत्र स्वप्ना नद्यं प्रियाः कथाः॥ २२॥

आँसुओं के रोकने से नाक सं पानी शरना, कक का स्नाव होना, आँखों के रोग, द्वदय रोग, अनिच्छा ओर भ्रम, (विरमें चकर) आदि होते हैं। चिकित्सा— नींद, मदिरा का पान, आनन्ददाक्क थिय बातचात करना चाहिये॥ २२॥

> जुम्भाऽङ्गमदेस्तन्द्रा च शिरो-रोगाक्षि-गौरवम् । निद्रा-विधारणात्तत्र स्वष्तः संवाहनानि च ॥ २३ ॥

नींद रोकने से जम्माई, अङ्गी का ढूटना ( शरार में भारीपन ), शिर की वेदना और अर्खि भारी हो जाती है। चिकित्सा—नींद लाना, अङ्गी का संवा-हन अर्थात् हाथों से अङ्गी की दवाना कल्याणकारी है ॥ २३॥

गुल्म-हृद्रोग-संमोहाः श्रम-निश्वास-धारणात्। जायन्ते, तत्र विश्रामो वातष्नाश्च क्रिया हिताः ॥ २४ ॥ यकान से उत्पन्न निःश्वास को रोकने से गुल्म रोग, हृद्ग्रोग, प्रमूच्का) उत्पन्न होती है। इस के खिये विश्राम, (आराम) एवं वेग-निग्रहजा रोगा य एते परिकीर्तिताः। इच्छंस्तेषामनुत्पत्ति वेगानेताझ घारवेत् ॥ २५ ॥ उपस्थित वेगों को रोकने से उत्पन्न होने वाले जो ये रोग कहें हैं,

उपास्थत बगा का राकन स उत्पन्न हान वाल जा य राग कह है, रोगों की उत्पत्ति को न चाहने वाले व्यक्ति को चाहिये कि वह इन वेगों को न रोका करे॥ २५॥

इमांस्तु धारयेद्वेगान् हितेषी प्रत्य चेह च।
साहसानामशस्तानां मनो-वाकाय-कर्मणाम्॥ २६॥
छोभ-शोक-भय-कोध-मान-वेगान् विधारयेत्।
नैर्ळज्जेर्ष्यातिरागाणामभिष्यायाश्च बुद्धिमान्॥ २०॥
परुषस्यातिमात्रस्य सृचकस्यानृतस्य च।
वाक्यस्याकाळयुक्तस्य धारयेद्वेगमुत्थितम्॥ २०॥
देहप्रवृत्तिर्या काचिद्वतंते परपीडया।
क्षीभोगस्तेय-हिंसाचा तस्या वेगान्विधारयेत्॥ २९॥
पुण्यशब्दो विपापत्वान्मनो-वाकाय-कर्मणाम्।
धर्मार्थकामान् पुरुषः मुखी भुङ्के चिनोति च॥ ३०॥

इहलोक और परलोक की हित कामना करने वाले मनुष्य को चाहिये कि इन आगे कहे वेगों को धारण करे, जैसे—अयोग्य अनुचित साहस और मन वाणी और शरीर के निन्दित कमें के उपस्थित वेगों का राके।

मन के निन्दित कार्य जैसे—लोभ, अनुचित विषय में मन की प्रशृत्ति, (शोक) घन बान्धव आदि के कारण दुःख में मन की प्रशृत्ति, भय, क्रोध जिसके कारण मनुष्य अपने को जलता हुआ प्रतीत करता है, (देष) वैर, दूसरे के अपकार करने में मन की प्रशृत्ति, (मान) महत्व, अभिमान में मन की प्रशृत्ति, (जुगुप्तित) दूसरे की निन्दा, (निर्लग्जा) लजा का अभाव, (ईष्यां) कुढ्ना, (अभिष्या) दूसरे के द्रव्य को लेने की लालसा-बुद्धि, इन मन के निन्दित कार्यों को रोकना चाहिये।

वाणी के निन्दित कर्म—कर्कश, कठोर विशेषतः दूसरे की निन्दा या अनिष्ट करने की इच्छा से झूठी और अप्रासंगिक वाणी को रोकना चाहिये।

श्ररीर के निन्दित कर्म-दूसरे को दुःख देने की जो कोई श्ररीर की चेष्टा हो, उसे क्री-मोग (पर-स्त्रीसम्भाग), स्तेय (चारा), हिंशा (दुःख कष्ट देना., मारना) आदि श्ररीर कार्यों के उपस्थित बेगों का राकना चाहिये।

अपनी आत्मा के प्रतिकूल जो कार्यहों वे कार्यदूसरे के छिये।

करने चाहिये। मनुष्य मन बचन और शरीर से पापरहित होकर ही 'पुण्य' शब्द का मागी होता है। उसमें 'पुण्य' शब्द तभी सार्थक होता है और तभी वह धर्म, अर्थ और काम इनको प्राप्त करता है, और सुख का भी भोग कर सकता है।। २६–३०॥

व्यायाम--

हार्या । इस्तरिचेष्टा या चेष्टा स्थेयीथी बळविधनी । देष्ट्-व्यायाम-संख्याता मात्रया ता समाचरेत् ॥ ३१ ॥ ळाषचं कर्म-सामर्थ्यं स्थेयं क्लेश सिंहण्युता । दोषक्षयोऽप्रिवृद्धिश्च व्यायामादपजायते ॥ ३२ ॥

जो शारीरिक चेष्टार्ये शरीर की स्थिरता, ष्टहता के लिये शरीर के बल को बहाने की इच्छा से की जाती हैं, उनको 'ब्यायाम' कहते हैं। इस ब्यायाम की 'मात्रा' में सेवन करना चाहिये। व्यायाम के गुण-

व्यायाम करने से शरीर में हल्कापन, काम करने की शक्ति, शरीर एवं यौवन का टिकाऊपन, दुःख को सहन करने की शक्ति, वात आदि दोषों का शमन, जठराग्नि की प्रदीप्ति होती हैं। ॥३१-३२॥

अधिक व्यायाम से हानियां—

श्रमः क्षमः क्षयस्तृष्णा रक्तिपत्तं प्रतामकः । अतिव्यायामतः कासो ज्वररछर्दिश्च जायते ॥ ३३ ॥

श्रारि का थकान, मन और इन्द्रियों का थकान धातुओं का क्षय, रक्तिप्त रोग, प्रतमक संज्ञक दवास, खांसी, ज्वर और वमन अधिक व्यायाम से उत्पन्न होते हैं॥ ३३॥

> व्यायाम-हास्य-भाष्याध्व-भाम्यधर्म-प्रजागरान् । नोचितानिष सेवेत बुद्धिमानितमात्रया ॥ ३४ ॥ एतानेवंविधाश्चान्यान् योऽतिमात्रं निषेवते । गजः सिंहमिबाऽऽकर्षन् सहसा स विनश्यति ॥ ३४ ॥ उचितादिहताद्धीमान् क्रमशो विरमेन्नरः ।

शरीर का परिश्रम, हँसना, ऊँचा या अधिक बोलना, ( मार्ग चळना सफर करना ), ग्राम्यधर्म, ( मैशुन ), प्रजागर ( रात को जागना ), इन उचित कार्यों को भी बुद्धिमान् मनुष्य अधिक मात्रा में सेवन न करे।

्रुहन ऊपर लिखे हुए या अन्य इसी प्रकार के कार्यों को जो मनुष्य अधिक के सेवन करता है, जिस प्रकार कि हाथी सिंह, को खींचता हुआ प्रकार के उसी प्रकार वह मनुष्य भी नष्ट हो जाता है। इसलिये बुद्धि- मान् मनुष्यको चाहियेकि छोड़ने योग्य उन दुःखदायीकर्मों से क्रमशः इट जावे॥ ३४–३५॥

हितं क्रमेण सेवेत, क्रमश्चात्रोपदिश्यते ॥ ३६ ॥ प्रक्षेपापचये नाभ्यां क्रमः पादांशिको भवेत् । एकान्तरं तत्रश्चोध्वं ब्यान्तरं त्र्यन्तरं तथा ॥ ३० ॥ क्रमेणार्यचता दोषाः क्रमेणोपचिता गुणाः । सन्तो यान्त्यपुत्तभावमप्रकम्प्या भवन्ति च ॥ ३८ ॥

हितकारी कार्यों की (क्रमशः) सेवन करना चाहिये। यहां अब क्रम का ्पदेश करते हैं। छोड़ने छायक ( सचय करन योग्य ) कार्य को चांथाई भाग करके क्रम से सेवन करना चाहिये। फिर दो और फिर तीन भाग छोड़ कर शहण करना चाहिये। अथात छोड़ने यांग्य एवं शहण करने योग्य कार्य दोनों के चार चार भाग करने चाहिये। छोड़ने योग्य कर्म का एक भाग छोडकर ग्रहण करने यंग्य कर्म का एक भाग उसके स्थान पर ग्रहण करना चाहिये । फिर दो भाग छोड़ कर दो भाग ग्रहण करने चाहिये और फिर तीन भाग छंड कर तीन भाग ग्रहण करने चाहिये और पनः सारा कोइकर सारा भ्रष्टण कर लेका चाहिये। ग्रहण करते समय एक दो तीन चार दिन का अन्तर क्रम से देना चाहिये। छोड़ने बीग्य कर्म की चतुर्थीरा कोड कर ग्रहण करने यंग्य कर्म का चतुर्थाश प्रहण करे । इस विधान को एक दिन बरते । तीसरे दिन छोड़ने योग्य कर्म के दो भाग छोड़ कर ग्रहण करने थोग्य कर्म के दो भाग ग्रहण करे-इस प्रकार दो दिन करें। फिर तीन भाग बोडकर प्रहण करने योग्य कर्म के तीन भाग अहण करे-इस प्रकार तीन दिन करें और फिर सारा कर्म छाड़कर सम्पूर्ण का प्रहण कर छेवे। ऊपर बताये हुए क्रम पूर्वक छोड़े हुए दोप फिर पैदा नहीं होते और क्रम से प्रहण किये हुए गुण नष्ट नहीं होते. चिरकाल तक स्थिर रहते हैं । हितकारी पदार्थ भी सहसा उपयोग करने से अग्निनाश, अर्धाव आदि करते हैं, इसलिये इनको भी क्रम से ही ग्रहण करना चाहिये। इन सब कायों में मनुष्य की प्रकृति का ज्ञान अपेक्षित है. क्योंकि कुछ कार्य ऐसे हैं जो कि एक के लिये अहितकारी हों. परन्त दसरे के लिये हितकारी ॥ ३६-३८॥

> सम-पित्तानिङक्फाः केचिद् गर्मादि-मानवाः । इश्यन्ते वातछाः केचित्पित्तछाः ऋष्मछास्तथा ॥ ३६ ॥ तेषामनातुराः पूर्वे, वातछाद्याः सदाऽऽतुराः । दोषानुशयिता शेषां देइमक्कतिरुच्यते ॥ ४० ॥

विपरीत-गुणस्तेषां स्वस्थवृत्तेर्विधिहितः । सम-सर्व-रसं सात्स्यं समधातोः प्रशस्यते ॥ ४१ ॥

कछ मनुष्य जन्म या गर्भकाल से ही पित्त, वायु, कफ की असमानावस्था बाले होते हैं और कुछ मनष्य गर्भाधान दाल से ही बात प्रकृति बाले. पिच प्रकृति वाले और कफ प्रकृति वाले होते हैं। इन में पित्त वाय और कफ की साम्यावस्था वाले मनुष्य प्रायः नीरंग रहते हैं, और वात प्रकृति या पित्त प्रकृति अथवा कफ प्रकृति के मन्छ्य सदा रोगी रहते हैं। इन में वातादि दोषों का सात्म्य अर्थात् अनकल हो जाना हो हारीरकी 'प्रकृति' कही जाती है । अर्थात बात प्रकृति बाले मनुष्य में चात दांप उस के शरार के अनुकृत हो जाता है। इसिलये वही उसकी प्रकृति है, प्रकृति होने से वात उस में दोष नहीं, परन्त जब स्वस्थावस्था में बाद बढेगा तभी दोप होगा। जिस प्रकार कि विषकीट अपने विष से नहीं मरना, उसी प्रकार प्रकृतिस्थ वात से भी वात प्रकति का मन्ष्य पीड़ित नहीं होता। इन बात आदि की अधिकता में बात आदि के विपरात विरुद्ध गुणों का इनके कारणों के विपरीत गुण भी सेवन करना स्वास्थ्य के लिये कल्याणकारी उपाय है। और पित्त, वायु और कफ की समानता वाली प्रकृति के मनुष्यां के लिये सब ( मधुर अम्ल, लवण, तिक्र, कड़ और कवाय ) रहीं का समानावस्था में अभ्यास करना उत्तम है। समान धातवों वाला आदमी प्रशस्त है ॥ ३६--४१ ॥

द्वे अधः सप्त शिरसि खानि स्वेदमुखानि च।
मळायनानि वाध्यन्ते दुष्टंमीत्राधिकेमैळैः ॥ ४२॥
मलवृद्धि गुरुत्वेन लाध्यान्मळसंक्षयम्।
मलायनानां बुद्धचेत सङ्गोत्सगीदनीव च॥ ४३॥
तान्दोपळिङ्गेरादिश्य व्याधीन साध्यानुपाचरेन्।
व्याधि-हेतु-प्रतिद्वन्द्वैमीत्रा-काळी विचारयन्॥ ४४॥
विषम-स्वस्थ-वृत्तानामेते रोगास्तथाऽपरे।
जायन्तेऽनातुरस्तस्मात्स्वस्थ-वृत्त-परो भवेत्॥ ४४॥

जब मल परिमाण से अधिक हो जाते हैं, तब वे विकृत होकर मल के स्थानों को पीड़ित करते हैं, मल के स्थान नीचे के दो-गुदा और उपस्थ (क्रियों है, योनि भी); शिर में सात—दो नाक, दो कान, दो आंखें और एक मुख, क्रियों के सब लिंद्र ये मल के स्थान हैं, मल इनको पीड़ित करते हैं। क्रियों के सब लिंद्र ये मल के स्थान हैं, मल इनको पीड़ित करते हैं। क्रियों के सब लिंद्र ये मल के स्थान हैं, मल इनको पीड़ित करते हैं।

होने से मल का क्षय समझना चाहिये। मल के स्थानों से मल के न निकलने से मल का क्षय, मल स्थानों से मल का बार-बार अधिक बाहर निकलना चढि को बताता है। मलों की वृद्धि और श्वय दसरों के कारण हुए हैं. यह समझकर उनके चिन्हों से पहिचानकर उन से उत्पन्न साध्य रोगों को रोग और व्याधि के हेत इन दोनों के विपरीत गण. वीर्य. विपाक और प्रभाव से विरुद्ध औषध. आहार और विहार द्वारा चिकित्सा करनी चाहिये । चिकित्सा करते समय वैद्य मात्रा औषध. आहार और विहार का परिमाण काल, दोष, व्याधि के प्रकोप, श्रृद्ध, रात, दिन आदि समयों का विचार कर है। ये विषम धात वाहें रोगी और नीरोगी इन दोनों के लिये हितकारी हैं, धातु की विषमता से उत्पन्न होने वाले रोग और मानस या आगन्तज रोग नहीं उत्पन्न होते। इसलिये मनुष्य रोगी नहीं होता, रोगी न हा अतः रोगी होने से पूर्व ही स्वस्थवृत्त का सेवन करना चाहिये ॥ ४२-४५॥

कारण से उत्पन्न होने वाले रोगों से बचने के उपाय-माधव-प्रथमे मासि नमस्य-प्रथमे पनः। सहस्य-प्रथमे चैव हारयेहोषसंचयम् ॥ ४६॥ स्निग्ध-स्वित्र-शरीराणामुर्ध्वं चाधश्च बुद्धिमान् । बस्तिकर्म ततः कुर्याभस्तः कर्म च बुद्धिमान् ॥ ४७ ॥ यथाकमं यथायोगमत ऊर्ध्वं प्रयोजयेत्। रसायनानि सिद्धानि बुष्ययोगाश्च कालवित् ॥ ४८ ॥ रोगास्तथा न जायन्ते प्रकृतिस्थेषु धातुष् । धातवश्चाभिवर्धन्ते जरा-मान्द्यमुपैति च ॥ ४९॥ विधिरेष विकाराणामनत्पत्तौ निदर्शितः। निजानामितरेषां तु पृथगेवोपदिश्यते ॥ ४०॥

वैशाल और इस से पूर्व के मास अर्थात् चैत्र में, और भाद्रपद, इससे पूर्वके मास अयोत् श्रावण में तथा पौष इससे मास पूर्व के मार्गशीर्ष में एकत्रित दोषों को वमन विरेचन आदि से निकाल देना चाहिये। हैमन्त ऋत में संचित कफ को चैत्र मास में श्रीष्म में संचित बायको आवण मास में, वर्षा में संचित पिस को मार्गशीर्ष में निकास देना चाहिये। इन मासों में दोषों के प्रकोप होने का भय रहता है, इसकिये प्रकोण. होने से पूर्व ही दोषों को निकाल देना चाहिये। पहिले शरीर की हिन 🕖 भीर आदि से चिकना करके परीना देना चाहिये जिससे कि शरीर के न्ये रेडून

जायें। स्तेहन और स्वेदन के पीछे वमन कार्य और विरेचन कराना चाहिये। इन के पीछे बस्ति कर्म और अन्त में नस्य कर्म अर्थात शिरोबिरेचन देना चाहिये। स्निग्ध और स्विल शरीर वाले पुरुषों के लिये वमन कफ नाशक होने से चैत्र में. अनुवासन, बस्तिकर्म वात हर होने से भावण मास में एवं पित्त-नाशक होने से विरेचन मार्गशीर्ष मास में लेना चाहिये। अथवा चैत्र मास में वमन के पीछे विरेचन, मार्गशीर्ष में विरेचन से पूर्व वमन और फिर चैत्र और मार्गकीर्ध दीनों में बस्तिकर्म एवं नस्य कर्म करना चाहिये। चैत्र में यदि वम-नादि कार्य कर लिए हो तो आवण मास में अनुवासन और आस्थापन करना चाहिये। और यदि चैत्र में वमनादि न किये हो तो वमन विरेचन करके फिर बस्तिकर्म और नस्य कर्म करना चाहिये। स्नेड के पीछे स्वेद, स्वेद के पीछे वमन, वमन के पीळे विरेचन, विरेचन के पीछे बस्तिकर्म और बस्तिकर्म के पीछे नस्य देना चाहिये । प्रथम स्वेदन, वमन, विरेचन, बस्ति और नस्य कर्म ये क्रमशः तथा जिस परुष के लिये जो २ कर्म याग्य हो उन्हें करने के पीछे जरा और रोग को दर करने वाली आंषध का उपयाग करना चाहिये। रसायन सेवन के पीछे सिद्ध एवं बृष्य पोष्टिक प्रयोगों का सेवन समय को जानने वाला वैद्य करावे । रस रहादि धातुओं के प्रकतिस्थ होने से शरीर में दोषजन्य रोग नहीं होते । कृष्य आदि किया करने से रस रकादि बढते हैं और बढापे का अन्त हो जाता है, बढापा नहीं आता । यह उपरोक्त विधि शरीर-दोषजन्य रोगों कों अनुत्पत्ति के लिये कहा है। आगन्तक रोगों के लिये भिन्न विधि कहते हैं।

> ये भूत-विष-चाय्वग्नि-संप्रहारादि-संभवाः । नृणामागन्तवो रोगाः प्रज्ञा तेष्वपराध्यति ॥ ५१ ॥ ईष्यो सोक-भय-क्रोध-मान-द्वेषादयश्च ये । मनो-विकारास्तेऽप्युक्ताः सर्वे प्रज्ञापराधजाः ॥ ५२ ॥

जो कि ( मृत ) नाना सुस्म प्राणी ग्रह आदि, ( विष ) स्यावर या जंगम विष, ( वायु ) शंशावात, ( अग्नि ) ज्वालामुखी, दावानल आदि ( संप्रहार ) जोट आदि से मनुष्यों के 'आगन्तुजर' अर्थात् बाहर से होने वाले रोग होते हैं, ज्ञान में बुद्धि का अपराध मिय्या या अन्यथा कर में प्रयोग हुआ होता है। ' मुस्तर ), शोक, मय, क्रांध, अभिमान, द्रेष आदि मन के विकार अर्थात् व्यात आदि दोषजन्य नहीं प्रस्तुत ये सब बुद्धि के दोष्ठ से ही उत्पन्न आगन्तुज रोगों के प्रतीकार-

त्यागः प्रज्ञापराधानामिन्द्रियोपश्मः स्मृतिः । देश-कालास्म-विज्ञानं सद्वृत्तस्यानुवर्त्तनम् ॥ ६३ ॥ कागन्तृनामनुत्पत्तावेष मार्गो निद्गितः । प्राज्ञः प्रागेव तत्कुर्योद्धितं विद्याद्यद्तात्मनः ॥ १४ ॥ आप्नोपदेश-प्रज्ञानं प्रतिपत्तिश्च कारणम् । विकाराणामनुत्पत्तावृत्पश्चानाञ्च शान्तवे ॥ १ ।॥

आगन्तुज एवं मानसिक रोग इंडि के दोष से उत्पन्न होते हैं, इस लिये इस प्रज्ञापराध को छोड़ना लाहिये। इन्द्रियों को विषयों से रोकना बुद्धि, स्पृति, भगवान् का स्मरण, देश काल और आत्मा का चिन्तन, (सर् इस्त ) सच्चे, कल्याणकारी मार्ग का अनुसरण करना, यह विधि आगन्तुज रोगों की उत्पन्ति से बचने का मार्ग है। इस प्रकार वरतने ते आगन्तुज रोग उत्पन्न नहीं होते। बुद्धिमान् व्यक्ति को चाहिये कि अपने लिये जो हितकारी काम हो उनको रोगो-स्पत्ति से पूर्व ही करे।

(आसोपदेश) रजस और तमस से मुक्त निर्मान विद्वानों के उपदेश और (प्रशान) बुद्धि से सिद्ध, प्रमाण द्वारा सिद्ध किये, बुद्धि से स्वीकार किये ये दोनों मानसिक विकारों की अनुत्पत्ति में तथा उत्पन्न विकारों की शान्ति में कारण है।। ५३-५५।।

वर्जने योग्य मनुष्य-

पाप-वृत्त-वर्षःसत्त्वाः सृचकाः कल्लह्-प्रियाः । मर्मोपहासिनो ल्व्धाः पर-वृद्धिः द्विषः शठाः ॥ ४६ ॥ परापवाद-रतयश्चपला रिपु-सेविनः । निर्मृणास्त्यक्तधर्माणः परिवर्ष्यो नराधमाः ॥ ४७ ॥

जिनकी वाणी और मन पापमय हों, जुगलखोर, झगड़ालू, कमजोरी या छिद्र को हुँद्रकर उस पर हंसनेवाले, लालची, जो वृसरी की उसति में देव माव खते हैं, दूसरों की निन्दा ही करना जिनका काम है, चंचल प्रकृति, अस्थिर मन, दुस्मन से मिले हुए, या काम कोधादि के वशीभृत, द्यारहित, निर्देषी, धर्म से न हरने वाले, ऐसे नीच पुरुषों को छोड़ देना चाहिये।।५६-५७॥

सेवन करने योग्य मनुष्य-

बुद्धि-विद्या-वयः-शील-धैर्य-स्मृति-समाधिभिः। बृद्धोपसेविनो बृद्धाः स्वभावज्ञा गत-न्यथाः॥६॥। सुमुखाः सर्वभूतानां प्रशान्ताः शंसित-त्रताः । सेव्याः सन्धार्ग-वक्तारः पण्य-श्रवण-दर्शनाः ॥४६॥

जो बुद्धि, विद्या, आयु, शील, स्वमाय, धेर्य साहस, समरण शक्ति, (समाधि) मन का संयम आदि में अपने से बड़े हों, जो बुद्धों की सेवा करते हों, स्वमाय को जानने वाले, अनुनयी, जिनकों कि किसी प्रकार की चिन्ता नहीं, मुमुख-स्व प्राणेयों के लिये प्रवन्तपुल, (प्रजानत ) शन्दियों के विपयों से निवृत्त, ब्रह्मचारी, सब्बे मार्ग का उपहें: करने वाले, पुण्य शब्दों को मुनाने वाले एवं पुण्य दर्शनशील, जिनका शब्द अंग दर्शन पत्रित्र करता है, इस प्रकार के आस पुरुषों का सेवन करना चाहिये, उनको गृह मानना चाहिये, ये जान, विज्ञान धैर्य्य स्मृति आदि की विक्षा देकर मानन सागी को नष्ट कर सकते हैं।

आहाराऽऽचारचेशमु सुवार्थी प्रेत्य चेह च।
परं प्रयन्नमानिष्ठेद् युद्धिमान् हितसेवने ॥ ६० ॥
न नक्तं दिध भुद्धांत न चाष्यपृत-सर्वरम् ।
नामुद्गसूर्य नाक्षोत्रं नोष्णं नाऽऽमळकविना ॥ ६१ ॥
( अळक्षमी-दोष-युक्तत्वात्रकं तु दिध बिजतम् ।
इटेक्सलं स्यात्सस्विष्कं दिध मास्त-सुद्तम् ॥ ६२ ॥
न च सन्धुक्षयेत्पित्तमाहारं च विषाचयेन् ।
शक्ररा-संयुनं दद्यात्त्रणा-दाह-निवारणम् ॥ ६३ ॥
सुद्गसूपेन संयुक्तं द्याद्रकानिद्यापहम् ।
सुरसं चाल्पदोषं च क्षोद्रयुक्तं भवेद्धि ।
स्रणां पित्तास्रकृदोषान् धात्रीयुक्तं तु निर्देरेत् ॥ ६४ ॥
व्वरास्विपत्त-वीसर्य-कुष्ठ-पाण्ड्वामय-भ्रमान् ।
प्रास्तुवारकामलां चोषां विधि हित्वा द्धिप्रयः ) ॥ ६४ ॥

इहलोक और परलंक में मुल चाहने वाले बुद्धिमान् व्यक्ति को चाहिये कि हितकारी आहार, लान पान, आचार वर्त्तन और चेष्टा-क्रियाओं इन में विशेष रूप से यत्नवान् रहे।

रात्रि में दही नहीं खाना चाहिये, और रात के खिवाय अन्य समय में जब खाना हो तब भी धी या शकर के बिना, मूंग की दाल के बिना, शहद के बिना कि किये बिना, अथवा आंवले के बिना नहीं खाना चाहिये। जब खाना हो किये बिना, अथवा आंवले के बिना नहीं खाना चाहिये। जब खाना हो किये किया में कि किया मार्थ करके खाना चाहिये। रात इकेमा और स्वास्थ्य नष्ट हो जाते हैं और क्यरीर के दोष कुपित होते हैं। दहीं में भी मिलाने से दही कफकारक हो जाता है, परन्तु वायु का नाश करता है। शक्रंप युक्त दही 'पित्त' (जटराग्निया पित्त को) नहीं बहाता, परन्तु आहार मोजन को पचा देता है। इस लिये तृष्णा, प्यास और कलेजे की जरून को मिटाता है। मूंग के साथ मिलाकर दही खाने से 'वातरका' रोग में लाभ होता है। शहद के मिलाने से दही सुस्वाद और थोड़ा दोष वाला हो जाता है। दहीं को गरम करके खाने से रक्तपित्त जन्य विकार नष्ट होते हैं, आंवले के साथ खाने से भी रक्त पित्त रोग शान्त होता है। बहुत दही खाने वाला मनुष्य जो इस उपरोक्त विधि को छोड़ कर दही खाता है, उसको ज्वर, रक्तपित्त, वीसर्प, कुछ, पाण्डुरोग, भ्रम, और तोव्र कामला रोग हो जाते हैं।। ६०-६५ ॥

### तत्र इलोकाः--

वेगा वेगसमुत्याश्च रोगास्तेषां च भेषजम्।
येषां वेगा विधायीश्च यदर्थं यद्धिताहितम् ॥ ६६ ॥
उचिते चाहिते वर्ज्यं सेन्ये चातुन्तित क्रमः।
यथाप्रकृति चाऽऽहारो मलायनगरीषवम् ॥ ६० ॥
भविष्यतामनुत्पत्ती रोगाणामीषधं च यत्।
वर्ज्याः सेन्याश्च पुरुषा धीमताऽऽस्म-सुलार्थिना ॥ ६८ ॥
विधिना दिध सेन्यं च येन यस्मात्तदित्रज्ञः।
न वेगान्धारणेऽध्याये सर्वमेषाबदन्सुनिः॥ ६८ ॥

मनुष्यों में उत्पन्न होने वाले स्वाभाविक वेग, वेगों को घोरण करना चाहिये, जिल के लिये जो लामकारी है, उचित एवं अहितकारी, छोड़ने योग्य और सेवनीय क्रम मकत के अनुसार आहार, मलखान मल की हृद्धि, खत अौषण, भविष्य में न होने वाले रोगों की औषण, सविष्य में न होने वाले रोगों की औषण, सुख चाहने वाले बुद्धिमान् मनुष्य को जिन पुक्षों को छोड़ना या जिनका सेवन करना उचित है, और दही को सेवन करने की विधि यह सब आनेय मुनि ने 'न वेगान्धारणीय' बामक अध्याय में सम्पूर्ण रूप से उपवेश किया है।। ६६-६६।।

इत्यन्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने स्वस्थवृत्तच्छरके 'न वेगान्वारणीयो' नाम सत्तमोऽस्थायः ॥ ७ ॥ अस्य स्वीर



### अष्टमोऽष्यायः ।

### अथात इन्द्रियोपक्रमणीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

आहार एवं 'स्वस्थ-चतुष्क' कहने के अनन्तर 'इन्द्रियोपक्रमणीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करते हैं जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था।। १-२॥

इह खलु पञ्चेन्द्रियाणि पञ्चेन्द्रियद्रव्याणि पञ्चेन्द्रियाधिष्ठानानि पञ्चेन्द्रियार्थाः पञ्चेन्द्रियबुद्धयो भवन्तीत्युक्तमिन्द्रियाधिकारे ॥ ३ ॥

इस आयुर्वेद के प्रकरण में पाँच इन्द्रियों हैं। पाँच हो इन्द्रियों के आह्य द्रव्य हैं। पांच ही इन्द्रियों के अधिष्ठान हैं। पांच ही इन्द्रियों के अर्थ, पाँच प्रकार की इन्द्रियों का ज्ञान है ऐसा पूर्वाचार्यों ने इन्द्रियों के विषय में कहा है।।

अतीन्द्रियं पुनर्मनः सत्त्वसञ्ज्ञकं चेत इत्याहुरेके, तदर्थात्मसंपत्त-दायत्त्वेष्टं चेष्टाप्रत्ययभूतमिन्द्रियाणाम् ॥ ४ ॥

'मन' अतीन्द्रिय अथात् इन्द्रियों में सूक्ष्मतम है वह इर्धा मन को 'सत्तव' कहते हैं। इसी मन को कितने 'चित्त' इस नाम से कहते हैं। वह मन अपने विषय और अत्मा इन की श्रेष्ठता के अधीन व्यापार वाला है और इन्द्रियों की चेष्टाओं का कारण है। एवं इन्द्रियों की चेष्टाओं, व्यापार वा प्रतिति का कारण मन ही है॥ ४॥

स्वार्थे न्द्रियार्थ-संकल्प-व्यभिचरणाश्चानेकमेकस्मिन् पुरुषे सत्त्वम्, रजस्तमः सत्त्व-गुण-योगाशः, न चानेकत्वम्, नद्येकं झेककाळमनेकेषु प्रवर्तते, तस्मान्नेक-काळा सर्वे न्द्रिय-प्रवृत्तिः ॥ १॥

बास्तव में 'मन' एक ही है, परन्तु इन्द्रियों के अपने २ द्रव्य में विषय के संकल्पों के बदलते रहने से एक पुष्प में अनेक मन एवं मन के सत्त्व गुण होने पर, सच्च, तमस् इन गुणों के न्यूनाधिक होने से अनेक मन एकही मनुष्य में प्रतीत होते हैं। बास्तव में मन एक ही है अनेक नहीं है। क्योंकि एक ही समय में एक मन अनेक इन्द्रियों में प्रवृत्त नहीं हो सकता इसिक्ष्य एक ही समय में सब इन्द्रियों की प्रवृत्ति नहीं होती॥ ५॥

िक्ष्यन्युगुणं चामीक्ष्णं पुरुषमनुवर्वते सस्यम् , तत्सस्यमेशोपविस्नन्ति भारतिकारिकानुस्यान् ॥ ६ ॥

ि जिस गुण ( सत्व, रजस् या तमस ) वाला मन बार बार अनु-

सरण करता है, मन को उसी ही गुणवाला मुनि लोग कहते हैं। क्योंकि जिस गुण की अधिकता होगी उसी गुण वाला मन होगा ॥ ६ ॥

मनः-पुरःसराणीन्द्रिजाण्यर्थ-ब्रहण-समर्थानि भवन्ति ॥ ७ ॥ इन्द्रियां मन को साथ में लेकर ही विषय के ब्रहण करने में समर्थ होती हैं । बिला मन के इन्द्रियां विषय को ब्रहण नहीं कर सकती ॥ ७ ॥

तत्र चक्कः श्रीतं प्राणं रसनं स्परीतमिति पठनेन्द्रियाणि ॥ ८ ॥ पञ्जेन्द्रियद्रव्याणि—स्तं वायुव्येतिराते भृषति ॥ ६ ॥ पठनेन्द्रियाधिष्टानानि अक्षिणी कर्णौ नासिके जिह्ना त्वक् चेति ।१०! पठनेन्द्रियाथीः—शब्द स्परी-स्परास्त सन्त्राः॥ ११ ॥

आंख, श्रोत्र, नासिका, जिहा और त्वचा ये पांच इन्द्रियों हैं। पांच इन्द्रियों के पांच प्राह्म व्याप्त हैं, तथा आकाश, वायु अग्नि, जल आर पृथिवी। इन्द्रियों के पांच अधिप्रान हैं, तथा चत्तु गोलक टी. दोगों बाह्म कान, जीम, दोनो नासिकार्ये और त्वचा। इन्द्रियों के पांच विषय हैं:—राब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध। इन्द्रिय-रान भी पांच प्रकार का है -चसुझांन, श्रोत्र-ज्ञान, गन्ध-ज्ञान, रस ज्ञान और स्पर्ध ज्ञान ॥ द-११॥

पञ्चेन्द्रियबुद्धयश्चश्चबृद्धयादिकाः, ताः पुनरिन्द्रियेन्द्रियार्थसत्त्वा-स्मसंनिकर्पजाः क्षणिका निरुचयास्मिकाश्च, इत्येतत्रञ्चपञ्चकम् ॥१२॥

ये पांची रन्द्रियों के विषय, मन और आत्मा इनका एक साथ संबोग होने से उत्पन्न होते हैं। यह और हो क्षणिक निश्चयात्मक ( स्थायो ज्ञान ) है। इस प्रकार से ये पांच-पांच पदार्थों के मनुह होते हैं॥ १२ ॥

मनो मनोऽथीं बुद्धिरात्मा चेत्यध्यात्म-द्रव्य-गुण नंयदःशुभाश्यम-प्रवृ-त्तिनिवृत्ति हेतुरुच, द्रव्याश्रितं च कर्म, यदुच्यतं क्रियेति ॥ १३ ॥

मन, मन के अर्थ (बियय), बुद्धि और आत्मा यह अध्यात्म द्रव्यों का और गुणों का संग्रह है। तथा जो कर्म द्रव्य में आश्रित है उसे किया कहते हैं। 'शुभग दोनों लोकों में कल्याणकारी, अशुभ (लाकों में निन्दित), प्रहृत्ति, निहृत्ति ये कारण हैं।।१३॥

तत्रानुमानगम्यानां पञ्च-महामृत-विकार समुदायात्मकानामपि स-तामिन्द्रियाणां तेजस्वश्चषि, ख श्रात्रे, घाणे क्षितिः, आपो रसने, स्पर्शनेऽ-निटो विरोपेणोपदिस्यते ॥ १४ ॥

अनुमान द्वारा जानने योग्य इन्द्रियां पंचमहाभूतों के विकार के समक्ष्य जियन हुई हैं तो भी, तेज आंखों में, आकाश श्रोत्रों में, पृथिवी हो के और जरू रक्ता में और वायु त्वचा में विशेष रूप से रहते हैं ॥ १४ नी के

तत्र यद्यदात्मकमिन्द्रियं विशेषात्तत्तदात्मकमेवार्थमनुषावति, तत्स्वभावाद्विभुत्वाच ॥ १४॥

यद्यीतियोगायोगर्नस्यमध्यासारत्यमनस्यमिन्द्रयं विकृतिमापद्यमानं यथास्यं बुद्धयुप्यातायः संस्थातं, समयोगारबुनः अकृतिमापद्यमानं यथास्यं बुद्धिमाप्याययति ॥ २०॥

इनमें मन के साथ इस्त्रिय को तिषय में अतियोग, अयोग, या मिथ्यायांग होने से 'विकृति' अथात् रोग उत्पन्न हाकर अयने अपने जान के नाश के लिये उद्यत हो जाता हैं। रामयोग से इस्त्रिय स्वभाव में रहकर अपने अपने जान की बृद्धि करती हैं। यमान अयान् उत्वत योग से कृद्धि होतो है॥ १६॥

मनसस्तु चिन्त्यमथः, वत्र सन्तो तुद्धेश्च व एव समानावि हीन-मिष्यायोगाः प्रकृति-विकृशन्देवयो भवन्ति ॥ १० //

मन का विषय जिन्तन करना है ( नृत्य, हुःत्य, प्रयस्त आदि जिन्तनीय होने से मन के विषय हैं )। इसाविये मन और बुद्धि का समान योग स्वस्थता कारण है और मन एवं कृदिका अतियोग या हीनयोग अथवा मिथ्यायोग विकृति अर्थात् 'विकार' या रोग का कारण है ॥ १७ ॥

तत्रेन्द्रियाणां समनस्तानामनुष्तत्रानामनुष्तापाय प्रकृतिभावे प्रय-तितव्यमेनिहेतुभिः। तद्यथा—सात्म्येन्द्रियार्थसंयोगेन, बुद्धया सम्यग-वेक्ष्यावेक्ष्य कमणां सम्यक्प्रतिपादनेन, देशकालात्मगुणावेषरीतोपसेव-नेन चेति । तस्मादात्महितं चिकीषेता सर्वेण सर्वं सर्वदा स्मृतिमास्याय सद्वृत्तमनुष्ठेयम् । तद्धयनुष्ठितं युगपत्संपादयत्यर्थेद्वयमारोग्यमिन्द्रि-यविजयं चेति ॥ १८ ॥

इसिलिये अपनी प्रकृति में रियत मन सिहत इन्द्रियों को स्वस्य तथा अपने ृष्येषुं रखने के लिये, विकृति से बचाने के लिये निम्न कारणों द्वारा प्रयत्न । उचित अनुकूल रूप से इन्द्रिय और विषय के संयोग न अति, न हीन और न सिध्यासंयोग से, एवं बुढि द्वारा भळी प्रकार देखकर कर्मों को उचित रूप में करने से और देश, काल, आत्मा के गुण के अविपरीत, हितकारी वस्तुओं के सेवन करने से इन्द्रियां उपतप्त न होकर प्रकृति अवस्था में रहती हैं। इजिंछये अपना या अपने शरीर का और आत्मा का कल्याण चाहने वाले छन पुरुषों को सदा स्मरण रखकर सद्वृत्त का (पांचों इन्द्रियां को मन के साथ संयुक्त करके) मन, वचन और कर्म से पालन करना चाहिये।

इस सद्वृत्त के पालन करने से आरोग्यता एवं 'इन्द्रियविजय' दोनों कार्य एक साथ ही सिद्ध हो जाते हैं॥ १८ ॥

तत्सद्वृत्तमस्त्रिलेनोपदेक्ष्यामः । तद्यथा—देव-गोः ब्राह्मण-गुरु-ष्टृद्ध-सिद्धाचार्यानचेयेत्, अग्निमुपाचरेत् , ओषधीः प्रशस्ता धारयेत् , द्वौ कालानुपस्प्रशेत् , मलायनेष्वभीक्ष्णं पादयोश्च वैमल्यमादध्यात् . त्रिः पक्षस्य केश-२मश्र-लोम-नखान् संहारयेत् , नित्यमनुपहतवासाः सुमनाः सुगन्धिः स्यात् ॥ १८ ॥

इस सद्वृत को सम्पूर्ण रूप में कहते हैं—देवता, गी, ब्राह्मण, गुरु (माता पिता अभ्यागत अतिथि) वृद्ध (विचावृद्ध, धनवृद्ध, आयुवृद्ध, शीर्यवृद्ध, ) तिद्ध (तापस, भित्तुक), आचार्य (उपनयन संस्कार करने वान्न गुरु), हनकी पूजा सेवा करनी चाहिये। अग्निहोत्र प्रातःसायं दोनों समय करना चाहिये, अग्निन्दित, ( दांधों को नष्ट करने वाली ओषधियां) वनस्पतियां, धारण करनी चाहियें। दोनों समय प्रातःसायं स्नान करना चाहिये। मल के स्थानों को बार बार एवं पांव को सदा प्रातःसायं स्नान करना चाहिये। मल के स्थानों को बार बार एवं पांव को सदा पवित्र रक्से। बाल, दाई।, मूंछ नास्तृन, कक्ष के एवं गुद्ध स्थानों के बालों को पन्द्रह दिन में तीन बार, पांच पांच दिन के पांछे कटवाना चाहिये। नित्य प्रति शुद्ध वस्त्र धारण करे।। १९॥

साधुवेशः प्रसाधितकेशो मूर्धे-श्रोत्र घ्राण-पाद-तैळ-तित्थो धूमपः, पूर्वाभिभाषी, धुमुखः, दुर्गेष्वध्रयुपपत्ता, होता, यष्टा, दाता, चतुष्प-थाना नमस्कत्तां, बळीनामुपहर्ता, अतिथीना पूत्रकः, पिरुध्यः पिरुद्धरः, काळे हित-मित मधुरार्थवादी, वश्यारना, धर्मारमा, हेतावीषुः, पळे नेषुः, ति-श्चिन्तः, निर्भाकः, धीमान्, हीमान्, महात्साही, दशः, श्रमावान्, धार्मिकः आस्तिकोः, विनय-बुद्धि-विद्याऽभिजन-वयोग्रद्ध-सिद्धाचार्याणामुपासिता, छत्री, दण्डी, मौळी, सोपानत्कः, युगमात्रहोग्वचरेत्, मङ्गळाचार्क्षः कुचेळास्थि-कुरुद्धानेध्य-केश-तुषोत्कर-भस्म-कपाळ-स्नान-विक् ति भीरिक्षः और परिष्ठक्ती. प्राक्षः श्रभाद ज्यायामवर्जी च स्यातः सर्वप्राणिष कि

स्वात् , क्रुद्धानामनुनेता, भीतानामाश्वासयिता, दीनानामभ्युपपत्ता, सत्वसन्धः, सामप्रधानः, पर-पुरुष-बचन-सहिष्णुः, अमर्षेष्नः, प्रशम-गुणदर्शी, राग-द्वेष-देतूनां हन्ता च ॥ २०॥

उत्तमवेश धारण करे, शिर के बाल संवार कर कंबी कर रक्खे, शिर, कान त्वचा पर तैल का मर्दन करे, नित्य प्रति प्रायोगिक धूमगान करे, घर आये हुए का या मिलने पर पहिले कुशल क्षेम पूछे, सुमुख, सुन्दर, प्रसन चेहरे वाला कठिन अवसरों पर भी सोचकर काम करने वाला. होम करने वाला. यज्ञ-देवयज्ञ पित्रयज्ञ, ब्रह्मयज्ञ, वैश्वदेव यज्ञ और तृयज्ञ करने वाला. दान देनेवाला, चौराहों को नमस्कार करने वाला, देवता के लिये उपहार भेंट देने बाला, अम्यागतों को पूजा करने वाला, पिता पितामह आदि को श्रद्धापर्वक अन वस्त्र देने वाला हो, समय पर हित परिमित और मधुर अर्थ से युक्त वाणी बोले। जितेन्द्रिय संयमी, धर्मात्मा हो, दुसरे की उन्नति को देखकर उन्नति करने में ईपा भाव रखे कि मैं भी ऐसा करूँ जिस से मेरी भी उन्नति हो. परन्त फल में ईर्षा न करे। चिन्ता रहित न डरने वाला, साइसी आहार और व्यवहार को छोडकर अन्यत्र लजाशील, महत्त्वाकांक्षी, उत्साही, कामों में निपण, प्राणियों पर क्षमा करनेवाला, अपकारी को भी खमा देने वाला धर्म में चित्त रखने वाला, आस्तिक ( वेदादि सत् शास्त्रों को मानने वाला ), विनय बुद्धि, विद्या, अभिजन (पवित्र कुलोत्सि से), और आयु में जो बड़े हों, सिद्ध, तप से जो बड़े हों ऐसे तपस्वी, और आचार्य ( सावित्री का उपदेश देने वाले गर ) इनकी सेवा करे। छत्र और दण्ड धारण करे, व्यर्थ या अकाल में न बोले. जूता पहिने, अपने चारों ओर कुछ दूर (चार हाथ ) तक देखता हुआ चले। मंगलजनक कियाशील रहे. कुचले ( मैले वस्त्र ), हाइ-मांस, कांटे युक्त, अमेध्य अपवित्र ( इमशान आदि, ) बाल, धान्यों के तुष, रोड़े-कंकड आदि, राख, धड़े आदि के ठीकरे, नहाने के स्थान, पूजा स्थान, इन स्थानों को छोड़ने वाला हो। अम से पूर्व ही आधी (शक्ति से) व्यायाम को छोड़ दे, सब प्राणियों में बन्धभाव भातू भाव रखने वाला, कोधी पुरुषों को मनालेने वाला, डरे हुए पुरुषों के लिये आश्वासन (सांत्वना), देने वाला, दीनों ग्रीबों के लिये उपकार करने वाला, सत्य प्रतिज्ञा वाला, शान्ति को मुख्य गिनने वाला, कि के कठोर बचनों को सहन करने बाला. अकोधी, कोधियों को शान्त

शान्तिमान् , लड़ाईश्वगड़े के कारणों को नष्टकरने वाला हो॥२०॥ पात्, नान्यस्वमाद्द्यात्, नान्यक्षियमभिखपेकान्यश्रियम्, न वैरं रोचयेत् , न कुर्यात्पापम् , न पापेऽपि पापी स्यात् , नान्यदोषान ब्यात , नान्यरहस्यमागमयेत् , नाधार्मिकेन नरेन्द्रद्विष्टः सहाऽऽसीत, नोन्मत्तेर्न पतितर्न भ्रणहन्त्रभिर्न श्चद्रेर्न दुष्टैः, न दुष्टयानान्यारोहेन्, न जानुसमं कठिनमासनमध्यासीत, नानास्तीणेमसुपहितमविशालमसमं वा शयनं प्रवद्यतः, न गिरि-विपन-मस्तवेष्यतुचरेत् , न द्रममारो-हेत् , न जलोश्रदेगमवगाहेत , कृलच्छायां नोपासीत, नाम्न्युत्पानमभि-तश्चरेत्, नार्वेहसेत्, न शब्दवन्तं साहतं सुब्चेत्, सासंवृतसुखो जुम्मां क्षवश्चं हास्यं वा प्रवर्तयेत्, न व्यक्तिकां कुट्यायात्, न दन्नान् विषट्टयेत्, न नखान् वाद्येत्, नात्थान्यभिद्दन्यात्, ने भूमि विखित्, न छिन्दाचणम्, न लाएं सृद्गीयात्, न विगुणमङ्गेश्वेष्टेत, ज्योतींच्यरिनममेध्यमशस्त्रक्च नाभिवाक्षेत , न हुङ्कर्याच्छवम् , न चेत्य-ध्वज-गुरु-गुरुयाहास्त-च्छायामाकामेत्, न क्षपास्य नर-सदन-चेत्य-चत्वर-चतुष्पंथोपवन-रमशानाघात्रनान्यासेवत, नैकः शृन्यगृहं न चाटवीमनु-प्रविशेत्, न पापवृत्तान् छी-सित्र-भृत्यान् भजेत, नात्तमित्रिक्येत, नाव-रानुपासीत, न जिल्लां राचयेत्, नानार्थनाश्रयेत्, न भवमुत्वादयेत्, न साहसातिरवप्त-प्रजागर-स्तान-पानाझनान्यालेबेयः नार्ध्वजानश्चिरं तिष्ठेत्, मञ्जाकानुपसर्पेन्न दंष्ट्रिणा स विकाणियाः, पुरावातातवावस्या-यातिप्रवातान् ज्ञात्, कृष्टि नाऽऽरसेः, नानु।नपृताटिनमुपासीत, मोच्छिष्टा नाथःकृत्वा प्रतापदेत् , नाविगःक्टः । नाष्ट्रायदना न नग्न डपरप्रशेत्, न स्नोनशाच्या स्ट्रराडुत्तनाङ्गम्, म केशात्रीण्यनिहन्यात्, नोपरपुर्यं त एव बानर्सा विभ्रयात्, नारपृष्ट्वा रहाक्य-पूष्य-मञ्जल-सुम :-सोऽभिनिष्कामेत्,न पूज्य-मङ्गलान्यपसन्यं गच्छत्,नेवराण्यतुरक्षिणम्॥

झूठन बोले, दूसरे के घन को न लेवे, दूसरे की स्त्री को न चाहे, दूसरे की सम्पत्ति की चाहना न करे, वैर न करे, पाप न करे, पाप में मन न छगाये अथवा पापी पुरुष पर भी पाप न करे, दूसरों के दोगों को न कहे, दूसरों की गुप्त बातों को न जाने अधार्मिक, एवं राजा ने द्वेष करने वाले (राजशत्रुओं) के साथ न बैठे, पागल, पतित, नीच कर्म करने वाले, चाण्डाल आदि, भ्रूण-**घाती** ( गर्भपात करने वाले ) सुद्र, ( छोटे पुरुष ) दुष्ट ( चार डाकू आदि ) के साथ न बैठे। दुष्टयान (अनम्यस्त घोड़े आदि) पर न बैठे, घुटने 🖘 कर ( उत्कट आसन से ) भी देर तक न बैठे, बिना नीचे बिछाये, हुई और **हाने रक्ले** बिना, संकुचित स्थान पर,ऊंची नीची जगह पर न सोटे रूर्ी

=

्रस्तपाणिनास्तातो नोपहतवासा नाजपित्वा नाहुत्वा देवतास्यो सिंद्रस्त पुरुष्यो नादत्वा गुरुस्यो नातिथिस्यो नोपाश्रितेस्यो नापुण्य- गन्यो नामाछी नाप्रक्षालितपाणिपादवदनो नागृद्धसुखो नोदङ्मुखो न विमना नाभक्ताशिष्टाशृचि-छिधित-परिचरो नापात्रीष्वमेष्यासु नादेश नाकाले नाकीणें नादस्वाऽप्रमग्नये नाप्रोक्षितं प्रोक्षणोदकैने मन्त्रेरत-भिमन्त्रितं न छत्सयन् न छत्सितं न प्रतिकूलोपहितमन्नमाददीत, न पर्शुवितमन्यत्र मांस-हरित-शुष्क-शाक-फल्ल-मस्येष्ट्यः। नाशेषसुक्स्याद् न्यत्र दिध-मधु-ल्वण-सक्तु-सर्विष्ट्यः। न नक्तं दिध सुखीत, न सक्तं-कानश्रीयात्, न निशि न सुक्त्वा न बहून् न द्विनोदकान्तरितान् न िक्षस्वा द्विजीमक्षयेत्।। २२॥

इन अवस्थाओं में भोजन न करे-रत्न को हाथ में छिये बिना, स्मान किये बिना, वस्त्र पहिने बिना, गायत्री जप किये बिना, हवन किये बिना, देव-ताओं के लिये दिये बिना, पिता माता को खिलाये बिना, आचार्य एवं बड़ परुषों को, अतिथियों को, आश्रितों को खिलाये बिना, अश्रभ गन्धवाला. पुष्पमाला धारण किये बिना, हाथ पांव मुख धोये बिना, मिकन मुख से. उत्तर दिशा की ओर मुख करके, अन्य मन से, विना भक्ति के दिया, ठीक प्रकार से या पवित्रता से न दिया, भूखे के हाथ से परसा, बिना पात्रों के मैंले पात्रों में, अदेश में. ( मैले वा अनुचित स्थान पर ) कुसमय में, संकुचित स्थान में, अग्नि को दिये बिना ( वैश्वदेव यज्ञ किये बिना ). प्रोक्षणोदक से विधिपूर्वक प्रोक्षित किये बिना, ( वेदमन्त्रों से अभिमन्त्रित किये बिना ) निन्दा करते हुए, निन्दित और प्रतिकल अन को अपने मन के विरुद्ध मनुष्यों के पास में भोजन नहीं करना चाहिये। पर्यूषित जिसे एक रात बीत गई है ऐसे बासी भोजन का नहीं खाना चाहिये। मांस, हरड़, सुखे हुए शाक, फल इनको बासी अर्थात् एक रात बीतने पर भी खा सकते हैं। सम्पूर्ण न खावे, पात्र में थोड़ा छोड़ देना चाहिये। परन्तु दही, शहद, लवण, सत्तृ और घी इनको सम्पूर्ण खा छेना चाहिये, पवित्र होने से इन को झुठा न छोड़े। रात में दही नहीं खाये, अकेले स्तुओं को न खाये अर्थात् केवल सत् न खाये। रात में सत् न खाये, भोजन खाकर सत्त् न खाये, बहुत अधिक मात्रा में सत् न खाये, एक दिन में दो बार सत् ने खाये, पानी में भीगे हुए सत् या जो का सत् बनाकर नहीं खाना चाहिये। दाँतों से काटकर न खाये॥ २२॥

नानृजुः ध्रयात्राचान शयीत। न वेगितोऽन्यकार्यः स्थात्। न बाष्य-निन-सटिल-सोमार्क-द्विज-गुरु-प्रतिम्रुखं निष्ठीविका-वात-वर्षोः गः :सजेत्, न पन्थानमवमूत्रयेत्, न जनवति नामकार्छे। जप-अस्टि-मञ्जळ-क्रियासु श्रीष्मसिङ्घाणकं मुख्येत्।। २३॥ विना शुके छींक न छे. न खाये, न सोये। मल-मूत्र आदि के वेग उपस्थित होने पर दूसरा काम न करे, पहला वेग का निराकरण करे। वायु, अग्नि, जल, चन्द्रमा, सूर्य, ब्राह्मण, गुरु, पिता, माता, इनकी अर मुख करके न यूके, न अगान वायु और मल, मूत्र का त्याग करे। रास्ते में, मनुष्यों के बैठने के स्थान में, भोजन के समय मूत्र त्याग न करे। जप, हवन, पठन, बलि, पवित्र क्रियाओं के स्थान पर नाक का मल (सिंघाणक) नहीं पैके ॥ २३॥

न स्वियमवज्ञानीत, नातिविश्रम्भयेत्र गुर्झमनुश्रावयेत्राधिकुर्याम् । न रजस्वलो नाऽऽतुरां नामेध्यां नाशस्तां नानिष्टरूपाचारोपचारां नाद्क्षां नादिक्क्षणां नाकामां नान्यकामां नान्यक्षियं नान्ययोनिं नायोनी न चेत्य-चत्त्र्ययोपवन-इमरान-धान-सिल्लोपधि-द्विज-गुरु-सुरालयेषु न सन्ध्ययोनीतिथिषु नाशुचिनाज्ञप्यभेषज्ञां नाप्रणीतसंकल्पो नानुपस्थिन-प्रह्मां नाभुक्तवान् नात्यशितो न विषयस्थो न मूत्रोच्चारपीडितो न श्रम-व्यायामोपवास-क्लमभिह्तो नारहित व्यवायं गच्छेन् ॥ २४ ॥

स्त्री का तिरस्कार न करें । स्त्री का अधिक विश्वास न करें । स्त्री को गुप्त वात न कहें । स्त्री को अधिकारी न करें, अधिकार न देवे । रजस्वला, रोगिणी, अपिकत, चण्डाल आदि, कुष्ट आदि निन्दित रोग से पीड़ित, इन्छित रूप आचार-उपचार से रहित, अचतुर, जो स्वयं नहीं चाहती हो, दूवरे पुरुष को चाहने वाली, परस्त्री, असमानजातीय, कामनारहित इन स्त्रियों के साथ, वा यांनि को छोड़कर अन्यत्र गुदा या गुख में, मैथुन नहीं करना चाहिये । चैत्य (देवता का मन्दिर), चौराहा, आंगन, उपवन, बाग, इमशान, वध्य-भूमि में, पानी, ओषधि, बाहाण, गुरु, माता-पिता और मन्दिर के पास, प्रातः साथ दोनों सम्ब्याकालों में, अति अधिक मात्रा में, निषद्ध तिरिथ्यों में (पूर्णिमा, अष्टमी, चतुर्दशी, संक्रान्ति, खाद दिनों में, अमावस्था में, प्रतिपदा में ), अपवित्रित अवस्था में, वालीकरण औषध खाये बिना, मन में मैथुनेच्छा किये बिना, खिक्षन में उरोजना हुए बिना, खाये बिना, साली पेट, अधिक खाये, पेट मर के और विश्वम स्थान पर स्थित होकर, मूत्र थेग से पीड़ित, खुले अनावृत स्थान में की के ताथ मैश्वन कर ॥ २४॥।

न सतो न गुरून् परिवदेन् , नाशुचिरभिचार-कर्म-चैत्य-पूज्य-पूजा-ध्वयनमभिनिकेर्रयेत ॥ २४ ॥

े अध्यक्षम या गुरुषनों की निन्दा न करें । अपवित्र अवस्था में अभिचार विद्या का क्रमांग, स्टेनादि उपचार ) कर्म, चैत्य पूषा, एवं वेचता, का, अध्ययन, पठन आदि नहीं करें ॥ २५ ॥ न विद्युत्त्वनार्तेषीषु नाभ्युदितासु दिश्च नाग्निसंप्छवे न भूमिकम्पे न महोत्सवे नोल्कापाते न महाप्रहोपगमने न नष्टचन्द्रायां तियौ न सन्ध्ययोनीमुखाद् गुरोनोवपतिर्तं नातिमात्रं तान्तं न विस्वरं नानवस्थि-तपदं नातिहृतं न विङंग्वितं नातिक्छीयं नात्युक्त्वैनोतिनीचैः स्वरे-रध्ययनमभ्यसेत् ॥ २६ ॥

निम्न अवस्थाओं में अध्ययन-पठन नहीं करना चाहिये—ऋछु के बिना विजली चमकने पर, दिशाओं के जलने पर, ग्राम नगर आदि में आग लगने पर, मुकम्प आने पर, विवाहादि बड़े उत्सवों में, विजयादशमी, दीपमालिका होले आदि में, उत्कापात होने पर, चन्द्रमहण, या सूर्यप्रहण होने पर, कृष्णपक्ष की चतुर्दशी, अमावस्या और प्रतिपदा को जिन तिथियों में चन्द्रमा नहीं दीखता, सन्ध्या कालों में, गुरुके मुख से विना पढ़े, अक्षर का छोड़ते हुए, खाते हुए, अधिक मात्रा में, रुख स्वर से, म्यर के विना, पदों की व्यवस्था के विना, विराम आदि चिह्नों का ध्यान न रखकर, रुक रुक कर, अति निर्धल (बल्हीन), बहुत ऊँची आवाज से बहुत जार से, बहुत धीमो आवाज से मी नहीं पढ़ना चाहिये॥ २६॥

नातिसमयं जहात्। न निवमं भिन्धात्। न नक्तं नादेशे चरेत।
न सन्ध्यास्वभ्यवद्दाराध्ययन-स्त्री-व्यन्त-सेवी त्यात्। न वाल-वृद्ध-लुव्धमूर्ज-क्रिष्ट-क्रीवैः सह सल्यं कुर्यात्। न मध-यूत-वेश्या-प्रसङ्ग-रुचिः
स्यात्, न गुद्धं विशृण्यात्। न कश्चिदवज्ञानीयात्। नाहंमानी स्यान्नादक्षो
नाद्क्षणो नास्यकः। न व्रक्ष्यणान् परिवदेत्। न गवां दण्डमुखच्छेत्,
न वृद्धान् न गुरुन् न गणान् न नृपान् वाऽधिक्षिपेत्। न चातिवृ्यात्।
न वान्धवानुरक्तरुच्छृद्वितीयगुद्धान् वहिः कुर्यात्॥ २०॥

समय को न खोये । नियम का उल्लंघन न करे । रात्रि में न घूमें । जंगल आदि बीयाबान स्थानों में न घूमें । सन्ध्या समयों में भोजन, अध्ययन, मैसुन, नींद नहीं करनी चाहिये । बालक, इ.स., लालची, मूर्ल, कुछ रोगी, नपुंचक अनु-त्साही अल्पस्त्र के साथ मित्रता न करे । मद्य शराब, खुआ, बेश्या इनमें मन नहीं लगाये । गुत रहस्य को न कहे । किसी का भी अपमान न करे । अहंकार या धमण्ड न करे । कार्यों में मूद्ध न रहे । गुणों में दोषों को न देखे । निन्दक, खुगळ्लोर न बने । बाह्मणों की निन्दा न करे । गाय के प्रति हरण उठाये । जो अपने अनुकृत्व हो उनकी निन्दा न करे । गुड, कीर आचार्य, सभा, बयोह्द, जनसपृह, समाज और राजा की

भाई बन्धु आदि, अनुरक्त, स्नेहो, मित्र आदि, आपित्त में सहायक इनको कमी बाहर न निकाले, कष्ट न दे ॥ २७ ॥

नाधीरो नात्युच्छितसत्त्वः स्यात् । नायृतभृत्यो, नाविश्रव्धस्त्रजनो, नैकः सुखी, न दुःखरीछाचारोपचारो, नसर्वविश्रम्मी, न सर्वाभिराङ्की, न सर्वकालविचारी। न कार्यकालमनिपातयेत्। नापरीक्षितमिभिनिविश्रोत्। नेन्द्रियवरागः स्यात्। न चक्छलं मनोऽनुभ्रामयेत्। न बुद्धीन्द्र-याणामतिभारमाद्ध्यात्। न चातिरीर्घस्त्री स्यात्। न कोषद्ध्यात् वुद्धनिद्ध-याणामतिभारमाद्ध्यात्। न चातिरीर्घस्त्री स्यात्। न कोषद्ध्यात् विद्यस्यात्। न साकमनुवसेत्। न सिद्धावौस्युक्यं गच्छेन्नासिद्धौ दैन्यम्। प्रकृतिमभीक्ष्णं स्मरेत्। हेतुप्रभावनिश्चितः स्यात् हेत्वारम्भनित्यश्च । न कृतमित्याश्वसेत्, न वीर्षं जद्यात्। नापवादमनुस्मरेत्। २०॥ २०॥

बहुत अधीर, उतावला जल्दबाज न हो, बहुत उच्छुङ्कल उद्धत न बने । नौकरों का पापण अवस्य करे। अपने मनुष्यों में, घर के आदिमियों में अवि-श्वास न करे। अकेला सख का अनुभव न करे। अकेला मधुर पदार्थ न खाये शील ( स्वामाविक व्यवहार ), आचार, ( शास्त्रानकुल व्यवहार ), उपचार, ( वस्त्र धारण करने और रहन सहन ) में दःखी व्यक्तियों की भाँ ति ( गरीबों को तरह ) न रहे: सभ्य बनकर रहे । सब जगह सब का विश्वास न करे । सब स्थानों पर सब का अविज्ञास भी न करे. सन्देह भी न करे । सब समय शोचता विचारता भी न रहे। काम के समय का उल्लंघन न करे। अपरीक्षित (अज्ञात) स्थान आदि पर न बैठे न जाये। इन्द्रियों के वश में न हो। चंचल मन की इधर उधर न घुमावे । बुद्धि, और ज्ञानेन्द्रियों का अतियोग न करे. उन पर अधिक बोझ न डाले. अधिक विषय सेवन न करे। दीर्घ-सूत्री अर्थात् विलम्ब से काम करने वाला न बने । जितना कांध आये उतना उम्र कर्म न करे और जितनी खशी हो उतनी अधिक खशी न मनाये। शोक चिन्ता के वश में न हो । कार्य में सफलता मिलने पर बहुत प्रसन्न न हो और कार्य में असफलता गिलने पर दीन. ( उदास चेहरा ) न बनाये मुंह न लटकाये । बार बार प्रकृति अर्थात जन्म मरण के स्वमाव को ध्यान में रखे। अप कारण से कार्य का आरम्म करे । इतना कर लिया बस है, यह समझकर बैठ न जाये । वीर्य (परा-

र) का त्याग न करे। निन्दा का स्मरण न करे॥ २०॥

प्तमाश्याक्षत-तिल-कुश-सर्वपैरिननं जुहुयादात्मानमाशीर्भिरा-निर्मे नापगच्लेच्छरीराद्, वायुर्ने प्राणान।द्यातु, विष्णुर्मे हो मे वीर्थे शिवा मा प्रविशन्त्वाप आपोहिक्षेत्यपः

स्प्रोत्, द्विः परिमृज्योष्ठो पादौ चाभ्युक्ष्य मूर्धनि स्नानि चोपस्प्रशेदद्भि-रात्मानं हृदयं शिरश्च, त्रह्मचर्य-ज्ञान-दान-मैत्री-कारुण्य-हृषोपेक्षा-प्रशम-परश्च स्यादिति॥ २८॥

अपवित्र अवस्था में उत्तम गो का घी, अक्षत, तिल, कुशा और सरसं द्वारा अग्नि में वेदमन्त्रों से इवन न करे और प्रार्थना करे कि अग्नि मेरे शरीर से बाइर न जाये । वागु मेरे अन्दर प्राणां को धारण करें । विष्णु मेरे अन्दर बल का संचार करें । इन्द्र मुझ में बल बढ़ावे । कल्याणकारी जल मुझ में प्रविष्ट हों । 'आपो हिष्टा मयां भुवस्ता न ऊर्जे दधातन०' इस मन्त्र से जल का स्पर्श स्नान आचमन करना चाहिये । दोनो समय भोजन करने के उपरान्त ओष्ठ और पांव की खंकर शुष्क कर लेना चाहिये विर और आंख, कान, नाक इन्द्रियों की जल से स्पर्श करे । फिर अपने हृदय, शिर को जल से स्पर्श करे । क्रिक्सचर्य ( काय और मन वाणि ने मैथुन को छोड़ना ब्रह्मचय्यांश्रम में, गृहस्था-श्रम में भी अपनी पत्नों में भ्रमुकाल को छोड़कर ) तथा अन्यों को शानन्दान, 'मैत्री' सब प्राणियों में आत्मवत् प्रवृत्ति, सब प्राणियों में दयामाव, इर्प, प्रसन्ता सब प्राणियों में, उपेक्षा अर्थात् अप्रतिब्रह बुद्धि, प्रश्रम अर्थात् शान्त इन्द्रिय एवं चित्तवाला वने ॥ २६ ॥

तत्र इलोकाः---

पञ्चपञ्चकमुहिष्टं मनो हेतुचतुष्टयम् । इन्द्रियोपकमेऽभ्याये सद्वृत्तमश्वित्तेन च ॥ ३० ॥ स्वस्थवृत्तं यथोदिष्टं यः सम्यगनुतिष्ठति । म्म समाः शतमन्याधिरायुपा न वियुज्यते ॥ ३१ ॥ मृक्षोकमापूरयते यशसा साधुसंमतः । धर्माथाविति भूतानां बन्धुतामुपगच्छाते ॥ ३२ ॥ परान् सुकृतिनो लोकान् पुण्यकर्मा प्रवद्यते । तस्माद् वृत्तमनुष्टेयमिदं सर्वेण सर्वेदा ॥ ३३ ॥ यद्यान्यद्पि किंचितस्यादनुक्तमिह् पूजितम् । वृत्तं तद्पि चाऽऽत्रेयः सदेवाभ्यनुमन्यते ॥ ३४ ॥

पंचेन्द्रिय और इनके पांच प्रकार, मन एवं चार कारण (समयोग, मिथ्या-योग, हीनयोग, और अतियोग) और सम्पूर्ण सदृद्वत को 'इन्द्रियोग्या' अध्याय में कह दिया है। जो मनुष्य कहे हुए स्वस्थाद्वत कार्या स्प से पाठन करता है वह सी वर्षों तक नीरोग रहता और आयु का भंग नहीं होता, वह सो वर्षतक जीता है। साधुओं से पूजित होकर मनुष्यलोक को अपने यश से भर देता है, यशस्वी बनता है। धर्म और अथ को प्राप्त करता है। सम प्राप्यों के प्रति बन्धुभाव उत्पन्न कर लेता है। पुण्य कर्मों बाला मनुष्य अति उत्कृष्ट लोकों को प्राप्त करता है। इसलिये सब पुरुषों को चाहिये कि सदा इस 'सद्कृष्य' का पालन करे। इस 'सद्कृष्य' के अतिरिक्त और जो कुछ उत्तम कर्म हों जो कि यहां पर नहीं भी कहे हैं, उनको भी स्वीकार करके पालन करना चाहिये ऐसा भगवान् आत्रेय का अभिप्राय है। ३०-२४।

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकवितंसंस्कृते सूत्रस्थाने स्वस्थवृत्तचतुष्के इन्द्रियोगक्रमणीयो नामाऽष्टमोऽच्यायः ॥ = ॥ इति स्वस्थचतुष्कः ॥

## नवमोऽध्यायः।

अथातः खुडुाकचतुष्पादमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अव 'खुडुाक चतुष्पाद' (चिकित्सा के द्धुद्र चार चरण ) नामक अष्याय का व्याख्यान करते हैं, जैसा भगवान आत्रेय ने कड़ा था ॥ २ ॥

> भिषम् द्रव्याण्युपस्थाता रोगी पादचतुष्टयम् । गुणवरकारणं ज्ञेयं विकारव्युपशान्तये ॥ ३॥

वेद्य, आवध, परिचारक और रोगों थे चार पाद अर्थात् चिकित्सा के चार अंग हैं। ये चारों ही विकार अर्थात् रोगों की शान्ति में गुणवान् कारण हैं ॥३॥

> विकारो धातुवैषम्यं, साम्यं प्रकृतिरुच्यते । सुखसंज्ञकमारोग्यं, विकारो दुःखमेव च ॥ ४ ॥

चिकित्सा का लक्षण---

चतुर्णा भिषगादीनां शस्तानां घातुर्वेकृते। प्रवृत्तिर्घातुसाम्यार्था चिकित्सेत्यभिषीयते॥ १॥ गत्तुओं के विषम होने पर भिषक्, रोगी, औषध और परिचारक ये चारों ृत्ये भ्वाले भिलकर धातुओं को साम्य अर्थात् अनुकृत्क करने के क्रिये कुट्ने केई, उसी को चिकित्सा कहते हैं॥ ५॥ वैद्य के गुण--

श्रुते पर्यवदातत्वं बहुशो दृष्टकर्मता ।

दाक्यं शौचिमिति होयं वैद्ये गुणचतुष्टयम् ॥ ६॥

सद्-गुरु के उपदेश में पूर्ण रूप से शास्त्र का ठीक र ज्ञान, चिकित्सा कर्म्म का बहुत बार दर्शन, चिकित्सा कार्य में कुशस्त्रता, चिकित्सा कर्म की सिद्ध-हस्तता, पवित्रता, स्वब्द्धता ये वैद्य के गुण हैं ॥ ६ ॥

द्रव्य के गुण-

बहुता तत्र योग्यत्वमनेकविधकल्पना।

संपच्चेति चतुष्कोऽयं द्रव्याणां गण उच्यते ॥ ७ ॥

(बहुता) द्रव्य की प्रचुरता (योग्यता) रोगियों के दिये जाने वाले द्रव्य में रोग को दूर करने का सामर्थ्य और जिसके अनेक प्रकार के कल्प, (स्वरस कल्क, चुर्ण, कथाय आदि ) बनाये जा सकें, 'सँपत्' अर्थात् रस, वीर्थ, प्रमाव, गुण सम्पूर्ण हों, ठीक २ ऋतु में एकत्र की गई हो, ये चार गुण औषघ में होने चाहिये॥ ७॥

परिचारक के गुण--

षपचारज्ञता दाक्ष्यमनुरागश्च भर्तारे।

शौचं चेति चतुष्कोऽयं गुणः परिचरं जने ॥ = ॥

सेवा कर्म को जानने वाला, कर्मकुशल, रोगी में प्रांति रखने वाला शौच, अर्थात् शुद्धि, स्वच्छता ये चार गुण परिचारक के हैं।। 🗆 ॥

रोगी के गुण--

स्मृति-निर्देश-कारित्वमभोक्तवमथापि च।

ज्ञापकत्वं च रोगाणामातुरस्य गुणाः स्मृताः ॥ ६ ॥

(स्मृति) स्मरण शक्ति, वैद्य के आदेश के अनुसार करने वाला, डरपोक न हो, रोग या चिकित्सा कर्म से न घवराने वाला, अपनी शिकायतों को भळी प्रकार बता सके, ये चार गुण रोगी के हैं॥ ६॥

कारणं षोडरुगुणं सिद्धौ पार्चचुष्टयम् ।
िक्षाता शासिता योक्ता प्रधानं भिषणत्र तु ॥ १० ॥
पक्तौ हि कारणं पक्तप्रथा पात्रेन्धनानछाः ।
विजेतुर्विजये भूभिरचम् प्रहरणानि च ॥ ११ ॥
आतुराद्यास्तथा सिद्धौ पादाः कारणसंक्षिताः ।
वैद्यस्यातर्श्चिकस्थायां प्रधानं कारणं भिषक् ॥ १४

सेलह गुण युक्त चारों पाद मिलकर ही चिकित्सा में कारण हैं। इन सब में प्रधान कारण 'भिषक् अर्थात् वैद्य ही है। क्योंकि वही विशेष रूप से जानने वाला, परिचारक आदि को आदेश देने वाला, दवाइयों का प्रयोग करने वाला होता है। तीनों पाद वैद्य के अथी। हैं और वैद्य स्वतन्त्र है, इसल्ये प्रधान है। खाना पकाने में जिस प्रकार पाचक कारण है, और पात्र, हैंवन और आग ये उसके अथीन रहते हैं और जिस प्रकार विजेता की विजय में भूमि, स्थान, सेना, प्रहरण, शक्त आदि कारण निमित्त वनते हैं, उसी प्रकार खिंड अर्थात् चिकित्सा की सफलता में रोगी, औषध और परिचारक ये तीन कारण निमित्त होते हैं। चिकित्सा में मुख्य कारण वेच ही होता है।। १०-१२॥

मृदण्डचकस्त्राद्याः कुम्भकाराहते यथा । न बहन्ति गुणं वैद्याहते पादत्रयं तथा ॥ १३ ॥ गम्धर्वपुरवन्नाशं यद्विकाराः सुदारुणाः । यान्ति यञ्चेतरे वृद्धिमाशपायप्रतोक्षिणः ॥ १४ ॥ सति पादत्रये हाज्ञा ।भषजावत्र कारणम् ।

जिस प्रकार कुम्हार के बिना मिट्टी, दण्ड, चक ( चाक ) सूत्र आदि मिल-कर भी घड़े को नहीं बना सकते उमी प्रकार बेद्य के बिना रोगी, द्रव्य और परिचारक मिलकर भी चिकित्सा-कार्य में सफलता नहीं प्राप्त कर सकते । रोगी परिचारक और द्रव्य इन तीनों के होनेपर भी अतिशय भयानक जो रोग गन्धर्व पुर की मांति नष्ट हो जाते हैं और दूबरे साधारण राग भी जा थोड़ी चिकित्सा से भी अच्छे हो सकते हैं—वे जो बद्दते हैं—इन दानों में ज्ञानवान् और अज्ञानी वैद्य हो कारण होता है। गन्धर्व पुर जादृगर का बनाया मकान अथवा आकाश का महल ॥ १३-१४ ॥

वरमातमा हतोऽज्ञेन न चिकित्सा प्रवर्तिता ॥ ११ ॥
पाणिचाराग्र्याऽचश्चरज्ञानाद्वीतभीतवत् ।
नौर्माकतवरोवाज्ञो भिषक्चरति कर्मसु ॥ १६ ॥
यहच्छया समापन्नभुत्तार्य नियतायुषम् ।
भिषक्मानी निहन्त्याश् शतान्यनियतायुषाम् ॥ १७ ॥
तस्माच्छास्त्रेऽर्थविज्ञाने प्रवृत्तौ कर्मदर्शने ।
समक् वतुष्टये युक्तः प्राणाभिसर चच्यते ॥ १८ ॥
व्ये भुद्ध वैद्यहर्णाक करे, इससे अच्छा अपनी हत्या कर लेना है । अन्या

के बद्या में पड़ी हुई नाव जिस प्रकार कहीं की कहीं बह जाती है, उसी प्रकार मृद्ध वैद्या भी चिकित्सा-कर्म में प्रवृत्त होता है। नियत आयु वाले रोगियों के स्वतः अच्छा हो जाने से अपने को वैद्या मानने वाला मनुष्य जिनको आयु अभी शेष है, ऐसे सैकड़ो रोगियों को अपनी चिकित्सा से बिना समय के हा श्रीष्ट्र मान से तहा है। इसलिये शास्त्र में तत्त्वार्थ के बान में, किया में, कर्म और कुशबलता में इन चार गुणीं से बुक्त बंध ही 'प्राथाभित्तर' अर्थात् रोगों के जाते प्राणीं को मी लोटा लाने वाला कड़काना है। १५ -१८ ।।

हेती लिक्ने प्रशमने रोगाणामपुनर्भवे । ज्ञानं चतुर्विधं यस्य स राजाहीं विषक्तनः ॥ १९ ॥ जिस वैद्य को रोगोलांत के कारण,व्यण,मशमन, रोगों को शान्ति और पुनः आक्रमण न होना हन चार वातों का ज्ञान है, वहीं 'राजवैद्य' होने योग्य है ॥

शस्त्रं शास्त्राणि सलिछं गुणदोपप्रवृत्त्ये ।

पात्रापेक्षीण्यतः प्रज्ञां चिकित्सार्थं विशोधयेत् ॥ २०॥

शक, शास्त्र और पानी ये तीनों गुण और दोष कां उत्पन्न करने में पात्र की अपेक्षा करते हैं। जैसे निर्माठ पानी मैंले पात्र में रखने से मैंला हो जाता है और स्वच्छ पात्र में साफ दीखता है, तल्बार से जहां दुष्ट चीर आदि का वध हो सकता है, वहां सजन का भी गढ़ा काटा जा उकता है, शास्त्र द्वारा जहाँ रोगी को बचाया जा सकता है, वहाँ मृद्ध वैध मार भी सकता है। इसलिये विकित्सा के लिये वैद्य को अपनी बुद्धि को सदा स्वच्छ रखना चाहिये॥२०॥

विद्या वितकों विज्ञानं स्पृतिस्तरपरता किया।
यस्यैते षड्गुणास्तस्य न साध्यमतिवर्तते ॥ २१ ॥
विद्या मतिः कर्मदृष्टिरभ्यासः सिद्धिराश्रयः।
वैद्यशब्दाभिनिष्पराावल्यमेकंकमप्यदः॥ २२ ॥
यस्य त्वेते गुणाः सर्वे सन्ति विद्यादयः शुभाः।
स वैद्यशब्दं सद्भूतमईन् शणिसुखप्रदः॥ २३ ॥

(विद्या ) आयुर्वेद विद्या, (वितर्कः ) शास्त्रार्थ मूब्बक ऊहापोह, (विद्यान) बहुत शास्त्र के शान से विद्यत्स, (तस्परता ) लग्न, (किया ) चिकित्साकुशस्त्रता जिस वैद्य में ये उपरोक्त छः गुण हैं उसके लिये कोई भी व्याधि असाध्य नहीं है। आयुर्वेद विद्या, विश्वद्ध हुद्धि, हृष्ट चिकित्सा, विकित्सा कार्य में अस्पर्ध अनेक रोगियों को आरोग्य युक्त करने में सफलता, सद्गुद का आश्रय, एक एक भी गुण वैद्य पद प्राप्तकराने में समर्थ है। परन्तु जिस पुरुष्ट में

आदि सब गुण होते हैं, वही सच्चे अथों में 'नेद्य' कहला सकता है। वही प्राणियों के लिये सुख देने वाटा होता है।। २१-२३॥

शासं ज्योतिः प्रकाशार्थं दर्शनं वृद्धिरात्मनः । ताध्यां भिषक्सुयुक्ताध्यां चिकित्तकापराध्यति ॥ २४ ॥ चिकित्सिते त्रयः पादा यस्माद्वेयवयाश्रयाः । तस्मात्मयत्नमातिष्ठेद्धिषक् स्वगुणमंपदि ॥ २५ ॥ मैत्री कारुण्यमार्तेषु, शक्यं प्रीतिष्पेक्षणम् । प्रकृतिस्थेषु भूतेषु, वंद्यवृत्तिश्चतुर्विषेति ॥ २६ ॥

आयुर्वेद शास्त्र तो प्रकाश करने के लिये ज्योति हैं और अपनी बुद्धि आंख है। इन दोनों को मिलाकर ठीक तरह से प्रभंग करके चिकित्सक भूळ नहीं करता। चिकित्सा के तीन चरण रोगों, परिचारक और द्रव्य वैद्य पर ही आश्रित हैं। इसिकेये अपने गुणों को विशेष रूप से प्राप्त करने में वैद्य को प्रयत्नवान् रहना चाहिये। वैद्य का व्यवहार चार प्रकार का है। रोग से पीडित पुरुष में मित्रता और उन पर द्या का भाव; साध्य रोगी में स्नेहभाव, मरणासन्न रोगी में उपेखा बुद्धि रखना।। २४-२६॥

तत्र रहोकौ--

भिषरिजतं चतुष्पादं पादः पादश्चतुर्गुणः । भिषक् प्रधानं पादेश्यो यस्माद्वेदास्तु यद्गुणः ॥ २० ॥ ज्ञानानि बुद्धिर्वाद्यो च भिषजां या चतुर्विधा । सर्वभेतज्जतुष्पादं खुड्डाके अंप्रकाशितम् ॥ २० ॥

चिकित्सा के चार चरण प्रत्येक चरण के चार-चार गुण, सब नरणों में प्रधान भिषक है, क्यों प्रयान है? वैद्य के गुण, वैद्यों की चार प्रकार को बुद्धि और बाझी बुद्धि यह सब 'खुड्डाक चतुष्पाद' अध्याय में कह दिया है।। इत्यानिवेश इते तन्त्रे चरकपतिसंस्कृते सुत्रस्थाने निर्देश चतुष्के

खुड्डाकचतुष्पादो नाम नवमोऽध्यायः समाप्तः ॥ ६ ॥

# दशमोऽध्यायः।

न्ये भाषातो महाचतुष्पादमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ कृति के इति इ स्माऽऽह भगषानात्रेयः ॥ २॥ इस के अनन्तर 'महाचतुष्पाद' नामक अध्याद का न्यास्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था॥ १-२॥

चतुष्पादं बोहराकरं भेषजमिति भिषजो भाषन्ते, यहुक्तं पूर्वा-ध्याये बोहरागुणभिति, तद्भेषजं युक्तियुक्तमत्तमारोग्यायेति भगवान् पुनर्वसुरात्रेयः॥३॥

चार चरण और सोलह कलागुक चिकित्सा होती है ऐसा गैंग्य कहते हैं।
पूर्व के (खुड्डाक-चतुष्पाद) अध्याय में जो सोलह गुणों से युक्त चिकित्सा का
उपदेश क्या है उसी चिकित्सा को युक्ति पूर्वक प्रयोग करने से आरोग्यता
मिळती है ऐसा पुनर्शमु आत्रेय ने कहा है ॥ ३ ॥

नेति मैत्रेयः। किं कारणम् , दृश्यन्ते द्यातुराः केचितुपकरणवन्तत्र परिचारकसंपन्नाक्षाऽऽत्मवन्तक्ष कुग्रलेश्च भिषभिरतृष्टिताः समुत्तिष्टमानास्तथायुक्ताक्षापरे ज्ञियमाणास्तस्माद्रेषजमिकंवित्करं भवति । तथा अभे सरसि च प्रसिक्तमल्पमुदकं नद्यां वा स्यन्दमानायां पांसुषाने वा पांसुमृष्टिः प्रकीर्णं इति । तथाऽपरे दृश्यन्तेऽनुपकरणाक्षा-परिचारकाश्चानात्मवन्तक्षाकुश्लेश्च भिषमिरतृष्ठिताः समुत्तिष्टमानाः, तथायुक्ता ज्ञियमाणाश्चापरे । यतश्च प्रतिकृषेन् सिद्धपति प्रतिकृषेन् चित्रयते, अप्रतिकृषेन् सिथ्यते, अप्रतिकृषेन् सिथ्यते प्रतिकृषेन् सिथ्यते अपजन्मभेषजेनाविशिष्टमिति ॥ ४ ॥

'मैन्नय' के विचार में यह ठांक नहीं, क्योंकि कुछ रोगी जिन को सब प्रकार के साधन प्राप्त हैं, जिनके सेवक भी हैं, जो संयमी, जितेन्द्रिय भी हैं, और चतुर वैद्य उनकी चिकित्सा करते हैं. वे अच्छे (स्वस्थ) होते देखे जाते हैं। इस के सिवाय उपरोक्त सब कुछ होते हुए भी कुछ रोगा मरते हुए भी देखे जाते हैं। इसकिये कहते हैं कि सोलह गुणों से युक्त चिकित्सा कुछ फळ्यायक नहीं। जिस प्रकार एक बड़े भारी गढ़े या तालाव में थोड़ा सा पानी डालने पर कुछ लाग नहीं होता और जिस प्रकार बहती हुई नदी में फेंकी हुई धूषि की मुद्दी निर्म्यक होती है, वह पानी में वह जाती है और जिस प्रकार रेत के बहुत बड़े देर में डाली हुई रेत की एक मुद्दी का कुछ लाम नहीं, इसी प्रकार शुभ कर्भवाले रोगी में चिकित्सा का कोई लाम नहीं। कुछ रोगी साधनों के विना ही, सेवकों से रहित, अजितेन्द्रिय, अपस्यसेवी, और मृद्द वैद्यों से चिकित्सा कराने पर भी स्वस्थ होते हुये के लिंक सा है, प्रवं कुछ (इस उपरोक्त अवस्था में) मरते हुए भी देखे जारें (सोलह गुणों से युक्त) चिकित्सा करने पर आरोग्ययुक्त स्वस्थ होते हुये के

बहुत से चिकित्वा करने पर भी मर जाते हैं, बहुत चिकित्वा न करने पर भी स्वस्थ हो जाते हैं, और न करने पर भी मर जाते हैं, अतः सन्देह होता है कि चिकित्वा करना और न करना दोनों बराबर हैं।।४।।

मैत्रेय! मिथ्या चिन्त्यत इत्यात्रेयः। कि कारणम् ? ये ह्यातुराः चोडशगुणसमुदितेनानेन भेषजेनोपपद्यमाना स्रियन्त इत्युक्तं तद्युपप्रम्म, न हि भेषजसाध्यानां व्यायीनां भेषजमकारणं भवति। ये पुनरातुराः केवलाद्वेषजादते समुत्तिष्टन्ते न तेषां संपूर्णभेषजोपपादनाय समुत्यानविशेषो नास्ति। यथा हि पतितं पुरुषं समर्थमुत्यानायोत्थाप्यन पुरुषो बलमस्योपादध्यान् , स श्लिप्रतरमगरिक्लष्ट एवात्तिष्टेत्तद्वत्संपूर्णभेषजोपलम्भादानुराः! ये चाऽऽतुराः कवलाद्वषजादिष स्नियन्ते, न च सर्व एव ते भेषजोपपन्नाः समुत्तिष्ठेरन् , न हि सर्व व्याययो भवन्त्युपायसाध्याः, न चापायसाध्यानां व्यायीनामनुपायेन सिद्धिरस्ति, न चासाध्यानां व्याथीनां भपजसमुदायोऽयमस्ति। न हालं ज्ञानवान् भिष्यमुर्पुमानुरमुत्यात्विप्रकृष्टे महति काये नापराधवान् भवति सम्पादयति चेष्टकार्यम्, तथा भिषक् स्वगुणसंपन्न उपकरणवान् वीक्ष्य कमाऽऽरममाणः साध्यरोगमनपराधः सपादयत्यवाऽऽतुरमारोग्येण,तस्नान्न भपजमभपजेनाविशिष्टं भवति॥॥।

आत्रेय भगवान् इषका उत्तर देते हैं कि हे मेत्रेय ! तुम्हारा ऐसा विचार करना ठीक नहीं है । क्योंकि, रांगो सोलह गुणों से युक्त चिकित्सा करने पर भी स्वस्य नहीं होते, मर जाते हैं, यह कथन ठीक नहीं हं । क्योंकि चिकित्सा से अच्छे होने वाले रोगों में चिकित्सा निष्कल नहीं हाती, और जां रांगी औषध-चिकित्सा के विना भी स्वस्य हो जाते हैं, उनमें चिकित्सा के पूर्ण कारणों के होने की आवश्यकता भी नहीं होती । जैसे गिरे हुए मनुष्य को जां कि अपने आप उठने में समर्थ है, उठाने कं लिये दूसरा पुरुष सहायता देता है, तब वह जल्दी, विना कष्ट के ही खड़ा हो जाता है । इस प्रकार सम्पूर्ण (सोलह गुणों से युक्त) चिकित्सा प्राप्त होने से रोगी स्वस्य हो जाते हैं । जो रोगी सम्पूर्ण चिकित्सा के मिलने पर भी मर जाते हैं वे सब रोग उपाय से साध्य नहीं हैं 'च से रोग असाध्य भी हैं) और जो रोग उपाय से अच्छे होने वाले हैं वे 'व से रोग असाध्य भी हैं) और जो रोग उपाय से अच्छे होने वाले हैं वे 'व 'व से रोग असाध्य भी हैं) और जो रोग उपाय से अस्छे होने वाले हैं वे 'व 'व से रोग असाध्य भी हैं) और जो रोग उपाय से अस्छे होने वाले हैं वे 'व 'व से रोग असाध्य भी हैं) और जो रोग उपाय से अस्छे होने वाले हैं वे 'व 'व से साध्य कही होते । इसी प्रकार जो रोगी असाध्य हैं उन को

सारा औषध-समुदाय भी ठीक नहीं कर सकता । शानवान् वैद्य भी मरणासन्न रोगी को स्वस्थ करने में समर्थ नहीं होता । जो वैद्य साध्य-असाध्य का विचार करके चिकित्सा का प्रारम्भ करते हैं वे कुशल चिकित्साकार्य में सफल, यशस्वी होते हैं । जिस प्रकार कि प्रयोग विधि को जानने बाला अभ्यासी धनुर्धारी धनुर्धा को लेकर बहुत दूर के नहीं, प्रत्युत समीपवर्ती स्थूल लक्ष्य पर बाण फेंकता हुआ नहीं चुकता लक्ष्य वेध कर ही लेता है, इसी प्रकार वैद्य अपने गुणों ने युक्त, उपकरणवान् साधनवान् , साधनवान् साध-असाध्य का विचार करके काम आरम्भ करके, रोगी के साध्य रोग को स्वस्थ कर देता है, इसमें मूल नहीं करता, इन लिये कहते हैं कि चिकित्सा करना और न करना दोनों समान नहीं हैं ॥ ५॥

इदं चेदं च नः प्रत्यक्षं यदनातुरेण भेषजेनाऽऽतुरं चिकित्सामः,क्षाम-मक्षामेण, कृशं च दुर्वळमाण्याययामः, स्थृळं मेदस्विनमपतर्पयामः, शीतेनोष्णामिम्तुतमुपचरामः शीताभिमृतमुष्णेन, न्यूनान् धातून् पूर-यामः, न्यतिरिकान् द्वासयामः,न्याधीन् मृळविषययेयेणोपचरन्तः सम्यक् प्रकृतौ स्थापयामः, तेषां नस्तथा कुर्वतामयं भेषजसमुदायः कान्ततमो भवति ॥ ६ ॥

और यह हमारा प्रत्यक्ष भी है कि रोगी की हम रोगों की प्रकृति से बिपरीत गुण बाली औषध से चिकित्सा करते हैं, क्षीणधात बाले व्यक्ति की पौष्टिक औषधियों से चिकित्सा करते हैं, (कृश ) पतले-दुबले को मोटा बनाते हैं, स्यूल चर्बी बाले पुरुष को पतला (कृश ) करते हैं, गरमी से पीड़ित व्यक्ति की शीतल चिकित्सा करते हैं. शीत से पीड़ित व्यक्ति की उष्ण पदायों से चिकित्सा करते हैं, कम हुए धातुओं को पूर्ण करते हैं, परिमाण से अधिक बढ़े हुए धातुओं को कम करते हैं, रोगों की कारण के विपरीत विषद चिकित्सा करते हुए दोषों को मक्ति में मली प्रकार से स्थित करते हैं। रोगी पुरुषों के लिये ऐसा करते हुए ये शिक्य समुद्राय अर्थात् सोलह गुणयुक्त चिकित्सा व्याधिनाश्वक्त और सुस्कारी होती है ॥ ६ ॥

भवन्ति चात्र— साध्यासाध्यविभागज्ञो ज्ञानपूर्वं चिक्त्सिकः । काले चाऽऽरभते कर्मः यत्तत् साध्यति ध्रुवम् ॥ ७॥ अर्थ-विद्या-यशो-हानिगुपकोशमसंष्रहम् । प्राप्तुयात्रियतं चैद्यो योऽसाध्यं समुपाचरेत् ॥ =॥ इसमं हक्षेक है—

रोग के साध्य और असाध्य रूप को एवं साध्य असाध्य के निर्दे

जामकर विचारपूर्वक समय पर जो चिकित्सक कार्य का आरम्भ करता है वह इस कर्म को अवस्य पूर्ण करता है और जो चिकित्सक असाध्य व्याघिकी चिकित्सा करता है, वह धन, विद्या और यश की हानि उठाता है। उस को निन्दा होती है और लोग उस से चिकित्सा नहीं करवाने, उसका घन्या नहीं चळता ॥ ७—⊏॥

सुस्रसाध्यं मतं साध्यं कृच्छुसाध्यमथापि च । द्विविधं चाष्यसाध्यं स्याद्याच्यं यच्चानुपक्रमम् ॥ ६ साध्यानां त्रिविधश्चाल्पमध्यमास्कृष्टतां प्रति । विकल्पा न स्वसाध्यानां नियतानां विकल्पना ॥ १०॥

साध्य व्याधियां दो प्रकार की हैं. एक ( मुखताध्य ) सरखता से अच्छी होने वाळी और दूसरी ( कृच्छू-साध्य ) किटनाई से अच्छी होने वाळी । असाध्य व्याधियां भी दो प्रकार को हैं, एक ( साध्य ) जो कि चिकिस्सा से कुछ समय के लिये शान्त की जा सकती हैं और चिकित्सा के छोड़ने पर फिर खड़ी हो जाती हैं । दूसरी ( अनुपक्रम ) सर्वथा असाध्य जो कभी अच्छी नहीं होती । साध्य व्याधियों के पुनः तीन भेद हैं, ( १ ) अल्पसाध्य, ( २ ) मध्यमसाध्य, और ( ३ ) उत्कृष्टसाध्य और जो निश्चित रूप से 'असाध्य' हैं, उनका कोई नियत भेद नहीं है, याच्य, असाध्य रोगों के तीन भेद हैं । यथा अल्पयाप्य, मध्यम याप्य और उत्कृष्ट याप्य ॥ ॥ ६-१० ॥

सुखसाध्य व्याधि के लक्षण-

हेतवः पूर्वरूपाणि रूपाण्यल्पानि यस्य च । न च तुल्यगुणो दूष्यो, न दोषः प्रकृतिभवेत् ॥ ११ ॥ न च कालगुणस्तुल्यो, न देशो दुरुपकमः । गतिरैका नवत्वं च रोगस्योपद्रवो न च ॥ १२ ॥ दोषञ्चेकः समुत्पत्तौ देहः सर्वोषधक्षमः । चतुष्पादोषपत्तिश्च युखसाध्यस्य छक्षणम् ॥ १३ ॥

रोगोत्मित्ति के कारण थोड़े हों, बहुत अधिक या तीव्र कारण न हो, (पूर्वरूप) अर्थात् रोग के प्राथमिक रुखण भी हल्के हों, और 'रूप' अर्थात् स्पष्ट रूखण रोग के योड़े और हल्के हों। (यूच्य रक्त, मांखदि धातु) रोग वातादि कारण के समान न हों, पित्त के कारण से रक्त कुपित न हो, रोगोत्पादक दोग बात आदि क्रिया की प्रकृति न हो, बातजन्य व्याधि में रोगी की प्रकृति 'कात' न हो। समय प्रमुप न हो, हैमन्त में कफ संचय होता है, हस समय कफ का रोग न हारीर का अवयव या अनुप अर्थात् जरूबहुरू प्रदेश स्त्रकार्य

कष्टसाध्य स्थान पर रोग न हुआ हो, अथवा जहां पर कठिनता से चिकित्सा की जाय ऐसे स्थान पर रोग न हुआ हो, दोष को गति एक मार्ग में हो, दो मार्ग में न हो, रोग नवीन हो, रोग के साथ कोई उपद्रव (पीछे उत्पन्न हुई व्याधि या उपसर्ग (Complication) न हो, और चिकित्सा के चारों चरण प्राप्त हों, रोगोदपित में कारण एक दोष हो तथा धारीर सम्पूर्ण प्रकार की औषध का सहन कर सके तो ये मुखसाध्य अर्थात् सुगमता से अच्छे होने वाले रोग के लक्षण हैं ॥१४-१३॥

कुच्छ्साध्य रांग के लक्षण-

निर्मित्तपूर्वरूपाणां रूपाणां मध्यमे वहे । कालप्रकृतिदूष्याणां सामान्येऽन्यतमस्य च ॥ १४॥ गर्मिणी वृद्ध-बालानां नात्युपद्रवपीलितम् । शख-क्षाराग्नि-कृत्यानामनवं कृष्कृदेशजम् ॥ १४॥ विद्यादेकप्थं रागं नातिपूर्णचतुष्पदम् ।

द्विपथं नातिकालं वा कुच्छ्रमाध्यं द्विदोषजम् ॥ १६॥

रोम का कारण, रोग का पूर्वरूप और रोग का रूप, स्वष्ट चिन्ह, माध्यम बढ, संख्या में मध्यम हा अर्थात् जिस रोग को उत्पन्न करने वाले दोष-प्रकोष के कारण न तो कम और न अधिक हों, काल पकृति और दूष्य इनमें से कोई एक रोगोत्पादक दोष के समान साधारण हो, अधिक उपद्ववों से पीड़ित न हो,

तो वह रोग कुच्छ्रसाध्य है।

गर्भवती, बुद्ध और बालक, इनकी तब व्यायियां कष्टमाध्य हैं। श्रस्त, क्षार और अपिन इनसे चिकित्सा करते समय जो व्यायि उत्तव हो जाय, नवीन न हो, जो रोग पुराना हो, मर्म स्थान, सन्विस्थान आदि में जो रोग हो, एक मार्गगामी हो, चिकित्सा के चारों अंग पूर्ण न हो दोग दो मार्गानुसारी हो, बहुत समय का न हो, और दो दोगों से उत्तव हुआ हो वह रोग भी कष्टसाध्य है।।१४-१६॥

याप्य व्याधि का लक्षण--

शेषत्वादायुषो याप्यमसाध्यं पथ्यसेवया ।

**छन्धवा**ऽल्यसुखमल्पेन देतुनाऽऽशुप्रवर्तकम् ॥ १७ ॥

असाध्य व्याधि, पथ्य, आहार विहार के पालन करने से आयु के दोव होने के कारण 'याप्य' होती है। कुछ काल तक आराम मिलता है, परन्तु थोड़े में भी कारण से पुनः श्रीन उत्पन्न हो जाती है, इस प्रकार की व्याधि कुर्रे की कहते हैं।। १७॥ असाध्य व्याविका लक्षण--

गम्भीरं बहुधातुम्यं मर्मसन्धिसमाश्रितम् । नित्यातुक्राधिनं रोगं दीर्घकालमवस्थितम् ॥ १८ ॥ विद्याद् द्विदोषजं, तद्वत्यस्याख्येयं त्रिदोपजम् । क्रियापथ्यमिकः न्तं सर्वमार्गातुसारियम् ॥ १६ ॥ औत्सुक्यारनिसंमोहकरिनित्ययनाकृतम् । दुर्बलस्य सुसंवृद्धं व्याधि सारिष्टमेव च ॥ २० ॥

मेद आदि गम्भीर धातु में स्थित, रस रक्तादि बहुत धातुओं में स्थित, मर्म सिन्ध में आंश्रित हो लगातार रात दिन रहता हो २४ घन्टे बारह महीने बना रहे, देर तक दो चार सार का हो गया हो, दो दोगों से उत्यक्त हो ऐसे रोग को य प्य, और इस प्रकार के (गम्भीर बहु धातुस्थ आदि) तीनों दोषों से उत्यक्त रोग 'असाध्य' समझने चाहियें। जो रोग चिकित्सा से बाहर चला गया हो, बहुत बढ़ गया हो, सब मार्ग (ऊर्ध्य, अधः और तिर्थम्) तीनों मार्गों में पहुंच गया हो, अत्यन्त प्रसक्तता, अति वेचैनी, एवं मूच्छा (गम्भीर निद्रा) को उत्यक्त करे, जिस रोग से इन्द्रिय, आंख का देखना, या कान का सुनना आदि नष्ट हो जाये, निर्यल पुरुष में जो रोग बहुत बढ़ा हुआ हो, जिस रोग के लक्षण निश्चत मृत्यु को बताने बाले स्पष्ट हो बह रोग 'असाध्य' है, ऐसा रोगी भी असाध्य है ।१८८-२०॥

भिषजा प्राक् परीक्ष्येचं विकाराणां स्वल्रक्षणम् । पश्चात्कायसमारम्भः कार्यः साध्येषु धीमता ॥ २१ ॥ साध्यासाध्यविभागज्ञो यः सम्यक् प्रतिपत्तिमान् । न स मंत्रेयतुल्यानां मिथ्याबुद्धि प्रकल्पयेत् ॥ २२ ॥

वैदा को चाहिये कि चिकित्सा करने से पूर्व रांगों की उनके लक्षणों से परीक्षा, जांच कर ले कि यह साध्य है या असाध्य है। पीछे साध्य रोगों में कार्य आरम्भ करना चाहिये असाध्यों में हाथ न लगाये। जो वैद्य साध्य और असाध्य के मेदों को भली प्रकार जानता है, वह ज्ञानी बुद्धिमान् वैद्य, मैत्रेय के समान लोगों की मिथ्या बुद्धि को नहीं बढ़ाता ॥२१-२२॥

तत्र रुळोको—इहोषधं पादगुणाः प्रभावो भेषजाश्रयः । १८ , आत्रेय-मैत्रेय-मती मतिःद्वैषिष्य-निश्चयः ॥ २३ ॥ १९ , च्ये यतुर्विधविकल्पाश्च व्याधयः स्वस्वळक्षणाः । १९ , च्ये महाचतुष्यादे येष्वायत्तं भिषण्जितम् ॥ २४ ॥ इति ॥ इसमें दो श्लोक हैं-

इस महाचतुष्पाद नामक अध्याय में ऑपघ, चतुष्पाद गुण, भेपछ ह आश्रित प्रभाव, आत्रेय एवं मैत्रेय की दो प्रकार की तुद्धि, चार प्रकार के हैं द से रोग एवं उनके लक्षण कह दिये हैं, और उन कारणों का भी वर्णन कर दियः है जितसे देख यहास्वी होता है ॥२३-२४॥

> इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने निर्देशचतुष्के महाचतुष्यादो नाम दशमोऽध्यायः ॥ १० ॥

# एकादशोऽध्यायः।

-- 0 % 0 ---

अथातस्तिस्नैषणीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

अव 'तिलेपणीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा या ॥२॥

इह खळु पुरुषेणानुपहत-सत्त्व-बुद्धि-पौरुष-पराक्रमेण हितमिह चामु-चिमञ्च ळोके समनुपश्यता तिस्र एषणाः पर्येष्टन्या भवन्ति, तद्यथा प्राणै-षणा, घनैषणा, परळोकैषणेति ॥ २ ॥

इस जगत् में जिस पुरुष का मन, ज्ञान, पौरुष, और पराक्रम मानसिक बस्त नष्ट नहीं हुआ, जो इह लोक में और परालेक में हित चाहता है उस को तीन एषणार्थे ( इच्छार्ये ) रखनी चाहियें, ( १ ) प्राणैषणा ( प्राण या जीवन की इच्छा ), ( २ ) घनैषणा ( धन की इच्छा ), (३) परलोकैषणा ॥३॥

आसा तु खल्वेषणानां प्राणैषणां तावस्पूर्वतरमापद्येत । कस्मात् ? प्राणपित्त्यागे हि सर्वत्यागः । तस्यानुपाळनं-स्वस्थस्य स्वस्थद्विरातु-रस्य विकारप्रश्नमनेऽप्रमादः, तदुभयमेतदुक्तं वक्ष्यते च; तद्यथोक्तमनु-वर्त्तमानः प्राणानुपाळनादीर्घमायुरवाप्नातीति प्रथमेषणा ज्याख्याता भवति ॥ ४॥

हन तीनों एषणाओं में से 'प्राणैषणा' को सब से प्रथम करे, क्योंकि प्राणों के छूट जाने पर सब कुछ छूट जाता है। प्राणैषणा के लिये स्वस्थ प्र चाहिये कि स्वस्यकृत का पालन करे, जिससे कि वह रोगी न हो अ चान्त करने में प्रमादी न हो। |स्वस्यकृत और रोगशान्ति के बातें पूर्व कह दां गई हैं आगे विस्तार से भां छहेंगे। उनका ठीक २ प्रकार से पालन करने से मनुष्य प्राणी की रक्षा कर के दोर्घायु प्राप्त कर्ता है। इस प्रकार से प्रथमेपणा का उपदेश कर दिया ॥४॥

अथ द्वितीयां घनैषणामापयंत, प्राणेक्यो ह्यानतरं घनमेव पर्येष्टव्यं भवति, न ह्यातः पापात्पापीयोऽस्ति यदनुपकरणस्य दीर्घमायुः, तस्मादुः पकरणानि पर्येष्टुं यतेत । तत्रोपकरणोपायाननुत्र्याख्यास्यामः, तद्यथा कृषि-पाझपाल्य-वाणिज्य-राजोपसेवादीनि,यानि चान्यान्यपि सतामवि-गिहितानि कर्माणि युक्ति-पुष्टिट-कराणि विद्यात्तान्यरभेत कर्तुम्, तथा कुर्वन् दीर्घजीविः जीवत्यनवमतः पुरुषो भवतीति द्वितीया धनैषणा व्याख्याता भवति ॥ १॥

अब दूसरी 'धनैपणा' का भी करे। प्राणां से उतर कर धन ही आवश्यक होता है। क्योंकि इससे बदकर और कांइ पाप संसार में नहीं है बिना साधनों के दीर्घ जीवन व्यतीत करना, इसिलये उपकरणां अर्थात् धन कमाने के साधनों को प्राप्त करने का यत्न करना चाहिये। धन कमाने के साधनों का भी उपदेश करते हैं, जैसे खेती, पश्चओं का पालन, वाणिज्य-व्यापार, राजा को सेवा आदि। इनके सिवाय अन्य और भी जा २ कार्य सजन पुरुषों से अनिन्दित, जीविका को देने वाले हों, उन को करे इच प्रकार करने से दीर्घायु प्राप्त करता है और तिरस्काररहित जीवन व्यतीत करता है। इस प्रकार से दसरी 'धनैषणा' की भी व्याख्या करदी। ५ ॥

अध तृतीयां परछोजेवणामापद्येत । संशयध्यात्र—कथं ? भवि-ध्याम इतश्च्यता न वेति । कुतः संशयः पुनः इति ? उच्यते-सन्ति होके प्रत्यक्षपराः परोक्षत्वात् पुनर्भवस्य नास्तिक्यमाश्रिताः । सन्ति चापरे ये त्वागमप्रत्ययादेव पुनर्भविमच्छन्ति । श्रतिभेदाच ।-

'मातरं पितरं चैकं मन्यन्ते जन्मकारणम् । स्वभावं परिनर्माणं यदच्छां चापरे जनाः ॥' इत्यतः संज्ञयः-किं नु खल्बस्ति पुनर्भवो न वेति ॥ ६॥

अब तीसरी 'परलोकैपणा' को भी प्राप्त करे । इस 'परलोकैपणा' के विषय
में सन्देह है कि यहां से मरने के पीछे फिर जन्म होगा वा नहीं । संशय क्यों
है ! कहते हैं—कुछ मनुष्य ऐसे हैं, जो कि प्रत्यक्ष से जानने योग्य वस्तु को
ि नते हैं और परीक्ष को नहीं मानते । परीक्ष आंख से दिखाई नहीं देता,
कि ने परीक्ष को प्रमाण मानकर ही पुनर्जन्म को मानते हैं । श्रुति को

भिक्तता के कारण पुनर्जन्म में सन्देह है। कुछ मनुष्य जन्म का कारण माता-पिता को मानते हैं, और कोई स्वभाव को ही जन्म का कारण मानते हैं। तीसरे दूसरे को समस्त जगत् का कारण मानते हैं। चौथे लोग 'यहच्छा' को ही जन्म का कारण मानते हैं, अर्थात् अपने आप विना कारण के ही जन्म हो गया है। इसिल्ये सन्देह होता है कि पुनर्जन्म है, वा नहीं।। ६ ॥

तत्र बुद्धिमान्नास्तिक्यबुद्धि जह्याद्विचिकत्सां च। कस्मात् १ प्रत्यक्षं ह्यल्पम्,अनल्पमप्रत्यक्षमस्ति यदागमानुमान-युक्तिभिरुपटभ्यते। येरेव तावदिन्द्रियः प्रत्यक्षमुपटभ्यते, तान्येत्र सन्ति चाप्र-त्यक्षाणि॥ ७॥

इस अवस्था में बुटिमान् मनुष्य को चाहिये कि 'नारितक्य बुद्धि' अर्थात् परलोक नहीं है इस विचार को और संशय को छोड़ दे। क्योंकि प्रत्यक्ष ज्ञान बहुत दें जिसको आगम शास्त्र, अनुमान और युक्ति से जाना जाता है। जिन ज्ञानेन्द्रियों से मत्यक्ष ज्ञान किया जाता है वे इन्द्रियां स्वयं अप्रत्यक्ष हों, आंख आंख को नहीं देख सकती, नाक नाक को नहीं सुंच सकती, कान कान को नहीं सुन सकती।।।।

सर्वा च रूपाणामतिसंनिकर्षाद्विविश्वकर्षादावरणात्करणदौर्बल्या-न्मनोऽनवस्थानात्समानाभिद्वाराद्वभिभवादतिसौक्ष्म्याच प्रत्यक्षानुपछ-व्यिस्तस्मादपरीक्षितमेतदुच्यते—प्रत्यक्षमेवास्ति, नान्यदस्तीति ॥ ८ ॥

और रूप आदि के बहुत समीप होने से (जैसे पड़कों में लगा हुआ काजल ), अति विप्रकर्ष अर्थात् बहुत दूर होने से (जैसे पड़ता दूर उड़ता हुआ पक्षी), बीच में व्यवधान आने से (जैसे दीवार के पीछे रक्षी बस्तु ), हिन्द्रय के निवंछ होने से, मन स्थिर न होने से, एक साथ दो या अधिक भिन्न विषयों में इच्छा करने से, तिरस्कृत होने से यथा—मध्यान्ह में सूर्य की किरणों द्वारा तिरस्कृत नक्षत्रादि, अतिस्कृत होने से, जैसे कृमि या द्वयणुकादि का प्रत्यक्ष ज्ञान नहीं होता । इसलिये जो चार्याक आदि नास्तिक का यह कहना कि 'प्रत्यक्ष' इन्द्रियों से जिसका ज्ञान होता है वहो है, उसके अतिरिक्त और नहीं है वह अपरीखित अर्थात विना सोचे विचार कहा गया है।।=।

श्रुतयक्षेता न कारणं, युक्तिविरोधात् ॥ ८ ॥ नाना वादिजनों के वचन भी परलोक के न होने में प्रमाण नहीं हैं क्योंकि वे युक्ति ( तर्क ) से विषद्ध हैं ॥६॥ युक्ति—

आत्मा मातुः पितुर्वा यः सोऽपत्यं यदि संचरेत्। द्विविधं संचरेदात्मा सर्वो वाऽवयवेन वा॥ १०॥ सर्वश्चेत्संचरेन्मातुः पितुर्वा मरणं भवेत् । निरन्तरं नावयवः कश्चित्सक्ष्मस्य चाऽऽत्मनः ॥ ११ ॥

जो लोग कहते हैं कि माता पिता की आतमा पुत्र रूप में उत्पन्न होती है; इस अवस्था में आत्मा को गति दो प्रकार से हो सकती है। एक, आत्मा सम्पूर्ण पुत्र रूप में आये; दूगरी अवस्था में आत्मा का कोई अवयव पुत्र रूप में आये। यदि सम्पूर्ण आत्मा पुत्र रूप में आता है तो माता या पिता किसी एक की मृत्यु हो जानी चाहिये, और दूसरी अवस्था में सूक्ष्म आत्मा का कोई अवयव हो हो नहीं सकता। परमाणुओं के संयोग से बनी वस्तु का भाग हो सकता है, परमाण का नहीं।। १०-११।।

> बुद्धिर्मनश्च निर्णाते यथैवाऽऽस्मा तथैव ते । येषां चैपा मतिस्तेषां योनिर्मास्त्रि चतुर्विधा ॥ १२ ॥ विद्यास्त्राभाविकं षण्णां धातूनां यस्त्रब्रह्मणम् ॥ संयोगे च वियोगे च तेषां कर्मैव कारणम् ॥ १३ ॥

जिस प्रकार माता पिता की आत्मा उत्यक्ति का कारण नहीं बन सकती उसी प्रकार ये बुद्धि और मन भी उत्यक्ति का हेतु नहीं बन सकती, क्योंकि मन और बुद्धि दोनों स्थम हैं, इसिलये इनका भी विभाग नहीं बन सकता। और यदि सम्पूर्ण अयतरण मानो तो माता निता में से एक मन और बुद्धि से रिहत अर्थात् ज्ञान, चिन्तन, बोध से सून्य होना चाहिये। इसिलये यह भी टीक नहीं। एक और भी दोप है। उनके मतमें योनि चार प्रकार को (स्वेर्ड, अण्डज, उद्धिज और जरायुज) नहीं होती। (क्योंकि उद्धिज योनि वनस्पति आदि में माता और पिता नहीं है)। प्राणियों की उत्यक्ति में छः धातु (पंच महामृत, पृथ्वी, अप्, तेज, वायु और आकाद्य एवं छटी चेतना आत्मा) अपने लक्षणं से स्वभाव से ही कारण बनते हैं। इनके संयोग और वियोग में कर्म ही कारण है।। १२-१३॥

अनादेश्चेतनाधातोर्नेष्यते परनिर्मितिः । पर आत्मा स चेद्धेतुरिष्टोऽस्तु परनिर्मितिः ॥ १४ ॥

ईश्वर का ही बनाया जगत् मानकर जो लोग आत्मा का अस्तित्व नहीं सान्ते उनका कथन भी ठीक नहीं है। क्योंकि अनादि (जिसका आदि नहीं) धाद्ध (आत्मा) का दूसरे से बनाया जाना भी सम्भव नहीं। यदि पूर्व आत्मा नहीं है तो दूसरा पुरुष भी किस उपादान को ले कर दूसरे को क्योंकि अचेतन वस्तु चेतन को उत्पन्न नहीं कर सकता। यदि परमारमा के केवळ दारीर का बनाने वाला मानते हो तो तुम्हारे और हमारं सिद्धान्त में कोई भेद नहीं। इसलिये आत्मा नित्य है, वह समय २ पर स्थृत द्यारेर को छोड़कर परलोक में कमों का भोग करके भंग की समाप्ति पर और भोग्य कर्म फलों के ोग के लिये पुनः उत्पन्न होता है ॥१४॥

न परीक्षा न परीक्ष्यं न कर्ता कारणं न च। न देवा नर्षयः सिद्धाः कर्म कर्मफल्लं न च॥ १४॥ नास्तिकस्यास्ति नैवाऽऽत्मा यदृच्छोपद्द्वात्मनः। पातकेभ्यः परं चैतत्पातकं नास्तिकग्रहः॥ १६॥

यहच्छा भी जन्म का कारण नहीं है, क्योंकि यहच्छावादी के मत में न कोई परीक्षा (प्रमाण) है, और न कोई परीक्ष्य अर्थात् प्रमेय वस्तु है। इसिलये माता, पिता, कन्या, बहिन, पत्नी, गुरु, इस, तरस्वी इत्यादि परीक्षणीय वस्तु के अभाव में मनमाना आचार होना सम्भव है और कर्म भी नहीं है, जिसका कि अच्छा या खुरा फल मिलेगा, इसिलये कर्म फल भी नहीं है। न कर्म का कोई कर्त्ता है, जो कर्म करे। यह सब यहच्छा से ही, विना कारण होता है, कारण के न होने से भनचाहा आचरण करने में कोई दोध नहीं होगा, इससे गुरु, खिद पुरुषों में पूज्यापूज्य भाव भी नहीं रहेगा। वह माता, कन्या आदि में दारवत् बुद्धि कर सकेगा, इसलिये जिसका आत्मा यहच्छावाद से नष्ट हो जाता है ऐसे नास्तिक का आत्मा नहीं रहता। अतः नास्तिक होना सब पातकों से बड़ा पातक है ॥ १५-१६॥

तस्मान्मतिं विमुच्यैताममार्गप्रसृतां वुधः ।

सतां बुद्धिप्रदीपेन पश्येत्सर्वं यथातथम् ॥ १७ ॥ इति ।

इसब्बिये बुर्बिमान् को चाहिये कि उल्टेमार्ग में जाने वाली इस विपरीत बुद्धि को छोड़ दे और सजन पुरुषों की बुद्धि रूप दीपक से सब वस्तुओं को ठीक २ रूप में देखे।। १७॥

द्विविधमेव खलु सर्वं—सम्रासम्, तस्य चतुर्विषा परीक्षा आप्नो-पदेशः प्रत्यक्षमनुमानं युक्तिश्चोत ॥ १० ॥

संसार में जो कुछ दील पड़ता है, वह सब दी प्रकार का है, एक सत् और दूसरा असत्। इस की परीक्षा चार प्रकार से होती है, १. आसोपदेश २. प्रत्यक्ष ३. अनुमान और ४. युक्ति।

> आप्तास्तावत्ः – रजस्तमोध्यां निर्मुकास्तपो-ज्ञान-बळेन ये । येषां श्रेकालममलं ज्ञानमन्याहतं सदा ॥ १६ ॥

आप्ताः शिष्टा विबुद्धास्ते तेषां वाक्यमसंशयम् । सत्यं, वक्ष्यन्ति ते कस्मादसत्यं नारजस्तमाः ॥ २० ॥

जो पुरुप तप और जान के तह से रजांगुण और तमोगुण से मुक्त हो चुके हैं, केवल सत्त्व गुण ही जिन में यह गया है, उनका ज्ञान भूत, भविष्य और वर्षामान तीनों कालों में विगुद्ध और कभी भी वाधित नहीं होता । ऐसे पुरुष 'आस', 'शिष्ट' और 'विशुद्ध' होते हैं, इन के बाक्य विना सन्देह के होते हैं। ये पुरुष सदा सत्य ही कहेंगे, जो पुरुष रजस् और तमस् से रहित हैं वे असत्य कैसे बोल सकते हैं। ॥ १६-२०॥

प्रत्यक्ष का रुक्षण--

आस्मेन्द्रिय-मनोऽर्थानां संनिकवीत्ववर्तते । व्यक्ता तदात्वे या बुद्धिः प्रत्यक्षं सा निरुच्यते ॥ २१ ॥

आत्मा, इन्द्रिय, मन और अर्थ ( पदार्थ ) इन चारों का एक साथ संयोग होने से जो ज्ञान उत्पन्न होता है, उस को 'श्रत्यक्ष' कहते हैं ॥ २१॥

अनुमान-

प्रत्यक्षपूर्वं त्रिविधं त्रिकालं चानुमीयते । बह्विर्निगृढो धूमेन मैथुनं गर्भदर्शनात् ॥ २२ ॥ एवं व्यवस्यन्स्यतीतं, वीजात्फल्लमनागतम् । दृष्ट्वा बीजात्फलं जातिमहैव सदशं बुधाः ॥ २३ ॥

प्रथम प्रत्यक्ष प्रमाण से देखकर तीन प्रकार से कार्य-लिंगानुमान, कारण लिंगानुमान और कार्य-कारण लिंगानुमान होता है, भृत, भविष्यत्, और वर्तमान हन तीनों समय में परोक्ष का अनुमान किया जाता है। जैसे कि लिंगी अग्नि को धुआ देखकर जानते हैं और गर्भ को देखकर मैथुन कर्म का ज्ञान कर लेते हैं। इसी प्रकार से अतीत काल का ज्ञान अनुमान से कर लेते हैं और जिस प्रकार बीज को देखकर अनागत कल का अनुमान हो जाता है, जैसा ही एल लगता है। इसी प्रकार भविष्य काल का भी अनुमान से जान करते हैं। २२ २३॥

युक्ति---

जल-कर्षण-धीजर्तु-संयोगात्सस्य-संभवः । युक्तः षड्धातु-संयोगाद् गर्भाणां संमवस्तया ॥ २४ ॥ मध्य-मन्थन-मन्थान-संयोगाद्गिनसंभवः । युक्तियुक्ता चतुष्पाद-संपन्याधि-निवर्द्दणो ॥ २४ ॥ पानी, कर्षण ( इल चलाया हुआ खेत ), बीज और ऋतु इन चारों के संयोग से अज उत्पन्न होता है। उत्तम क्षेत्र में समय पर उत्तम बीज पानी से सींचकर बोने से अनाज इंता है। इसिल्ये पृथ्वी, अपू, तेज, बायु और आकाश एवं चेतना इन छः के संयोग से गर्म का होना सम्मव है; यह मुक्त है। इसी प्रकार 'मध्य' अरणी का अधः काष्ट (नीचे की लकड़ी), मन्यन ( मथने का डण्डा ) और ( मन्यान ) मथनी चलाने वाला कतां, इन तीनों के संयोग से अग्न उत्पन्न होना सम्भव है। इसी प्रकार चतुष्पाद ( चिकत्सा के चारों अज्ञ की) युक्त से युक्त सम्पन्त रोग को नाश करने वाली है। यदि चिकत्सा के चारों अंग टीक तरह से प्रयुक्त किये जारों, तो रोग मिटना सम्भव है। २४-२५॥

बुद्धिः पश्यति या भावान् बहु-कारण-योगजान् । युक्तिस्त्रिकाला सा ह्रेया विवर्गः साध्यते यया ॥ २६ ॥ एषा परीक्षा नास्यन्या यया सर्वे परीक्ष्यते । परीक्ष्यं सदसक्षेत्र तया चास्ति पुनर्भवः ॥ २० ॥

जो बुद्धि बहुत प्रकार के कारणों से उत्पन्न, पदार्थों को ज्ञान के लिए देखती है उस बुद्धि को 'शुक्ति' कहते हैं। यह वृद्धि तीना कालो के विपय को देखती है, इस युक्ति से त्रिवर्ग अर्थात् धर्म, अर्थ और काम तीनों पुरुपार्थ सिद्ध होते हैं। यह चार प्रकार की (आतापटेश, प्रत्यक्ष, अनुमान आर युक्ति ) परीक्षा है, इसमें भिन्न और परिक्षा से है। इस चार प्रकार की परीक्षा से सब कुछ सत्, असत्, भाव, अभाव जो कुछ शेय है, नह सब जाना जाता है। सत् असत् की परीक्षा करके ही जाना गया है कि पुनर्वन्म होता है॥ २६-२७॥

तत्राऽऽप्रागमस्तावद्वेदः, यश्चान्योऽपि कश्चिद्वेदार्थाद्विपरीतः परी-क्षकः प्रणीतः शिष्टानुमनो लोकानुप्रह-प्रवृत्ताः शाख-वादः स चाऽऽप्रागमः । आप्तागमादुप्रदृश्यते – दान-तपा-यज्ञ-सत्याद्दिसा-ब्रह्मचर्याण्यभ्युद्य-निः-श्रेयस-कराणीति । न चानतिवृत्त-सत्त्व-देषाणामदोषेद्यनर्भवो धर्मद्वारेषु-पद्विश्यते । धर्मद्वारावद्वितश्च व्यपगत-भय-राग-द्वेप-छोभ-मोह-मानिर्वद्वा-परेराप्तैः कर्मविद्विरनुपहत-सत्त्व-युद्धि-प्रचारेः पूर्वैः पूर्वतरेर्महर्षिभिदिव्य-चक्कभिद्योपदिष्टः पुनर्भव इति व्यवस्येदेवम् ॥ २८ ॥

आत पुरुषों का आगम वेद ( ऋग, यज्ञ:, साम और अधर्व) हैं। हूं वेदों के विवाय और भी कोई अन्य जो कि वेद के अर्थ के अनुकूल, परीक्ष से बनाया हुआ शिष्ट पुरुषों से अनुसत, जनसमाज के कल्याण के लिये प्रकृ जो अन्य ज्योतिष, व्याकरण, आयुर्वेद स्मृति आदि हैं, वे भी आसागम अर्थात् शब्द प्रमाण हैं। आसागम से भी जाना जाता है कि ज्ञान, तप ( इन्द्व-सिक्ष्णुता ), यज्ञ ( अिनहोशादि ), सत्य अहिंसा, ब्रह्मचर्य आदि कमें अभ्युदय ( इस लोक में कल्याण ) और निःश्रेषव ( परलोक में मज्जल ) करने वाले हें। मनोदोष, रजम् और तमस् जिन के द्यान्त नहीं हो गये दन रजोगुणी या तमा-गुणी पुरुषों को अपुनर्भय नहीं कहा गया, अर्थात् रजोगुणीयातमोगुणी पुरुषों का पुनर्जन्म होता है। ऐसा धर्म शाखों में उपदेश किया गया है। धर्मशाखों में सावधान, राग, मोह, द्वेप, भय, लोम, मोह, मान से रहित, ब्रह्मचारी, आस विद्यान, कर्म योग को जानने हाले, जिन के मन, बुद्धिएवं प्रचार ( व्यवहार ) टीक वने हुए हैं, ऐसे अति प्राचीन महरियों ने दिख्य चत्रुओं से देखकर निश्चयपूर्वक पुनर्जन्म का उपदेश किया है, इस्तिये उनका निश्चय सत्य करके जाने ॥ २८॥

प्रत्यक्षमिष चोपलक्ष्यते-मानारित्रोविसहशान्यपत्यानि, तुल्यसंभ-वानां वर्ण-स्वराकृति-सत्त्व बुद्धि-भाग्यविशेषाः, प्रवरावर-कुल-जन्म, दास्यैश्वर्यम्, सुखासुखमायुः, आयुषो वषम्यम्, इहाकृतस्यावातिः, अशि-क्षितानां च रुदित-सन-पान-हास-त्रासादीनां च प्रवृत्तिः, लक्षणोत्नत्तिः, कर्मसामान्ये फडविशेषः, मेधा कचित्कचित्कर्मण्यमधा, जातिस्मरणम्, इहाऽऽगमनिमतश्च्युतानां च भूतानां समदर्शने प्रियाप्रियत्वम् ॥२६॥

प्रस्थक्ष से भी जाना जाता है कि पुनर्जन्म है, माता पिता से विभिन्न प्रकृति के पुन (रूपवान् माता पिता का काला पुन ) होते हैं। एक ही माता पिता के दो पुत्रों में उगे भाइयों में रंग, स्वर, आकृति, चेहरा, मन, ज्ञान और भाग्य, प्रारच्य भिन्न होते हैं। किवी की राम्य, प्रारच्य भिन्न होते हैं। किवी की दासता और किसी की ऐश्वर्य स्म्यत्ति होती है, कोई सुख पूर्वक जिन्दगी बसर करता है, कोई दुःख से जीवन व्यतीत करता है, आगु की विषमता, थोड़ा जीना या अधिक देर जीना, यहां किए कर्म का फल न मिलना, पढ़े सीखे विना ही रोने, दुग्य पान (स्तन्य पान), हँसने डरने आदि कार्यों में प्रवृत्ति का होना, शरीर पर राज्यचिह्न या दारिद्रथस्चक चिह्नों का होना, एक सदश काम करने पर भी फल में भिन्नता का रहना, कहीं पर बुद्धि का होना और क्षित्र करता होना, जाति, पूर्व जन्म क्सीन्त का स्मरण करना, यहां असने पर फिर यहां आता, एक समान एक दृष्टि से देखने पर प्रिय एसं क्षिय, राग-देख बुद्धि का उरफल होना येसब वार्ते पुनर्जन्म को सिद्ध करती हैं।

अत एवानुमीयते—यस्त्रकृतमपरिहार्यमिवनाशि पोर्वदेहिकं दैवसंज्ञकमानुदन्धिकं कर्म, तस्येतत्फलम् , इतश्चान्यद्भविष्यतीति । फलाद्वीजमनुमीयते, फलं च बीजात् ॥ ३०॥

उपरांक बातों को देखकर ही अनुमान भी किया जाता है कि अपना किया हुआ कर्म नहीं छोड़ा जा सकता, उसका बिनाश नहीं हो सकता, पूर्व जन्म में किया हुआ 'भाग्य' नामक आनुवन्धिक अर्थान आत्मा के साथ परलोक में भा निश्चित रूप से वेंथा हुआ है। उसी का यह फल है जो कि माता रिता से पुत्र मिल्ल पक्कित के उत्यन्न होते हैं इत्यादि। यहां किये कर्म से दूसरा जन्म होगा, बीज से फल का अनुमान होता है, कर्म से पुनर्जन्म का और पुनर्जन्म से कर्म का अनुमान होता है। ३०॥

युक्तिश्चेषा—षड्यातुसमुदायाद् गर्भजन्म, कर्नुकरणसंयोगात् क्रिया, कृतस्य कर्मणः फळं नाकृतस्य, नाङ्कुरोत्पत्तिरबीजात्, कर्म-सदृशं फळं नान्य€माद्वीजादन्य€योत्पत्तिरिति युक्तिः ॥ ३४॥

युक्ति भी है कि - पृथ्वी, अप् , तेज, बायु, आकाश और चेतना इन छः धातुओं के समुदाय मिळने से गर्भ उत्पन्न होता है और कर्जा और करण ( साघन ) के मिळने से किया उत्पन्न होती है, कर्जा आत्मा, करण खी पुरूष उनके संयोग से गर्भाश्य रूप क्षेत्र में जन्म होता है। किये हुए हो कर्म का फळ होता है, न किये हुए कर्म का फळ नहीं होता। जिल प्रकार बिना बीज के अंकुर उत्पन्न नहीं होता वेसे कर्म के अनुसार समान ही फळ मिळता है यथा - एक जाति के बीज से दूसरी जाति का फळ उत्पन्न नहीं होता॥ ३१॥

एवं प्रमाणैश्चतुर्भिरुपिदृष्टे पुनर्भवे धर्मद्वारेष्ववर्धायेत, तद्यथागुरुशुश्र्वायामध्ययने व्रतचर्यायां दारिक्रवायामपत्योत्पादने भृत्यभरणेऽतिथिपूजायां दानेऽनिभध्यायां तपस्यनसूत्रायां देहवाङ्मानसे कर्मण्यक्टिड्टे देहेन्द्रिय-मनोऽर्थ-बुद्धयात्म-परीक्षायां मनःसमाधाविति, यानि
चान्यान्यप्येवंविधानि कर्माणि सतामविगिर्ह्तिति स्वर्ग्याण वृत्तिपुष्टिकराणि विद्यानान्यारभेत कर्तुम्, तथा हि कुर्वन्निह चंव यसो छभते
प्रेत्य च स्वर्गमिति तृतीया परलाक्षेवणा व्याख्याता भवति ॥ ३२ ॥

इस प्रकार आसोपदेश. प्रत्यक्ष, अनुमान और युनि चारों प्रमाणों द्वारा पुनर्जन्म के खिद्ध होने पर धर्म-साधन के मार्गों में चित्त कगावे। यथा-स् माता, पिता, आचार्य की सेवा, अध्ययन-पठन में, ब्रह्मचर्ध्य काय, मन, वा से मैथुन त्याग, ब्रह्मचर्य्याखन, विवाह कर्म में, सन्तानोत्पत्ति, आश्रित जन के पोषण में, अतिथि सत्कार में, यथाशकि ान देने में, दूसरे के धन को ज चाहने में, द्वन्द्व सुख नुःख सहने में, दूसरे के गुणों में दोष न देखने में, शरीर को बिना कष्ट पहुँचाथे शरीर, वाणी और मन स कर्म करने में, देहपरीका में, इन्द्रिय परीक्षा, मन परीक्षा, विषय की परीक्षा, ज्ञान की परीक्षा, आत्म परीक्षा, और मन की समाधि (चित्तवृत्ति निशेष ) में मन का लगाना ही धर्म मार्ग है। और मी दूसरे इसी प्रकार के कमं. सजनों से अनिन्दत, पूजित, स्वर्ग सुख को देने वाले, जीवन पालन करने वाले हों, उनको करने का उद्योग करे, ऐसा करने पर इहलेक में यश मिलता है और मरने पर स्वर्ग अथात् पुनर्जन्म में सुख मिलेगा, इस प्रकार से तीमरी परलोकैपणा भी कह दी।। ३२।।

अथ खळु त्रय उपस्तम्भाः, त्रिविधं बळम्, त्रीण्यायतनानि, त्रयो रोगाः, त्रयो रोगमार्गाः, त्रिविधा भिषजः, त्रिविधमौषधभिति ॥३३॥

तीन प्रकार के उपस्तम्म अयित शरीर को धारण करने वाले तत्त्व हैं, तीन प्रकार के बल हैं, तीन कारण हैं। तीन प्रकार के रोग हैं, तीन रागमार्ग हैं, तीन प्रकार के चिकित्सक हैं, तीन प्रकार की औपन्न हैं॥ ३३॥

त्रय उपस्तम्भा इति-आहारः,स्वप्नो, त्रह्मचर्यमिति । एभिक्निभिर्यु-क्तियुक्तेरपस्तन्धमुपस्तम्भेः त्ररीरं बळवर्णोपचयापचितमनुवर्क्ते याद-दायुःसंस्कारान् संस्कारमहितमनुपसेवमानस्य,य इहेवोपदृक्ष्यते ॥३४॥

तीन उपस्तम्भ तस्य जो अरीर को धारण करते हैं, आहार, स्वय्न और ब्रह्मचर्य हैं। ये तीनों को युक्ति पूर्वक प्रयुक्त करने पर शरीर हद्द, मजबूत बल, वर्ण, पुष्टि से युक्त होता है, जब तक शरीर में धर्माधर्म आयु के बनाने में कारण रहते हैं। इन तीनों उपस्तम्भों का उन्तित मात्रा में सेवन करना ही आयु का कारण है। अहित वस्तुवों का सेवन न करना ही आयु में कारण है, उन अहित वस्तुवों को यहीं पर कहेंगें॥ ३४॥

त्रिविधं बळमिति सहजं काळजं युक्तिकृतं च । तत्र सहजं यच्छरी-रसन्वयोः प्राकृतम्, काळकृतमृतुविभागजं वयःकृतं च, युक्तिकृतं पुन-स्तचदाहारचेष्टायोगजम् ॥ ३४ ॥

तीन प्रकार का बल है—सहज, कालजन्य और युक्तिजन्य, इन में उत्पत्ति ि समय ही शरीर और मन को गर्भाशय में मिलता है जो बल उसे सहज या आकृतिक बल कहते हैं। कालजन्य ऋतुओं के विभागानुसार आहार-विहार के दिशारा और बाल्य, योवन और बृद्धावस्था में उत्पन्न वल। योवनावस्था में बला-

370 81

षिक्य रहता है। बलकारक आहार या चेष्टा विहार से जो बल उत्सन्न किया जाता है वह युक्तिकृत है।। ३५॥

त्रीण्यायतनानीति अर्थानां कर्मणः काळस्य चातियोगायोग-मिध्यायोगाः । तत्रातिप्रभावनां दृश्यानामितमात्रं दर्शनमितयोगः, मर्वशोऽदर्शनमयोगः, अतिसृक्ष्मानिहिळ्छातिविष्रकृष्ट-रोह भेरवः द्भुत द्विष्ट-वीभत्स-विकृतादि-रूप-दर्शनं मिथ्यायोगः । तथाऽतिमात्र-स्तित-पटहोरक्रछादीनां शब्दानामितमात्रं अवणमितयोगः, सर्वशोऽअवणमयोगः, परुषेष्ट-विनाशोपघात-प्रघषेण भोषणादि-शव्द-अवणं मिथ्यायोगः । तथाऽतितीक्षणोमािष्यन्दिनां गन्यानामितनात्रं प्राणमित्योगः, सर्वशोऽप्राणमयोगः। पृति-द्विष्टामेष्य-विरुत्त -विप-ववत-कुणप-गन्यादि प्राणंमिथ्यायोगः, तथा रसानामत्यादातमितयोगः, अनःदातनयोगः, मिथ्यायोगो
राशि ववर्येष्वाहार-विधि-विशेषायतनेपृपदेख्यते; तथाऽ तशीतोष्णानां
स्पृश्यानां स्नानाभ्यक्षेत्रसादनादीनां चात्युपसेवनमितयोगः, मर्वशोऽतुपसेवनमयोगः,स्नानादीनां शीतोष्णादीनां च स्पृश्यानामनानुपृत्र्योपसेवनं
विषम-स्थानामिष्याताम् चि-भूत-संरार्शादयश्चित मिथ्यायोगः॥ ३६॥

रोग के आयतन अर्थात कारण तीन हैं, अर्थ, अर्था इन्द्रियों के विषय कर्म और काल इन तीनों का अतियोग, अयोग और निश्यायंग ये तीन रोगों के 'आयतन' हैं। बहुत चमकने वाले पदार्थ सूर्य आहि का देर तक देखना चत्-इन्द्रिय का 'अवियोग' है, सर्वथा ही न देखना 'अयोग' है । बहुत क्लेशदायक पदार्थ का देखना, बहुत दर की बस्तु को देखना, रोद्र, भयानक-डरावनी, अद्भव, अप्रिय, यीमतन और विकृत रूपों को देखना, आंख का 'मिथ्यायोग' है। इसी प्रकार बादल की घरघराइटको अधिक सनना, ढोल या नगाड़े की आगज को बहत सनना, तोर आदि के बहत ऊँवे शब्द को अधिक सनना, कान का 'अतियांग' है। सर्वथा न सुनना 'अवाग' है। कठोर, पुत्र धन आदि इष्ट वस्तुओं के नाश को सुनना, इष्ट वस्तु के मरण को सुनना, दुर्व-चन, तिरस्कार सुनना, भयोत्पादक भयानक शब्दी का सुनना, श्रीत्रेन्द्रिय का 'निथ्यायोग' है। आंत ताब ( मरिन आदि ) गन्य का सूचना, उप, चमेली आदि गन्ध का अधिक सूंघना, माल कंगनी आदि गन्ध का अधिक मात्रा में संघना. नासा का 'अतियोग' है। सर्वथा न स्पना नाक का 'अयोग' है, सड़ी\_ दर्शन्धयुक्त, गली की अपनित्र जहरीली बाय, मुद्दें की गन्ध जैसी बस्तुओं की संघना नाक का 'मिथ्यायोग' है। इसी प्रकार मधुर आदि रसों का अधिक मात्रा में उपयोग स्वतेन्द्रिय का 'अतियोग' है, सर्वथा रसों का न खाना अयंग है। आगे विमान स्थान (अ०१) में कहे हुए प्रकृति, करण, संयोग, देश, काल, उपयोग, संस्थापयोक् और राशि इन आठ में से राशि को छोड़कर शेष सात के विरुद्ध आहार करने का नाम रसनेन्द्रिय का 'मिथ्यायोग' है। बहुत ठण्डे बहुत गरम स्थर्श, बहुत अधिक खान, बहुत मालिश, बहुत उबटन लगाना, स्वर्-इन्द्रिय का 'अनियोग' है। इनके विरुद्धल सेवन न करना 'अयोग' है, ऊंचे नीचे स्थान का, चंट याय आदि और श्वर आदि अपवित्र वस्तुओं का स्पर्श करना 'मिथ्यायोग' है। इह ॥

तब्रेकं स्पर्शनेन्द्रियमिन्द्रियाणाभिन्द्रियत्यापकं चेतः, समवायि स्पर्शनव्यापकं भागविष्यापकस्पर्धकृतो यो भावविशेषः सोऽयमनुष्शयात्पञ्चविधिक्रिक्षविधविकल्पो भवत्यसारस्येन्द्रियार्थश्योगः; सारस्यार्थो ह्यपशयार्थः।। ३०॥

इन पांच ज्ञानेन्द्रियों में से एक स्पर्शन (स्वचा) इन्द्रिय शेष घाण, रहना, चत्तु और कर्ण इन चार इन्द्रियों में और गुरा, लिग, हाथ, पैर और वाणी में भी व्यापक हैं और यह स्वग्-इन्द्रिय मन के साथ सम्वाय सम्बन्ध से संयुक्त है, इसिल्ये स्वग् इन्द्रिय सब इन्द्रियों में फैली होने से ओर चित्त का इस स्विगिद्धिय के साथ समवाय सम्बन्ध से जुडा हुआ मन, आत्मा के अभीष्मित विपय को ग्रहण करने के लिये स्वर्शेन्द्रिय द्वारा प्राप्त मार्ग से, उस विपय को ग्रहण करने के लिये स्वर्शेन्द्रिय द्वारा प्राप्त मार्ग से, उस विपय को ग्रहण करने वाली इन्द्रिय तक पहुंच जाता है। इस से सब इन्द्रियों में व्यापक स्वक् के स्वर्श से उत्यक्त जो अरने अपने विषय के ज्ञान विशेष उत्यन्त्र होते हैं, वे शरीर के अनुक्ल न होने पर, पांच प्रकार के होने पर भी तीन प्रकार होते हैं। यथा (१) 'असाल्येन्द्रियार्थसंयोग' अयांत् इन्द्रियों का विषय के साथ अनुचित कप से संयोग होना अतियोग, अयोग और मिथ्या-योग इन तान प्रकार का हो जाता है। साल्य का अर्थ उपशय है, शरीर के जो अनुकूल पड़े वह 'साल्य' है।। ३७॥

कर्भ वाङ्-मनः-ग्ररीर-प्रवृत्तिः । तत्र वाङ्मनःग्ररीरातिप्रवृत्तिरति-िगः, सर्वशोऽप्रवृत्तिरयोगः, वेग-घारणोदीरण-विषम-स्वलन-गमन-प-अनाङ्ग-प्रणिधानाङ्ग-प्रदृषण-प्रहार-मर्दन-प्राणीपरोध-संक्लेशनादिः शा-रिग्रो मिथ्यायोगः । सूचकानृताकाल-कल्रहाप्रियाबद्धानुपचार-परुष-वच- नादिर्वाङ्मिथ्यायोगः । भय-शोक-क्रोध-छोभ-मोह-मानेर्ध्या-मिथ्यादश-नादिर्मानसो मिथ्यायोगः ॥ ३८ ॥

वाणी मन और शरीर इन की चेष्टा का नाम 'कर्म' है, इन में वाणी, मन और शरीर की अतिप्रकृत्ति का नाम 'अतियंग' है। इन की सर्वथा प्रवृत्ति न होना 'अयोग' है। वाणी, मल-मृत्रादि के उपस्थित वेगों को रोकना, अनुपस्थित वेगों को वल्यूर्वक बाहर निकालना, सम स्थान पर विषम (टेट्सा-मेट्स) गिराना, अनुचित रूप से चलना, उंचे स्थान से कूदना, अंगों को टेट्सा-मेट्स करना, अंगों को पीड़ित करना, खुजाना, दवाना आदि, अङ्गों पर दण्ड आदि से प्रदार करना, अङ्गों को मर्दन करना, श्वाता हवास वन्द करना, मंक्लेश व्रत, उपवास आदि, विषम मृत्य आदि कर्म भी शरीर के 'मिथ्यायोग' हैं। निन्दा, चुगली, मिथ्या बोलना, विना समय के बात करना, श्वाहा करना, जीको दुःखाने वाल अप्रिय, असम्बद्ध, प्रतिकृत और कर्कश बोलना, वाणों का 'मिथ्यायोग' है। भय, शांक, चिन्दा, क्रांथ, लोभ, मोड, अञ्चान, मान, अहंकार, ईंक्यां, मिथ्यायोग, सा, शांक, चिन्दा, क्रांथ, लोभ, मोड, अञ्चान, मान, अहंकार, ईंक्यां, मिथ्यायोग, हो। अप्राहितक्य लुद्धि ये मन के 'मिथ्यायोग' हैं।। अप्राहितक्य लुद्धि ये मन के 'मिथ्यायोग' हैं।।

संप्रद्वेण चातियोगायोगवर्जं कर्म वाङ-मनःशरीरजमहितमतुप-दिष्टं यत् तच मिथ्यायोगं विद्यात् ॥ ३९॥ इति त्रिविध-विकल्पं त्रिवि-वमेव कर्म प्रजापराध इति व्यवस्थेत ॥ ४०॥

संक्षेप में—चाणी, मन और शरीर के जो अहितकारी और नहीं कहे हुए कर्म हैं, जिनका अतियोग या अयोग में समावेश नहीं होता, वे सब 'मिय्या-योग' जानने चाहियें। वाणी, मन और शरीर इनके अतियोग अयोग और मिथ्या-योग को 'प्रज्ञापराध' कहते हैं ॥ ३६-४०॥

शीतोष्ण-वर्ष-ळक्षणाः पुनर्हेमन्त-प्रीष्म-वर्षाः संवत्सरः स कालः । तत्रातिमात्र-स्वलक्षणः कालः कालातियोगः,हीन-स्वलक्षणः कालः काला-योगः, यथास्वळक्षण-विपरीतळक्षणस्तु कालः कालमिथ्यायोगः । कालः पुनः परिणाम उच्यते ॥ ४१ ॥

हेमन्त और शिशिर शीत काल, वसन्त और प्रीष्म उष्ण काल, वर्षा और शरद् और वर्षा काल । इस प्रकार से हेमन्त ,शिशिर, वसन्त, प्रीष्म, वर्षा और शरद इन छः ऋतओं वाला सम्बत्सर रूप काल, शीत, उष्ण और वर्षा के रूप में तीन प्रकार का है। इन में अपने लक्षणों से अधिक हेमन्त आदि का होन् काल का 'अतियोग' है, शीतकाल में बहुत अधिक शीत, प्रीष्म में बहुब अधिर गरमी, वर्षा काल में बहुत अधिक बरसात पड़ना ये काल के 'अतियोग' है... और हेमन्त आदि काल में अपने लक्षणों से कम शीत आदि का होना 'अयोगः है। हेमन्त आदि काल में अपने लक्षणों से विपरीत लक्षणों का होना अर्थात् श्रीत काल में वर्षा या गरमी पड़ना, गर्मियों में श्रीत या वर्षा होना, वर्षा काल में शीत या गरमी पड़ना, काल का 'मिश्यायोग' है। काल का ही दूमरा नाम 'परिणाम' है। ४९।।

इत्यसात्रयेन्द्रियार्थसंयोगः प्रज्ञापराधः परिणामश्चेति त्रयस्त्रिविध-विकल्पाः कारणं विकाराणाम्, समयोगयुक्तास्तु प्रकृतिहेतवो भवन्ति।। सर्वेषामेव भावानां भावाभावो नास्तरेण योगायोगातियोगमिथ्या-योगान समुपल्पभेते। यथास्वयुक्त्यपेक्षिणो हि भावाभावौ ॥ १३ ॥

ये ऊपर कहे 'असाल्येन्द्रियार्थ' 'प्रज्ञापराध' और 'परिणाम' ये तीनों अति-योग, अयोग मिथ्यायोग के द्वारा सब रागों के कारण बनते हैं। इन्द्रियार्थ संयोग, बुद्धि-संयोग और काल-संयोग ये तीनों स्वास्थ्य के कारण बनते हैं। क्योंकि सृष्टि के आरम्भ में जितने ही पदार्थ हैं, उनके दो ही स्वरूप हैं, एक भाव दूसरा अभाव। अपने स्वरूप में रहने का नाम 'भाव' और अपने स्वरूप में भिन्न दूसरे स्वरूप से रहना 'अभाव' है। ये दोनों (भाव और अभाव) काल, बुद्धि और इन्द्रियार्थ संयोग के समयोग, अतियोग, अयोग और मिथ्या-योग के विना नहीं होते॥ ४२-४३॥

त्रयो रोगा इति-निजागन्तुमानसाः। तत्र निजःशरीरदोष-समुखः, आगन्तुर्भूत-विष-वाय्वग्नि-संप्रहारादि-समुखः, मानसः पुनरिष्टस्या-स्नामान्त्राभावानिष्टस्योपजायते ॥ ४४ ॥

रोग तीन प्रकार के हैं, (१) निज जो अपने शरीर में उत्पन्न हैं, (२) आगन्तुज और (३) मानस । इनमें (१) निज जो शरीर के दोष वात, पित्ता, कफ के कारण उत्पन्न होने वाले हैं। (२) आगन्तुज भूत, विष, स्थावर, जंगम विष से जन्य, दुष्ट वायु से, आग से चोट आदि से उत्पन्न होने वाले (१) इष्ट वस्तु के न मिलने और अनिष्ट वस्तु के मिल जाने से मानस रोग उत्पन्न होते हैं। ४४।

तत्र बुद्धिमता मानस-व्याधि-परीतेनापि सता बुद्धया हिताहितम-वेक्ष्यावेक्ष्य धर्मार्थकामानामहितानामनुपसेवने हितानां चोपसेवने भागितव्यम् , नद्यन्तरेण छोके त्रयमेतन्मानसं किञ्चिष्ठिष्यद्यते-सुखं वा क्ष्याःसं वा, तस्मादेतकानुष्टेयं, तद्विद्याष्ट्रद्वानां चोपसेवने प्रयतितव्यम् , भारम-देश-काल-कल-क्षाने यथावच्चेति ॥ ४४ ॥ बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि मानस ब्याधि के रहते हुए भी लोभ, काम, कोम, मोह के विपरीत, उत्तम बुद्धि से हित और अहित कार्यों का विचार करते हुए, धर्म, अर्थ और काम इनके अहितकारक कार्यों को छोड़ने में, तस्पर, एवं धर्म, अर्थ और काम के लिये हितकारी कार्यों को सेवन करने में प्रयत्नवान् रहना चाहिये। क्योंकि रंगार में धर्म अर्थ और काम तीनों के विना मनोजन्य खुल वा दुःख कुछ भी नहीं होता। इसलिये इन (धर्म, अर्थ और काम) के हितकारी कार्यों का ग्रहण और अहितकारी कार्यों का स्थाग करने में प्रयत्नधील रहना चाहिये, इन के लिये विद्यानुद्ध पुक्यों का सेवन करना चाहिये। अत्म-ज्ञान, देश-ज्ञान, काल-ज्ञान, वल-ज्ञान, और शिक्ष ज्ञान के लिये उचित रीति सं प्रयत्न करना चाहिये।। ४५॥

भवति चात्र।

मानसं प्रति भैषज्यं त्रिवर्गस्यान्ववेक्षणम् । नद्भियसेवा विज्ञानमात्मादीनां च सर्वत्रः ॥ ४६ ॥ इति ।

और इस प्रसङ्घ में एक रखंक है औषध धर्म, अर्थ, काम (विवर्ग) का सेवन करना, धर्म, अर्थ काम इन को उपदेश करने वाले विद्यादृद्ध पुरुष की सेवा करना, आत्मज्ञान, देश, काल, वर आदि का ज्ञान करना मानस रोगों की औषध है।। ४६॥

त्रयो रोगमार्गा इति-शाखा, मर्मास्थिसन्धयः, कोष्ठश्च । तत्र शाखा रक्तादयो धातवस्त्वक् च, स बाह्यो रोगमार्गः। मर्माणि पुनर्थसिन्द्वदयः मूर्धादीनि. अस्थि-सन्धयोऽस्थि-संयोगाः, तत्रोपनिवद्धाश्च स्नायुकण्डराः, स मध्यमो रोगमार्गः। कोष्टः पुनरुच्यते महात्त्रोतः शरीरमध्यं महा-निस्नमामपकाशयरचेति पर्योयशब्देस्तन्त्रे, स रोगमार्गे आभ्यन्तरः।४७।

रोगों के तीन मार्ग हैं, जंसे—(१) शाला, (२) मर्म, अस्थि-विश्वयां और (३) कोष्ठ। इन में शाला रक्त आदि छः धातु और त्वचा ये सात बाह्य रोगमार्ग हैं, विस्त (मूत्राधय), हृदय (दिल) और धिर, मस्तिष्क एक सौ सात मर्म ओर अस्थि (इड्डियां), सन्वियां (अस्थियों के जोड़), तथा इन में बंधी हुई स्नायु और कण्डरायें ये 'मध्यम रोगमार्ग हैं, यह दूसरा मार्ग है। श्रीर के बीच में, वड़ा भारी स्रोत, वड़े भारी गढ़े के तुल्य है, इस को आमाश्यय या पकाश्य के नाम से कहते हैं, यह तीसरा 'आभ्यन्तर रोगमार्ग' है।। ४७॥

तत्रगण्ड-पिडकाल्रज्यपची-चर्म-कीलाधि-मांस-मराक-कुछ-ज्यङ्गारः\_ विकारा बह्मिगेजाञ्च वीसर्प-द्वयथु-गुल्मार्शो-विद्रध्यादयः शास्त्रातु स्वारिणो भवन्ति रोगाः॥ ४=॥

पश्च-वध-प्रहापतान कार्दित-शोष-राजयञ्चमास्थि-मन्त्रि-मुठ-गुर-श्चं-जाहयः शिरो इद्रस्ति-रोगार्यञ्च मध्यम-मार्गानुभारिणा भवन्ति रागाः॥ **इवरातीसार-च्छर्यालमक-विपूचिका-कास-श्वास-हिक्काऽऽनाहोद्र-**्रदरीहारयोऽन्तरमार्ग जाश्च वीसर्प-२वयथु-गुल्मार्शी-विद्रध्यादयः काष्ट-मा-र्गानमारिणो भवन्ति रोगाः॥ ४०॥

इन में गण्ड ( शोथ, गलगण्ड रोग नहीं ), फत्सी, अलजी, अरजी, चर्म, कील, अधिमांत, मशक ( मस्ते ), कुछ, व्यंग, आर अजगिक्षका आदि रांग 'बहिमांग' में होते हैं । वासर्प, स्तन, गुल्म, अर्थ, विद्विध आदि राग शाखानु-सारी अर्थान् रक्तादि मार्गी के अनुमारी होते हैं। पश्चाघात, मन्याबह, अरतानक अदित, श्रांप, राजपक्षमा, अस्थि श्रून, सन्धिश् व, गुदभ्रंश आदि, हिका आदि पत्रं शिरो रोग, हृदय रोग तथा बस्ति रोग और अण्ड ब्रांद्ध भी ये मध्यम, 'मार्गा-नुसारी रोग हैं। जबर, अतीवार, छर्दि, अडमक, विष्विका, (हैजा) कास, इवास, हिका, आनाह, उदर, प्लोहा, आदि रोग 'अन्तर्मार्ग' से उत्पन्न होते हैं। बीसर्प, सुतन, गुरुम, अर्ग, और निद्रधि जो शाखानुसारी रोग हैं, वे काछानु-सारी होते हैं, ( रक्तानुवार। राग काष्टानुवारी नहीं हाते और काष्टानुसारा रोग शाखानुसारी राग नहीं होते ) ॥ ४८--५० ॥

त्रिविधा भिपज इति-

भिषक् उद्मवराः सन्ति सन्त्येके सिद्धसाधिताः। सन्ति वंदगुणंयुकास्त्रावधा भिषता भावे ॥ ५१॥

भिषक भी तान प्रकार क हाते हैं, १. छद्मचर, २. विद्वसाधित और ३. वैद्य गुणां सं युक्त ये तान प्रकार के चिकित्स क इस पृथ्वी पर मिलते हैं।।५१॥

वैद्यमाण्डौषधैः पुस्तः पञ्जवैरवलाकनैः।

छमन्ते ये भिषक् भव्दमज्ञास्ते प्रतिरूपकाः ॥ ५२ ॥

**छदाचर वैद्या का लक्षण-**ैद्यों या ओपाधेयों के बर्तन, पुस्त अर्थात मिही या लाई के बने मनुष्य के ढांचे, पुस्तकां, पत्तों को देखने से जो मनुष्य 'भिषक्' शब्द प्राप्त करते हैं, वे बंद्यों के नकलचा द्वागा मूख हैं, वे त्याज्य है ।५२।

श्री-यशा-ज्ञान-सिद्धानां व्यवदेशाहतद्विधाः ।

बैद्यराब्दं छमन्ते ये ह्रोयास्ते सिद्धसाधिताः ॥ ५३ ॥

ा सिद्धसाधत वैद्य-अन्य स्थान पर विकित्स कर्म में यश, ज्ञान, और सफ-्रक्षा प्राप्त ।क्य हुए वैद्या के नाम से घोखा करके जो वैद्य बन जाते हैं, उनकी हिंदिकाधितः वैद्य समझना । इनको भी छोड़ देना चाहिये॥ ५३॥

प्रयोग-ज्ञान-विज्ञान-सिद्धि-सिद्धाः सुखप्रदाः । जीविताभिसरा ये स्युर्वेद्यत्वं तेष्ववस्थितम् ॥ ५४ ॥

सद्वैद्य का लक्षण—औषघ का, प्रयोग और शास्त्र का ज्ञान, लेक व्यव-हार के जानने, प्रख्यात एवं रोगियों को सुखी करने वाले 'प्राणाभिसर' कहाते हैं। इन्हीं पुरुषों में वैद्य का लक्षण विद्यमान है। उन्हीं को वैद्य कहना चाहिये।

त्रिविधमौषधमिति दैवव्यपाश्रयम्, युक्तिव्यपाश्रयम्, सन्दावज-यश्च । तत्र दैवव्यपाश्रयं मन्त्रौषधि-मणि मङ्गल-बल्युपहार-होम-नि-यम-प्रायश्चित्तोपवास-स्वस्त्ययन-प्रणिपात-तीर्थगमनादि, युक्तिव्यपाश्रयं पुनराहारौषधद्रव्याणां योजना । सन्त्वावजयः पुनरहितेभ्योऽथेभ्यो मनो-विनिष्रहः ॥ १५ ॥

औषध तीन प्रकार की है—देवट्यपाश्रय, युक्तिच्यपाश्रय और एस्वावजय। इनमें दैव-व्यपाश्रय देव अर्थात् ईश्वर पर आश्रित औषध, मन्त्र, ओषधि, मणि, मंगल, शुम कम्मे, नियम, प्रायश्चित्त, उपवास, खिंतिगट, नमस्कार तीर्थाटन आदि हैं। युक्ति अर्थात् योग पर आश्रित औषध आहार एवं औषध द्रव्यों दोष नाश्चक पदार्थों को योजना। एस्वावजय—मन, को अहितकारक विषयों से रोकना तीसरी प्रकार की औषध है। ५५॥

शारीर-दोष प्रकोपे तु खलु शरीरमेवाऽऽशित्य प्रायशिक्षविधमीषध-मिच्छन्ति-अन्तःपरिमार्जनम्, बिहःपरिमार्जनम्, शस्त्रप्रणिधानं चेति । तत्रान्तःपरिमार्जनं यदन्तःशरीरम् नुप्रविद्यौषधमाहार-जात-व्याधीन् प्र-माष्टि । यत्पुनवेहिःस्पर्शमाश्रित्याभ्यङ्ग-स्वद-परिषेकोन्मर्दनाधैरा-मयान् प्रमाष्टि तद्वहिःपरिमार्जनम् । शस्त्रप्रणिधानं पुनरुछेदन-भेदन-व्यध-न-दारण-खेस्ननोत्पाटन-प्रच्छन-सीवनेषण-क्षार-जलौकसरुचेति ॥ ४६ ॥

शरीर के बात, पिरा, कफ इन दोषों के कुपित होने पर शरीर को ही आश्रय करके तीन प्रकार की औषधों का विशेष रूप से व्यवहार करते हैं। जैसे अन्तःपरिमार्जन, बहिःपरिमार्जन और शक्तःप्रणिधान । इनमें जो औषध या आहार शरीर के अन्दर प्रसकर उत्पन्न हुए रोगों को शान्त करता है वह 'अन्तःपरिमार्जन' है और जो शरीर के बाहर ही त्वचा पर अभ्यंग, स्वेद, प्रलेप, परिषेक, उन्मर्दन (माल्झा) आदि द्वारा रोगों को शान्त करता है, उसे 'बहिः, परिमार्जन' कहते हैं। छेदन (दो करना) भेदन (आश्रय के अन्दर घुसनां व्यथन (आश्रयों से मिन्न स्थान में मेदन करना), दारण (चीरना), लेखनक (खुरेचना), उत्पाटन (उसाइना), प्रच्छन (श्राक्ष आहि से फाइना, औ

सीवन (सीना), एषण (नाई। या गति वण को हंदना), खार (इन्यों को सस्मकर धरण होने वाला सार भाग), जलीका (जोंक) इनके उपयोग को शब्द-प्रणिधान कहते हैं।। ५६।।

प्राज्ञो रोगे समुत्पन्ने बाह्येनाऽऽभ्यन्तरेण वा । कर्मणा लभते राम राख्नोपक्रमणन वा ॥ १७॥ बालस्तु खलु मोहाद्वा प्रमादाद्वा न बुध्यते । उत्पद्यमानं प्रथम रोगं शत्रामवाबुधः ॥ ५८ ॥ अणुहिं प्रथमं भूत्वा रोगः पश्चाद्विवर्धते। स जातमूला मुख्णाति बलमायुश्च दुर्मतेः ॥ ५६ ॥ न मृहो छमते संज्ञां तावद्यावन्न पीड्यते। पीडितस्तु मति पश्चात्कुरुते व्याधिनग्रहे ॥ ६० ॥ अय पुत्रांख दारांख ज्ञातींखाऽऽह्य भाषते। सर्वस्वेनापि में कश्चिद्धपगानीयतामिति ॥ ६१ ॥ तथाविधं च कः शक्तो दुर्बेछं व्याधिपीहितम्। कृशं क्षीणेन्द्रियं दीनं परित्रातुं गतायुषम् ॥ ६२ ॥ स त्रातारमनासाद्य बाल्स्त्यजेति जोवितम्। गोधा लाङ्गूलबद्धेवाऽऽवृष्यमाणा बलीयसा ६३ ॥ तस्मात्प्रागेव रंगिभ्यो रंगिषु तरुणेषु वा। भेषजैः प्रतिकुर्वीत य इच्छेत्सुखमात्मनः ॥ ६४ ॥

बुद्धिमान् रंग के होने पर 'बहिःपरिमार्जन' अथवा 'अन्तःपरिमार्जन' या 'शक्त-क्रिया' से शान्ति प्राप्त करता है। परन्छ बाल, अनिभन्न पुरुष मोह वध अथवा प्रमाद से उत्पन्न होते हुए रोग को पहिले से उसी प्रकार नहीं जानता; जिस प्रकार मूर्ख अपने उत्पन्न होते हुए शत्रु को नहीं पहिचानता। रोग प्रथम स्क्ष्म रूप से होता है, और पीछे बढ़ जाता है। बढ़ने पर इस रोग की जड़ जम जाती है, जड़ पकड़ लेने पर रोग मूढ़ व्यक्ति की आयु और बढ़ दोनों को हर लेता है। जब तक मनुष्य रोग से पीड़ित नहीं होता, तब तक प्रतीकार का विचार नहीं करता और जब दुःखित हो जाता है, तब रोग के लिराकरण सोचा करता है। सब पुत्रों, क्रियों और जाति स्म्यन्थियों को बुळा कर कहता के भेग सर्वस्व देकर भी किसी वैद्य को लाओ इस प्रकार के रोगप्रस्त, नर्वल, सीणेन्द्रिय, दीन, मरणासक व्यक्ति की कौन वैद्य रक्षा कर सकता है? इस मूढ़ रक्षा करने वाले को न पाकर प्राण स्थाग देता है, जिस प्रकार पूंछ मे

रस्सी से बँधी गोह बलवान पुरुष द्वारा श्लींचने पर मर जाती है— ऐसे ही वह भी मर जाता है। इसलिये जो व्यक्ति सुख चाहे वह रोगों के उत्पन्न होने से पूर्व, (संचयावस्था में, रोगों की तहणदशा में) ही दोषों का औषिषयों से प्रतीकार करें ॥ ५० ६४ ॥

तत्र रहोकौ ।

एषणाश्चाप्युपस्तम्भा बलं कारणमामयाः । तिस्रैषणीये मार्गाश्च भिषजो भेषज्ञानि च ॥ ६५ ॥ जित्वेनाष्ट्रौ समुद्दिष्टाः कृष्णात्रेयेण धीमता । भावा भावेष्वसक्तेन येषु सर्वं प्रतिष्ठितम् ॥ ६६ ॥ इति । ५

तिसेषणीय अध्याय में बुढिमान् ऋषि इ.ष्णात्रेयने तीन एषणायें, उपस्तम्म, बल, रोगों के कारण, रोगमार्ग, वैद्य, भेषत्र्य, औषध, इन आठों के तीन तीन मेट कर कल्पना सहित उपदेश किये हैं ॥ इ.५.६६ ॥

> इत्यन्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने निर्देशचतुष्के तिस्वेषणीयो नामैकादशोऽध्यायः ॥ ११ ॥

### द्वादशोऽध्यायः।

अथातो वातकळाकळीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

इसके आगे 'वातकलाकलाय' नामक अध्याय का ब्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान आत्रेय ने कहा था ॥ १-२ ॥

वातकळाकळज्ञानमधिकृत्य परस्परमतानि जिज्ञासमानाः समु-पवित्रय महर्षयः पप्रच्छुरन्योन्यं किंगुणो वायुः, किमस्य प्रकोपनम्, चपशमनानि वाऽस्य कानि, कथं चैनमसंघातवन्तमनवस्थितमनासाध प्रकोपनप्रशमनानि प्रकोपयन्ति प्रशमर्यान्त वा, कानि चास्य कुपिता-कुपितस्य शरीराशरीरचरस्य शरीरेषु चरतः कर्माणि बहिःशरीरेक्यो वेति ॥ ३ ॥

बायु के अंशंश विकल्पना के सम्बन्ध में महर्षि लोग एकत्र होकर परमें एक दूसरे के मत जानने के लिये पूछने लगे कि न्यायु के क्या गुण हैं? बायु को प्रकुषित करने वाले कीन से कारण हैं? कुषित वायु को शान्त करने वाली कीन सी वस्तुएं हैं ? और किस प्रकार से इस अपूर्ण, अहरूर एवं निरन्तर गितिशील, चंचलस्वामाव वायु को बिना प्राप्त किये कुपित करने वाली वस्तुएं इसे कैसे कुपित करती हैं, अथवा शान्त करने वाली वस्तुएं किय प्रकार से इस को शान्त करती हैं ? और शरीर के अन्दर गित करने वाले एवं लोक में चलने वाले, कुपित एवं अकुपित वायु के शरीर के अन्दर गित करते हुए कीन र से कमें हैं, और शरीर के बाहर लोक में गित करते हुए इस के कीन से कमें होते हैं ? ॥ ३ ॥

अत्रोवाच कुराः साङ्कृत्यायनः-रूख्न-छघु-शीत-दारुण-खर-विशदाः षडिमे वानगुणा भवन्ति ॥ ४ ॥

इस प्रसङ्घ में ऋषि शङ्ख्यायन कुश बोले—वायु के रूख, खबु, श्रीत, दारुण, खर, विशद ये छः गुण होने हैं॥४॥

तच्छुदेवा वाक्यं कुमारशिरा भरद्वाज उवाच—एवमेनचथा भग-वानाह. एत एव वातगुणा भवन्नि, स त्वेवंगुणंद्रव्येरेवंप्रभावेश्व कर्मभिरक्ष्यस्यमानैर्वायुः प्रकोपमापद्यते, समानगुणाक्ष्यासो हि धातूना वृद्धिकारणमिति ॥ ५ ॥

इस को सुनकर ऋषि कुमारिया भरदाज बोले—"जिस प्रकार आपने कहा, ठीक इसी प्रकार है। ये रूख आदि छः गुण ही वाय के हैं, इसिलये इन गुणों वाले पदार्थों इन गुण वाले प्रभावों और इन गुण वाले कमों के पुनः २ सेवन करने से वायु का प्रकोप हाता है। क्योंकि घातुओं के समान गुण वाले पदार्थों वा कमों के पुनः २ सेवन करने से घातुओं को वृद्धि होती है!!!!!

तच्छ त्वा वाक्यं काङ्कायनो बाह्मीकभिषगुवाच—एवमेतद्यथा भगवानाह, एतान्येव वानप्रकोपनानि भवन्ति, अतो विपरोतानि स्रक्वस्य प्रशमनानि भवन्ति, प्रकोपनविपर्ययो हि धातूनां प्रशमकारण-मिति ॥ ६ ॥

इस बात को गुनकर काङ्कायन नाम बाङ्कीक (बल्ख़) देश के वैद्य बोळे— "जिस प्रकार आपने कहा ठीक ऐसा ही है। ये ही कारण बात को कुपित करते हैं। इनके विपरीत स्निग्ध, गुरु, उष्ण, मृरु, पिन्छिल, इल्झ्फ, स्थून, स्थिर, गुण बाले द्रस्य या इस प्रकार के कर्म इस कुपित बायु को प्रशमन करते हैं। ∴योंकि कोषक बस्दुओं के कारणों के विपरीत गुण बाले द्रस्य धादुओं को शान्त करते हैं।। ६।।

तच्छ् त्वा वाक्यं बिडशो धामार्गव खवाच-एवमेतद्यथा भगवा-

नाह, एतान्येव वातप्रकोपप्रशमनानि भवन्ति, यथा ह्येनमसंघातनमव-स्थितमनासाद्य प्रकोपप्रशमनानि प्रकोपयन्ति प्रशमयन्ति वा, तथाऽतु-ज्याख्यास्यामः । वातप्रकोपनानि खलु रूक्ष-छन्धु-शीत-दारुण-खग-विज्ञद-शुविर-कराणि शरीराणाम्, तथाविषेषु शरीरेषु वायुगश्रयं, गत्वाऽऽय्या-य्यमानः प्रकोपमापद्यते, वातप्रशमनानि पुनः निनग्य-गुरूष्ण-इल्ह्रण-मृदु-पिच्छिल-धन-कराणि शरीराणाम्, तथाविषेषु शरीरेषु वायुरसज्य-मानश्चरन् प्रशान्तिमापद्यते ॥ ७॥

कांकायन ऋषि के वचन सुनकर बिडिश धामार्गव बोले — आपने जो कहा सो ठीक ही कहा है। ये ही आपके कहे हुए कारण वासु को कुपति और शान्त करने वाले होते हैं। जिस प्रकार िक हस सूक्ष्म एवं निरन्तर गतिशील वासु को प्राप्त करके ये रूख आदि गुण इस बासु को कुपित करते हैं, तथा शान्त करते हैं इसकी व्याख्या करेंगे। बात को कुपित करने वाले द्रव्य शरीर को रूख लघु ठण्डा दारुण (किटन) खरखरा विशद (जो चिप चिपा न हो)और लिद्र युक्त कर देते हैं। रूख लघु आदि शरीर में आश्रय पाकर संचित हुआ वासु प्रकृपित हो जाता है। वात को शान्त करने वाले द्रव्य एवं कर्म शरीर को रिनम्ध, गुरु, उष्ण (गरम), रुख्ण, मुदु (कोमल), चिपचिपा, तथा गाहा कर देते हैं। इस प्रकार के शरीर में संचार करता हुआ वासु आश्रय न पाकर शान्त हो जाता है। ७॥

तच्छुत्वा बिह्मवचनमवितथमृषिगणैरनुमतमुवाच वार्योविदो राजिः-एवमेतत्सर्वमनपवादं यथा भगवानाह, यानि तु खलु वायोः कुपिताकुपितस्य मरीदाशरीरचरस्य सरीरेषु चरतः कर्माण बिहः शरीरेश्यो वा भवन्ति, तेषामवयवान् प्रत्यक्षानुमानोपमानैः साध-यित्वा नमस्कृत्य वायवे यथाशक्ति प्रवक्ष्यामः, वायुस्तन्त्र-यन्त्र धरः, प्राणोदान-समान-व्यानापानातमा, प्रवतंकश्चष्टानामुद्यावचानां, नियन्ता प्रणेता च मनसः, सर्वोन्द्रयाणामुद्योजकः, सर्वेन्द्रयार्थानामभिवोदा, सर्व-सरीर-धातु-व्यूह-करः, सन्धानकरः शरीरस्य, प्रवतंको वाचः, प्रकृतिः स्पर्श-सब्द्योः, श्रात्रस्यग्रंनिः, स्पर्शन्योमृलं, हर्षोत्साह्यार्थोनिः; समीरणोऽन्नेः, दोषसंशोषणः, क्षेपा बहिर्मलानां, स्यूलाणुस्नातसां भेत्ता, कर्ता गर्मा-कृतीनाम्, आयुषाऽनुवृत्ति-प्रत्यय-भूता भवत्यकृपितः। कृपितस्तु खलु श्रारेरे शरीरं नानाविधविकारक्ष्यत्वति बलवर्ण-सुल्लायुष्यसुप्रवायः, मनो न्याहर्षयति, सर्वेन्द्रयाण्युपहन्ति, विनिहन्ति गर्भान् विकृतिमा-

पादयत्वतिकाळं घारयति, भय-शोक्त-मोह-दैन्यातिप्रछापाञ्जनयति, प्राणाश्चोपरुणद्धि ।

प्रकृतिभूतस्य खल्बस्य छोकेषु चरतः कर्माणीमानि भवन्ति, तद्यथा-धरणीधारणं, उवळनोड्डवाळनं, आदित्य-चन्द्र-तक्षत्र-प्रह गणानां सन्तान-गति-विधानं सृष्टिश्च मेधानां, अपां च विसर्गः, प्रवर्तनं स्रोतसां, पुष्पफळानां चाभिनिवर्तनम्, रुद्धेदनं चौद्धिदानां, ऋतूनां प्रविभागः, विभागो धातूनां धातुमानसंस्थानव्यक्तिः, बीजाभिसंस्कारः, शस्या-भिवधनमविक्छेदोपशोषणेऽवैकारिक-विकाराइचेति।

प्रकृषितस्य खल्बस्य लोकंषु चरतः कर्माणीमानि भवन्ति, तद्यथा-उद्दोडनं सागराणां, उद्दतेनं सरसां शितसरणमापगानाम्, आकम्पनं च भूमेः, आधमनमम्बुदानां, शिखरिशिखरावमथनं, उन्मथनमनाकहानां, नीहार-निर्ह्वाद-पांसु-सिकता-मत्त्य-भेकारण स्नार रुधिराश्माशनि-विसर्गः ज्यापादनं च षण्णामृत्नां, शस्यानामसंघातः, भूतानां चोपसर्गः, भावानां चाभावकरणं, चतुर्युगान्तकराणां मेध-सूर्यानलानिकानां विसर्गः।

स हि भगवान् प्रभवश्चान्यय्यः, भूतानां भावाभावकरः, सुस्ना-सुक्षयार्विधाता, मृत्युः, यमो, नियन्ता, प्रजापतिः, अदितिः, विश्वकर्मा, विश्वरूपः, सवगः, सवतन्त्राणां विधाता, भावानामणूर्विभुर्विष्णुः, क्रान्ता लोकानां, वायुरेव भगवानिति ॥ ८॥

बिंद्य के सत्य एवं ऋषियां के अनुमीदित उस बचन को सुन कर राजरिं वार्योबिद ने कहा—आपने जो कुछ कहा है वह सब ठीक ही है, अथांत् इन नियमों के प्रतिकृत एक भी उदाहरण नहीं है। "अपवाद" का अर्थ निन्दानी होता है। अभिप्राय यह है कि सब ऋषियों का इस विषय में एक ही मत है। कुपित तथा शान्त हुये शरीर में संचार करने वाले एवं शरीर से बाहर संचार करने वाले वायु के शरीर में तथा शरीर से बाहर जां कर्म हैं उनके अवयवों को प्रत्यक्षादि प्रमाणों से सिद्ध कर तथा वायु को नमस्कार कर यथाशिक कहूँगा। बायु शरीररूप यन्त्रों को घारण करने वाला है। 'तन्त्र' शब्द से शरीरस्थ धातुओं के जो अपने-अपने नियम हैं उनसे अभिप्राय है। यन्त्र से अभिप्राय विश्व स्थान शरीरस्थ धातुओं का अपने अपने तथम है। स्थान साह जाना आदि व्यापार होता है। अर्थात् तन्त्र (नियम) एवं यन्त्र होनों को घारण करनेवाला है।

वायु प्राणादि पांच रूपों वाला है। सम्पूर्ण उच्च या नीच विविध प्रकार की चेष्टाओं का प्रवर्त्तक है, मनका नियामक तथा नेता (हेजाने वाला) है ( वायु मनको अनिष्ट विषय से लीटा कर इष्ट विषय में लगाता हैं ) यही बायु सम्पूर्ण इन्द्रियों को विषयों में प्रेरणा करता है ।

सम्पूर्ण शब्द आदि इन्द्रियों के विषयों का वहन करने बाला भी बायू हो है। बायू ही शरीरस्य धातुओं को यथानियम अपने २ स्थलों पर स्थापित करता है। शरीर को जोड़ने वाला भी यही बायु है, बाणी को महत्त बरने बाला, स्पर्श तथा शब्द की प्रकृति (कारण) भोत्रेन्द्रिय एवं स्पर्शनेन्द्रिय का मूल कारण बायु ही है।

यह वायु हर्ष तथा उत्साह की योनि है (अभिव्यक्ति) का कारण है । अग्नि का प्रेरक शरीरस्य दोधों का शोषण करनेवाला। मलों को बाहर निकालने वाला. स्थल एवं सक्षम स्रोतों को भेदन करने वाला,शारीरात्यात्त के समय गर्भ की आकृ-तियों को बनाने वाला भी वाय ही है। यह वाय आय के अनुवर्शन-परिपालन का कारणभूत होता है। उपयुक्त सभी कम शान्तवाय के कहे गये हैं। शरीर में कपित हुआ बायु तो शरीर को नाना प्रकार के रांगों से पीड़ित करता है. जिस में बलवर्णांट क्षांण होता है. मनको दःखित करता है. सम्पूर्ण इन्द्रियों को नष्ट करता है, गर्भ को नाश करता है,अथवा जितने काल तक गर्भ को गर्भाशय में रहना चा हुये उससे अधिक काल तक गर्भाशय में ठहराता है। भय,शांक, मोह. दीनता. अतिप्रलाप इनको उत्पन्न करता है और मृत्यु काभी कारण होता है। प्रकातस्थ वायु के लोक में संचरण करने से ये वर्म होते हैं, जैसे — पृथ्वी का धारण करना, अग्नि को जलाना, सूर्य, चन्द्रमा, नक्षत्र तथा प्रही को बरावर नियमपूर्वक गति में रखना, बादलों को बनाना जलों का छंड़ना स्रोतों को बहाना पल-पत्नी को उत्पन्न करना बक्षादि को पथ्वी से बाहर निकालना(अंकरित करना). भारकों का विभाग करना, स्वर्णाद धातुओं का आकार तथा परिमाण को व्यक्त करना बीजों में अंकर को उत्पन्न करने की शक्ति पैदा करना. शस्यादि को बहाना, इसे सहने तथा स्वने न देना अन्य जो भी प्रकृति कार्य हैं उसे करना. जब यह बाय प्रकृषित हो कर संसार में संचरण करता है तो इससे ये कर्म होते है-समुद्रों को उत्पीदन करना, तालाव आदि जलाश्य के जलों को ऊँचा-करना ( अयोत तट के बाहर जल को निकालना ) नदिओं को विपरीत दिशा में बहाना मुक्प कराना, मेघों का गर्जन कराना,पर्वतों के चोटियों को तोडना, इक्षों को उलाइना,नीहार,गर्जन,धृलि बाल ,मछली,मेहक,सांप,धार (राख),इधिर,छोटेर् पत्थर तथा विजली को आकाश से गिराना, छहो ऋतुओं को नाश करना, अनको उत्पन्न न होने देना. प्राणियों को मारना, उत्पन्न हये वस्तओं का नाधा

करना,चारों युगोका संहार करनेवाले बादल,सूर्य,अग्नि एवं वायु की सृष्टि करना इत्यादि होते हैं।

बह भगवान् वायु एत्पत्ति के कारण हैं, अविनादी हैं, एवं प्राणियों का उत्पादक तथा नाशक हैं। मुख एवं दुःख को देने वाला, मृत्यु, यम, नियन्ता, प्रजापति, अदिति, विश्वकमों, विश्वक्त सर्वण (व्यापक), सम्पूर्ण नियमों, कमों तथा दारीगें का बनाने वाला सभी वस्तुओं का विभाता, सूर्यम, व्यापक, विष्णु पृष्ट्यादिलोकों को आक्रमण करने वाला भगवान् वायु ही हैं॥ 二॥

तच्छु,त्वा वार्योविदवचो मरीचिरुवाच-यद्यप्येवमेतस्किमर्थ-स्यास्य वचने विक्काने वा सामर्थ्यमस्ति भिषान्वद्यायां, भिषान्वद्यां चाधिकृत्येयं कथा प्रवृत्तीत ॥ ६ ॥

वारोंबिदि के बचन को सुनकर भगवान् मरीचि ने कहा, यद्यपि आपने जो कहा है घह ठीक है तथापि अायुर्वेद मे इस विषय को कहना या जानना निष्पयोजन है यहां तो केवल चिकित्सा सम्बन्धी ही कथा हो रही है ॥ ९ ॥

वार्योविद उवाच — भिषक् पवनमतिश्रुमतिप्रविप्ततिशीघ-कारिणमात्ययिकं चेन्नानुनिज्ञम्येन्, सहमा प्रकुपितमतिप्रयतः कथमप्रेऽ-भिरक्षितुमभिधास्यति प्रागेवैनमत्ययभयादिति । वार्योर्थथार्था स्तुति-रिप भवस्यारोग्याय बरुवर्णवृद्धये वचेस्वित्वायोपचयाय झानोपपत्तये परमायुःप्रकषाय चेति ॥ १०॥

सार्येविद बोले—चिकित्सा-शास्त्र में वायु बहुत बलवान्, बहुत कठोर, अति ग्रीमकारी अतिचपल; अति दुःखदायक है, यदि ऐसा ज्ञात न हो तो, सहसा बायु के कुपित होने पर, वैद्य किस प्रकार से उसको बिना जाने पहिले ही हससे बचने को कहेगा। बायु के विपय में यथार्थ रूप में कहना, जानना, स्तुति करना भी आरोग्यलाभ, सल, कान्ति, तेज, शक्ति को बद्दाने, ज्ञान हृद्धिकरने और वद्दाने के लिये हैं॥ १०॥

मरीचिरुवाच-अग्निरेव शरीरे पित्तान्तर्गतः कुपिताकुपितः शुमान शुमानि रुरोति, तद्यथा-पित्तमपित्तं दर्शनमद्शेनं मात्रामात्रत्वमूद्याणः प्रकृति-विकृति-वर्णं शौर्यं भयं क्रोधं हर्षं मोहं प्रसादमित्यंवमादीनि चापराणि द्वन्द्वानीति ॥ ११ ॥

मरीचि बोळे--- शरीर में स्थित पित्त के अन्दर पहुंची हुई अनिन ही कुपित और अकुपित अवस्था में शुभ एवं अशुभ कमों को (क्रमशः) करती है । यथा—कुपित न होने पर पचन किया को (भ्राजक पित्त), स्वाभाविक रंग को (रंजक पित्त), द्यौर्य, हर्प, प्रसाद प्रमन्नता को (सायक अधिन) उत्सन्न करती है। कुपित होने पर, पाचन किया की जड़ता, मन्द दृष्टि, उष्मता को अयोग्य प्रमाण में, विकृत वर्ण, भय, कोच, मृच्छां उत्सन करता है। इसी प्रकार कुपित और अकुपित अवस्थाओं में पित्त अन्य इन्हों को भी उत्पन्न करता है। ११॥

तच्छू त्वा मरीचिवचः काष्य उवाच-सोम एव शरीरे श्ढेष्मान्त-गतः शभाशभानि करोति, तद्यथा-दाद्धं शेथिल्यमुपचयं काश्यंमुस्साह-माळस्यं वृषतां चळीवतां ज्ञानमज्ञानं वृद्धि माहमेवमादीनि चापरोणि उन्द्रानीति ॥ १२॥

मरीचि ऋषि के वचन सुनकर काप्य बांखे—शरीरस्थ कर में सोम (जल तस्व) पहुंच कर कुषित और अकुषित अवस्था में शुभ एव अशुभ कर्मों का करता है। अकुषित अवस्था में—शरीर की दृढ़ता हुदि, कार्यों में उत्स्वाह, पुरुषत्व, ज्ञान, बुद्धि आदि को उत्पन्न करता है। कुषित होने पर शरीर का दौलापन, निर्वरता, आलस्य, नपुंचकता, मृहता मूच्छो आदि उत्पन्न करता है। इस प्रकार कुषित और अकुषित अवस्था में दूधरे द्वन्द्वों को भी उत्पन्न करता है। इस प्रकार कुषित और अकुषित अवस्था में दूधरे द्वन्द्वों को भी उत्पन्न करता है। हस

तच्छुत्वा काष्यवचो भगवान् पुनर्वसुरात्रेय उवाच-सर्व एव भवन्तः सम्यगाहुरन्यत्रैकान्तिकवचनात्, सव एव खळु वातपित्त-रुकेष्माणः प्रकृतिभूताः पुरुषमञ्यापन्नेन्द्रयं बळ-वर्ण-सुखोपपन्नमासुषा महतोपपादयान्त सम्यगेवाऽऽचरिता धर्मार्थकामा इव निःश्रेयसेन महतोपपादयन्त पुरुषमिह वासुष्मिश्च छोके, विकृतास्वेनं महता विपययेणोपपादयन्ति सुरुषमिह वासुष्मिश्च छोके, विकृतास्वेनं महता विपययेणोपपादयन्ति ऋतवस्वय इव विकृतिमापन्ना छोकम्झुभेनो-प्यातकाछे इति ॥ १३ ॥

काप्य ऋषि के बचनों को सुनकर पुनर्वसु आत्रेय बोळे—आप सबने जो कुछ कहा वह सब टीक है। परन्तु आपने जो यह कहा कि अकेला वासु या अकेला पित्त अथवा अकेला कफ ही कुपित और अकुपित अवस्था में सब सुम-अशुम कर्म करते हैं—यह बचन व्यभिचरित होने से टीक नहीं है। सब हो बात पित्त कफ (तीनों) अकुपित अर्थात् स्वस्थावस्था में प्रकृति सुक्त, स्वस्थ इन्द्रिययुक्त पुरुष को, बल, वर्ण, सुल और दीर्घायुष्य प्रदान करते हैं। जिस प्रकार कि उचित रूप में सेवन किये हुए धर्म, अर्थ और काम पुरुष को इस लोक में और परलोक में बड़े भारी कल्याण से युक्त करते हैं, जिस प्रकार की विकृत हुई तीनों ऋतुएं (शांत, ग्रीभ्म और वर्षा) संसार को प्रख्यकाल में कष्टों से पीड़ित करते हैं। इसी प्रकार कृषित हुए बात पित्त और कफ पुरुष को बड़े भारी विपरीत बल, वर्ण, सुख से हीन तथा अल्यायु बनाते हैं।। १३॥

तद्दषयः सर्व एवानुमेनिरे वचनमात्रेयस्य भवगतोऽभिननन्दु-इचेति ॥ १५ ॥

भवति चात्र।

तदात्रेयवचः श्रृत्वा सर्व एवानुमेनिरं । ऋषयोऽभिननन्दुश्च यथेन्द्रवचनं सुराः ॥ १५ ॥

भगवान् आत्रेय के कथन का तव ऋषियों ने अनुमोदन किया। जिस प्रकार कि देवता इन्द्र के वचनों का तराइते हैं, इस प्रकार ऋषियों ने आत्रेय के वचनों की प्रशंसा की ॥ १४-१५ ॥ तत्र रखोकी-गुणाः यह द्विविधो हत्त्विविधं कर्म यरपुनः।

> वार्याश्चतुर्विधं कर्मे प्रथक्च ककिपत्तयोः ॥ १६ ॥ महर्षीणां मतियों या पुनवेसुमतिश्च या । कलाकलीये वातस्य तत्सर्वं संप्रकाशितम् ॥ १९ ॥ इति ।

बायु के छ: गुण, दो प्रकार के कारण कुपित और अकुपित, बायु के नाना प्रकार के कर्म; कफ और पित्त के पृथक् कर्म, महर्षियो एवं पुनर्वमु आत्रेय की संस्रति, ये सब इस 'सात-कहाककीय' अध्याय में सम्पूर्ण रूप में कह दिया।

इत्यग्निबेशकृते तन्त्रे चरक्रप्रतिसंस्कृते स्वस्थाने स्वस्थाह्यचग्रुष्के वातकखाकलीयो नाम द्वार्श्वाऽध्यायः ॥ १२ ॥ इति निर्देशचतुष्कस्तृतीयः ॥ ३ ॥

# त्रयोदशोऽध्यायः ।

अथातः स्तेहाध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २॥

इसके आर्थ स्नेइ-अध्याय का व्याख्यान करॅगे जैसा भगवानान्नेय ने कहा था॥ १-२॥ सांख्यैः संख्यातसंख्येयैः सहाऽऽसीनं पुनर्वसुम् । जगद्वितार्थः पत्रच्छ बह्विवेशः स्वसंशयम् ॥ ३ ॥

जिन तस्वज्ञानी होगों ने जानने यांग्य बातों को मही प्रकार जान लिया था ऐसे मुनियों के साथ बैठे हुए पुनर्वमु आत्रेय से, ऋषि अग्निबेश ने अपने सन्देह को जगत् के कह्याण के लिये पूछा ॥ ३ ॥

कियोनयः, कित स्नेहाः, के च स्नेहगुणाः पृथक्। कालानुपाने के, कस्य, कित, काख वि वारणाः ॥ ३ ॥ कित मात्राः, कथंमानाः, का च वेषूपिद्दरयते । कथ्य वेष्रयो हितः स्नेहः, प्रकर्षः स्नेहने च कः ॥ ४ ॥ स्नेद्धाः के, के न च न्निग्धाः निनग्धातिस्नग्धळक्षणम् । कि पानास्प्रथमं, पीते जीर्णे कि च हिनाहितम् ॥ ६ ॥ के मृद्-कृर-कोष्ठाः, का न्यापदः, निद्धयश्च काः । अच्छे संशोधने चैव स्नेहे का वृत्तिरिष्यते ॥ ७ ॥ विचारणाः केषु योज्या विधिना केन नन् प्रभो ! । स्नेहस्यामितविज्ञान ! शास्त्रिम्ळामि वेदिनुम् ॥ ८ ॥

स्नेहों के उत्पत्ति स्थान कीन से हैं ! स्नेह कितने हैं ! पृथक पृथक प्रत्येक स्नेह के गुण क्या हैं ! प्रत्येक स्नेह का समय, अनुपान क्या है ! विचारणाएं कितने प्रकार की हैं ! मान में कितनी हैं ! उनका परिमाण क्या है ! और कीन सा परिमाण किसके लिये कहा गया है ! कीनसा स्नेह किस के लिये हितकारी है ! स्नेहन में कीन से स्नेह उत्तम हैं ! स्नेह के शंग्य कीन हैं ! स्नेहक और अतिस्निग्ध के लक्षण क्या हैं ! स्नेहक अयोग्य कीन हैं ! अस्तिग्ध और अतिस्निग्ध के लक्षण क्या हैं ! स्नेहकान से पूर्व क्या पीना और क्या नहीं पीना चाहिये ! स्नेह के जीण होने पर क्या पीना हितकारी और क्या अहितकारो है ! मुद्द, कृर, कांछ वाले कीन हैं ! स्नेह से कीन से रोग उत्पन्न होते हैं ! उनका उपचार क्या है ! संशमन, संशोधन और स्नेहन में कैसे बतांव से रहें ! किन २ पुक्षों में विचारणा किस विधि से प्रयोग करनी चाहिये ! हे प्रमो ! स्नेह सम्बन्धी अनन्त ज्ञान को जानने की मेरी हक्या है ॥ ४-० ॥

अथ तत्संशयच्छेत्ता प्रत्युवाच पुनर्वसुः । स्नेडानां द्विविधा सौम्य ! योनिः स्थानर-जङ्गमा ॥ १ ॥ तिल्डः प्रियालाभिषुको विभीतकश्चित्राभयरण्ड-मधूक-सर्वपाः । इसुस्म-विस्वादक-मुळकातसी-निकोटकाक्षोड-करख्न-शिमुकाः ॥ १० ॥ स्तेहाश्रयाः स्थावरसंज्ञिनास्तथा स्थुर्जङ्गमा मत्स्यमृगाः सपक्षिणः। तेषां द्विन्त्रीर छनामिणं वमा स्तेहेषु मज्जा च तथापदिरुयते॥ १९॥

श्राविश के सन्देह को दूर करने वाले भगवान पुनर्वस ने उत्तर दिया— स्नेहों के उत्पत्ति स्थान दो प्रकार के हैं; स्थावर और जंगम । इनमे—ितंल, पियाल, (चिरोजी फल) अम्पिक (चिलगोज़ा), बहेड़ा, चीता, हरड़ बड़ी, ऐरण्ड, महुवा, सरती, कुसुम्म, बेलगिरी, मिलावा, मूलक, अलसी, निकांटक, अलसंट, नाटा बरंगुआ, सीराजन ये स्नेह के स्थावर उत्पत्ति स्थान हैं। मछलियाँ, मृग (पशु), पक्षी एवं उनका दूप, दही, धृत, माँड वसा और मजा ये स्नेह के जंगम उत्पत्ति स्थान कहे हैं॥ ६-११॥

> सर्वेषां तेळजातानां तिळतळ प्रशस्यते । बलार्थे स्नहनं चाप्यमग्ण्डं तु वरचने ॥ १२ ॥ सपिस्तेळं वसा मज्जा सर्वस्नेहात्तमा मताः । एभ्यञ्जवात्तमं सर्पिः संस्कारस्यानुवतनात् ॥ १३ ॥

सब प्रशार के तैं अं में तिल का तैल श्रव है। बल और मृतुता लाने के लिये तिल का तैल सब में श्रेव है और विरंचन के लिये एएण्ड का तैल सर्व श्रेव है। सब प्रकार के रने हां में घी, तैल, वसा और मजा ये चार श्रेव हैं। इन चारों में भी घी सबसे श्रेव हैं; क्यों कि यह अन्य पदार्थों का गुण अपन में के सेता है।। १२-१३।।

षृतं पित्तानिछहरं रसशुक्रीजसां हितम् । निर्वापणं मृदुकरं स्वर-वर्ण-प्रसादनम् ॥ १३॥

बी बात और पित्त का नाशक है, रस, शुक्र और ओन को बढ़ाता है, बढ़ी हुई उप्लिमा को शान्त करता है, शरीर में कोमलता पैदा करता है, स्वर और कान्ति को बढ़ाता है।। १४॥

मारुतस्तं न च ऋष्मवर्धनं बलवर्धनम्।

त्वच्यमुख्यं स्थिरकरं तेलं योनिविशोधनम् ॥ १५ ॥

तैल बायु नांशक, परन्तु कफ को नहीं बहाता, बलवर्षक, त्वचा के लिये हितकारी, उष्णवार्थ, उष्णगुण, शर्रार को स्थिं। (टिकाऊ) बनाने वाला एवं की-जननेंद्रिय (गभोशय) का शोधन करने वाला है, (तिल तैल में ये गुण विशेष कप से हैं)॥ १५॥

विद्ध-भग्नाहत भ्रष्ट-योनि-कर्ण-शिरोरिजि । पौरुषापचये स्तेहे ज्यायामे चेष्यते वसा ॥ १६॥ भाले आदि से बिंधने चोट लगाकर अस्य आदि के टूटने चोट कगने, योनि की अंशता (गर्माश्य आदि अंगों की स्थान च्युति), कर्ण रोग, शिरो रोग, पुरुषल बढ़ाने, शरीर को चिकना करने और न्यायाम अर्थात् शारीरिक अस में बसा (चर्ची) हितकारी है।। १६॥

> बल-शुक्र-रस-श्रेष्म-मेदो मज्ज-विवर्धनः। मज्जा विशेषतोऽस्थ्नां च बलकुत्स्नेहने हितः॥ १७॥

बल, शुक्र, रस, कफ, मेद और मजा को बढ़ाती है। विशेषकर अस्थियों की शक्ति बढ़ाती एवं शरीर को चिकना बनाने में विशेष रूप से हितकारी है।। १७॥

> सिंप: शरिद पातव्यं, वसा मज्जा च माधवे। तैळं प्रावृषि, नात्युष्णशीते स्नेहं पिवेन्नरः॥ १८॥ वातिपत्ताधिके रात्रायुष्णे चापि पिवेन्नरः॥ ऋष्माधिके दिवा शीते पिवेचामळभास्करे॥ १८॥

धी शरद् शहतु ( आधिन-कार्तिक ) में, नवीं और मजा वसन्त शहतु ( फाल्गुन-चैत्र ) में और तैल वर्षाकाल ( आवण-भाद्रपद ) में सेवन करना चाहिये। अति उष्ण काल ( प्रीष्म ) अथवा आते शतिकाल ( हेमन्त ) में स्नेह नहीं पीना चाहिये। तीव व्याधि में, प्रीष्म शहतु में, रात्रि के समय; वात और पित्त की अधिकता होने पर स्नेह पी लेना चाहिये। कफप्रधान व्याधि में शीतकाल के अन्दर ( हेमन्त-शिशिर शहतु में ) मध्याह्न समय में दिन के समय स्नेहपान करना चाहिये ॥ १८०० १९ ॥

अत्युष्णे वा दिवा पीतो वातपीत्ताधिकेन वा ।
मूच्छाँ पिपासामुन्मादं कामळां वा समीरयेत् ॥ २० ॥
शीते रात्रौ पिवेत्स्नेहं नरः श्लेष्माधिकाऽपि वा ।
आनाहमरुचि शृळं पाण्डुतां वा समृच्छिति ॥ २१ ॥
जलमुष्णं घृते पेयं, यूषस्तैळेऽनुशस्यते ।
वसामञ्ज्ञोस्त मण्डः स्यात्सर्वेपृष्णमथाम्बु वा ॥ २२ ॥

वातप्रधान या पित्तप्रयान रोगी ग्रीष्म ऋतु में या दिन के समय यदि स्नेहपान करता है तो मूर्जा, प्रयास, उन्माद अथवा कामला रोग उत्सव हो जाते हैं। कफप्रधान रोगी यदि शीत ऋतु में या रात्रि के समय स्नेहपान करता है तो उसे अफरा, अबचि, शुल-पीड़ा या पाण्डुरोग उत्सव हो जाता है। घी पीने के उपरान्त गरम जल, तैल के उपरान्त यूष और वसा एवं मजा के उपरान्त मण्ड ( माड ) पीना उत्तम है। अथवा सव ( घी, तैल, वसा ऑर मजा ) के पीछे गरम पानी पीना श्रेयरकर है॥ २०-२२॥

स्नेह की विचारणाएं---

कादनश्च विलेपी च रसो मासं पयो दिष्ठ । यवागूः सुपशाकी च युवः काम्बल्किः खढः ॥ २३ ॥ सक्तवांस्तर्लपष्टं च मद्यं लेहास्तर्थेव च । भक्ष्यमभ्रयञ्जनं बस्तिस्तया चोत्तरबस्तयः ॥ २४ ॥ गण्डूषः कर्णतेलं च नस्यं कर्णाक्षितपेणम् । चतुर्विशतिरित्येताः स्नेहस्य प्रविचारणाः ॥ २४ ॥

स्मेह की विचारणा ( उपयोग-प्रयोग विधि ) २४ चौबीस प्रकार की है। कैसे—(१) आंदन—चावल पांच गुणे जल में पकाओ, (२) विलेषी अयांत् दरकच किये चावलों को चार गुणे जल में पकाने से बहुत मांडयुक्त यवाग् वनता है (३) रस (मांस रस) टीक तरह से पका मांस, (४) यवाग् (दरकच किये चावलों को छः गुणे जल में पकाने से मांड युक्त द्रव हो)।(५) सूप—दाल को १६ या १४ या १८ गुणे जल में पका कर स्वर्धोश शेप रसे, (६) शाक, (७) यूप—अश्व को दल कर १४ या १८ गुणे जल में पकावे आधा पानी शेष रसे। काम्बलिक, सड, सन्, तिलपिष्ट (तिलकुट या खल) मदिरा, चाटन, मध्य, (मालपूआ, पूरणपोली आदि), अभ्यंजन मालिश, बस्त, उत्तर वस्ति गण्डूष (गराले), अर्थात् मुख में तैल का रण्या, कान मे तैल डालना, नस्य कर्म, नेत्र के अन्दर स्नेह प्रदान करके आंख की तुम्म बरना, यह स्नेह की चौबीस प्रकार की प्रविचारणा अर्थात् सेवन विधि है ॥ १३-२५॥

अच्छपेयस्य यः स्तेहो न तामाहुर्विचारणाम् । स्तेहस्य स भिषग्दृष्टः कल्पः प्राथमकल्पकः ॥ २६ ॥

शुद्ध स्नेहपीने को 'विचारणा' नहीं कहते। यह तो स्नेह का सर्व प्रथम श्रेष्ठ रूप है। इसके पीछे प्रकृति, देह, दोष आदि देखकर पाचन शक्ति की विवेचना करके ओटन आदि संवन विधि करनी चाहिये॥ २६॥

रसञ्चार्थाहतः स्तेहः समास-व्यास-योगिभिः। षड्।भक्तिषाष्ट्रभा संख्यां प्राप्तोत्येक्ञ्च केवलः॥ २०॥ एकमेषा चतुःपष्टिः स्तेहानां प्रविचारणाः।

प्रावचार्यतं अवचार्यतंऽनुकल्पेनापदुःयतंऽनयेति प्रावचारणा ।

ओकर्तु-ज्याधि-पुरुषान् प्रयोज्या जानना भवेन् ॥ २० ॥

छः ग्लॉ (मधुर अन्न, लजग, तिक, कटु और कपाय) के परस्र मिछने से ६३ प्रकार के भेद हो जाते हैं। इन तिरस् मेरों के साथ जब स्तेह मिछता है, तो वह भी ६३ प्रधार का हो जाता है और जब किसी भी रस के साथ न मिछकर शुद्ध स्तेह रूप में ही रहता है, तब एक भेद होता है। इस एक प्रकार को भी मिश्राकर स्तेह के ६४ प्रकार हो जाते हैं। इस प्रकार से स्तेह की विचारणा अर्थात् सेवन विधि ६४ (चौं मठ) प्रकार की है। (ओक) साल्य, ऋतु और रोग-वल आदि का विचार करके सेवन विधि का प्रयोग करना चाहिये।। २७-२८॥

स्नेह की मात्रा---

अहोरात्रमहः इत्त्नमधीहं च प्रतीक्षते । प्रधाना मध्यमा ह्रस्वा स्नेहमात्रा जरां प्रति ॥ २६ ॥ इति तिस्रः समुद्दिष्टा मात्रा स्नेहस्य मानतः । तासां प्रयोगान्त्रस्यामि पुरुषं पुरुषं प्रति ॥ ३० ॥

स्तेह की मात्रा तीन प्रकार की है। प्रवान, मध्यम और हस्व। इनमें जो स्तेह की मात्रा रात और दिन (२४ घण्टे) में जीर्ण होती है, वह स्तेह की प्रवान मात्रा है और जा सारे दिन भर (१२ घण्टे) में जीर्ण होती है वह मध्यम, और जो आवे दिन (६ घण्टे) में जीर्ण होती है वह स्तेह की हस्त मात्रा है। ये मात्राएं स्तेह के जाण होने के समय के अनुसार हैं। इस प्रकार से स्तेह की मात्रा और मान कह दिया है। २६-३०॥

**अब प्रस्थेक पुरु**ष के लिये स्नेह के प्रयोगों को कहते हैं---

प्रभूतस्तेहिनत्या ये खुत्पिपासासहा नराः ।
पात्रकश्चात्तमगढां येवां ये चात्तमा बळे ॥ ३१ ॥
गुलिमनः सप्दृष्टाश्च विसर्पोपहृताश्च ये ।
उन्मत्ताः कृच्कृम्बाश्च गाढवर्चेत एव च ॥ ३२ ॥
पिबेयुहत्तमां मात्रो, तस्याः पाने गुणान् शृण् ।
विकारान् शमयत्येषा शीधं सम्यक्षयाजिता ॥ ३३ ॥
होषातुहर्षिणी मात्रा सर्वमागीतुसारिणी ।
बल्या पुनर्नवकरी शरीरेन्द्रियचेतसाम् ॥ ३४ ॥

<sup>&</sup>quot;तके कपित्य वाङ्गेरोमरिचा गाजिवित्रकैः। सुरक्षः खण्डयूपोऽयं काग्यलिको मतः॥ द्य्यम्बो क्वण-स्नेह-तिलमापान्वितः श्रतः॥"

जो मनुष्य नित्य प्रति विशेष रूप में स्नेह का व्यवहार करते हैं. भूख और व्यास को न सहन कर सकते वाले. उत्तम बल्बान जठरामि बाले, श्रेष्ठ शारीरिक बल वाले. गृहमरांगी, सर्वविषाकान्त रोगी, बीसर्प रोगी, पागल, मत्रकुष्छ रोगी और जिनका मल सूखा रहता है, वे स्नेह की उत्तम मात्रा का पान करें। स्नेह की प्रधान मात्रा के पान का गण सनी-यदि मात्रा को भली प्रकार से प्रयोग किया जाये तो उपरोक्त समस्त रोग मिट जाते हैं। वह शरीर के दोवों को खींच कर बाहर कर देती है, शरीर के सब भागों में ऊपर, नीचे, तिरछे सब जगह फैल जाता है। वह बलवर्दक एवं शरीर, इन्द्रिय और विस को फिर से हरा भरा बना देती है।। ३१-३४॥

#### मध्यम मात्रा---

असरका स्फोट-विडका-कण्ड-पामाभिरदिताः । क्रिनश्च प्रमीढाश्च वातशाणितिकाश्च ये ॥ ३४ ॥ नातिबह्वाशिनश्चैव मृदुक्राष्ट्रास्तथे । च । पिबेयमध्यमां मात्रां मध्यमाइचापि ये बले ॥ ३६ ॥ मात्रवा मन्दविभंशा न चातिवछहारिणी। सखे न च स्नेहयति शोधनार्थे च युज्यते ॥ ३७ ॥

गांठें, फांड़े, फान्स्यां, खाज, पामा, कुछरोगी, प्रमेही, अतिमत्ररोगी, वातरक्तरागी. अधिक न खाने वाले. न कम खाने वाले. मुदकाष्ट्र वाले. ( जिनको दूध से भी विरेचन हो जाता है ), और मध्यम बळ वाळे व्यक्ति स्नेह की मध्यम मात्रा का पान करें। यह मध्यममात्रा मृदु-विरेचक, थोड़ा कष्ट करने वाली, एवं बल को बहुत नहीं घटाती, सुखपूर्वक सरलता से शरीर को कोमल कर देती है, इसीलिये शरीर को शोधन करने के लिये हितकारी है ॥ ३५-३७॥

#### ह्रस्व मात्रा--

ये तु वृद्धाश्च बालाश्च सुकुमाराः सुलोचिताः । रिक्तकाप्रत्वमहितं येषां मन्दाग्रयश्च ये ॥ ३०॥ ब्बरातीसार्-कासाइच येषां चिरसम्बियताः। स्नेहमात्रा पिवेयुस्ते हस्वां ये चावरा बछे ॥ ३६ ॥ परिहारे सखा चंषा मात्रा स्नेहनबृंहणी। मुख्या बल्या निराबाधा चिरं चाप्यनुवर्तते ॥ ४० ॥ ब्रह्म. बालक, कोमल, नाजुक प्रकृति के. ऐश की जिन्दगी क्लर करने बाले, खाली पेट रहने से जिनके पेट में दर्द होने लगता है, मन्दामि, निर्वेख जाटरामि वाले, जिनको ज्वर, अतीसार, कास पुराना बहुत दिनों का हो, अगैर निर्वेल, अल्प शारीरिक बल वाले व्यक्ति स्नेह की हस्व मात्रा लेखें। यह मात्रा जीर्ण होने में सरल है, सुखपूर्वक पच जाती है। शर्रार को चिकना करती एवं बल बहाती है। पुरुष्त्वकारक, बलका क, निरापद, एवं देर तक सेवन व्यवहार में टाई जा सकती है। १६८-४०॥

कौनसा स्नेह किस के लिये हितकारी है-

वात-पित्त-प्रकृतयो वात-पित्त-विकारिणः । चत्तुष्कामाः क्षताः क्षीणा वृद्धा वालास्तथाऽवलाः ॥ ४१ ॥ आयुःप्रकर्षकामाश्च वल-वर्ण-स्वराधितः । पुष्टिकामाः प्रजाकामाः सौकुमार्याधिनश्च ये ॥ ४२ ॥ द्राप्तचोजः-स्ट्रित-मेघाग्नि-वृद्धीन्द्रय-वलाधिनः । पिवेयुः सपिरातीश्च दाह-शस्त्र-विपाग्निभिः ॥ ४३ ॥

जिनकी प्रकृति वात-पित्त हो, वात-पित्त के रोगी, उत्तम दृष्टि चाहने वाले. उरःक्षत रोग से श्रीण, निर्वल, बृद्ध, बालक, निर्वल मनुष्य, आयु की वृद्धि की कामना करने वाले, बल, वर्ण, कान्ति, स्वर को चाहने वाले, शरीर पृष्टि के इच्छुक, संतित की चाह वाले, सुकुमारता, कोमलता के इच्छुक, तेज, ओज, स्मृति, बुद्धि, अग्नि, धारण करने की शक्ति और इन्द्रिय बल को चाहने वाले और आग, जल, शस्त्र, विष से आकान्त रंगी धी का सेवन करें ॥ ४१-४३॥

प्रवृद्ध-रुटेहम-मेदस्काञ्चल-म्थूल-गलोदराः । वात-च्याधिभिराविष्ठा वात-प्रकृतयश्च ये ॥ ४४ ॥ बल्लं तनुत्वं लघुतां दृढ्तां स्थिरगात्रताम् । स्तिग्य-रलक्ष्ण-तनुत्वकां ये च काङ्क्षन्ति देहिनः ॥ ४४ ॥ कृमिकोष्ठाः कृरकोष्ठास्तथा नाडीभिरदिताः । पिवेयुः शीतले काले तैलं तलोचिताञ्च ये ॥ ४६ ॥

जिनमें कफ की या चर्बों की अधिकता हो, जिनका पेट या गर्दन मोटी और टीली हो, बात रोगों से पीइत, बात प्रकृति के, जा बल, पतलापन, हत्कापन, मजबूती, शरीर की स्थिरता (संघटन ), चिकनापन, और त्वचा की कोमलता चाहते हैं, कुमिरोग से आकान्त, कृर कोष्ठ बाले (जिनको तीव विरंचन से प्रभाव होता है), नाइनिज्य से आकान्त और जिनको तैल सेवन करने का अभ्यास है वे शीतकाल (हमन्त शिश्यर) में दिन के समय तैल का पान करें ॥४४-४६॥

> बानातपसहा ये च रूक्षा भाराध्वकशिताः । संग्रुष्क-रेनो-रुधिरा निष्पीत-क्रम्भेदसः ॥ ४० ॥ अस्थि-सन्धि-शिरा-स्नायु-मर्म-कोष्ट-महारुजः । बरुवान्मारुतो येपां खानि चाऽऽष्ट्रस्य तिष्ठति ॥ ४८ ॥ महच्चाग्निवलं येपां वसा-सात्स्याश्च ये नराः । तेषां ग्नेश्चित्वत्यानां वसापानं विधीयते ॥ ४८ ॥

वायु और धूप को सहन करने वाले, रूक्ष प्रकृति, भार के उठाने या मार्ग चलने वाले, परिश्रम के कारण जो निर्मन्त हो गये, जिनका वीर्य या रक्त सूख गया है; कफ क्षीण हो, मेद क्षाण हो, जिनको अिंग; सन्धि-सेरा, स्तायु मर्म कोष्ठ के भयानक रोग हो, जिनकी इन्द्रियों को चलवान् वायु घेरे रहता है, जिनका अग्निवल-जाटरागिन चलवान् हो, और जो बता सेवन करने के अभ्यासी हो, ऐसे पुरुष स्नेहन करने के लिये वसा (चर्ची) का पान करें। ४७-४९।

दीप्ताग्नयः वलेशसहा घस्मराः स्नेहसेविनः।

वातार्ताः क्र्र-कोष्टाश्च स्तेद्या मज्जानमाप्नुयुः ॥ ४० ॥ जिनकी जाटरामिन दीत है, जो क्लेश को सहन कर सकते हो, खुब खाने बाले, स्तेहसेवन के अस्यासी; बात रोगी और क्र्रकोष्ठ बाले व्यक्तियों को मजा द्वारा स्तेहन करना चाहिये ॥५०॥

> येक्ष्यो येम्यो हितो यो यः स्नेहः स परिकीर्तितः । स्नेहनस्य प्रकर्षौ तु सप्तरात्र त्रिरात्र हो ॥ ५१ ॥

जिन जिन पुरुषों के लिये जो जो स्नेह हितकारी हैं, उनके लिये उसी स्नेह का उपदेश किया है। स्नेह की सेवन विधि दो प्रकार की है। एक सात रात की और दूसरी तीन रात की। इनमें क्रूरकोष्ठ व्यक्तियों के लिये सात रातू, और मृदकोष्ठ व्यक्ति के लिये तीन रात हैं # ||५१||

ष्ठ ब्याक्त कालय तान रात ६ 🗱 ॥५१॥

स्वेद्याः शोधयितव्याश्च रूक्षा वातविकारिणः।

ज्यायाम-मश्च-स्नीनित्याः स्नेह्माः स्युर्ये च चिन्तकाः ॥ ५२ ॥ स्नेष्टन के योग्य व्यक्ति-जो व्यक्ति स्वेद देने या संशोधन के योग्य हैं;

 जैसा आगे कहेंगे "त्यहायरं सप्तदिनं परन्तु स्निग्धा नरः स्वेदयितव्य इष्टः । नातः पर स्नेहनमादिशन्ति" । रूक्षप्रकृति, वातरोगी, नित्य व्यायामसेवी, नित्य मदासेवी, नित्य स्वीमेवो, और जो चिन्ता ( शोक ) करते रहते हैं; वे व्यक्ति स्नेहन के योग्य हैं ॥ ५२ ॥

स्नेह के अयोग्य व्यक्ति-

संशोधनाहते येपां रूक्षणं संप्रवक्ष्यते । न तेपां स्नेटनं शस्तमुरसम-कफ-मेदसाम् । ५३ ॥ अभिष्यण्णानन गुदा नित्यं मनदाग्नयद्व ये । सृष्णा मूर्च्छा-वरीताश्च गर्भिण्यस्तालु-शाषिणः ॥ ५४ ॥ अन्नद्रिषदछदयन्ता जठरा-त-गरादिताः । दुवलाश्च प्रनान्ताश्च स्नेहम्लाना मदातुराः ॥ ५५ ॥ न स्नेद्वा वर्तमानेषु न नस्तावस्तिकर्मसु । स्नेह्यानात्प्रजायन्ते तेषां रागाः सुदारुणाः ॥ ५६ ॥

संशोधन किये विना जिनका रूक्षण करना कहा जायेगा; उनको; जिनका कफ और में द बहा हो, जिनके नाक, मुख और गुदा से खाव होता हो, जिनको सदा मन्दिग्नि रहती हो, प्यास और मूच्छों से आकान्त, गर्भवती, तालुकण्ठ जिनका स्वता हो; भोजन से अरुचि करने वाले, वमन करते हुए, उदर रोगी या विष से आकान्त. दुर्वल, ग्लानि करने वाले (कच्चे दिल के, घृणा करने की प्रकृति के), स्नेह के पाने में जो प्रसन्त नहीं होते, घृणा करते हैं और मद (नशे) से प्रस्त व्यक्तियों को और नस्य कर्म एवं अनुवासन वस्ति जिन्होंने हो हो उनवे। स्नेहन नहीं देना चाहिये। यदि इनको स्नेह पिलाया जायगा तो भयानक रोग उस्पन्न हो जायेंगे। रूक्षण के योग्य— अभिष्यन्दा महादोषा मर्मस्था व्याधयक्ष ये। ऊहस्तम्म-प्रभृतयो रूक्षणीया निदर्शिताः। ॥ ५३-५६ ॥

अस्निग्ध, स्निग्ध और अतिस्निग्ध के रुक्षण--

पुरीषं प्रथितं रूक्षं, वायुरप्रगुणो, मृदुः । यक्ता, खरत्वं रौक्ष्यं च गात्रस्यास्निग्धलक्षणम् ॥ ५७ ॥

जिसका मल बंघा हुआ, रूखता बायु अपनी प्रकृति में न हो, जाठराग्नि मन्द हो, धरीर में कर्कधता रूखापन हो, तो समझे कि स्नेहन किया ठीक नहीं हुई ॥ ५०॥

बातानुक्षोर्ग्यं दीप्तोऽग्निर्वर्षः स्निग्धमसंहतम् । सादवं स्निग्धता चाङ्गे स्निग्धानामुपजायते ॥ ५८ ॥ बायु की अनुकूलता, जठराग्नि को बढ्ना ( मूख का स्थाना ), सक चिकना और पतला, अंगों में कोमलता और चिकनापन हो, तो समझना चाहिबे कि उचित रूप में स्तेहन हुवा है ॥ ५८ ॥

पाण्डुता गौरवं जाड्यं पुरीपस्यात्रिपकता ।

तन्द्रीरक्षचिरुत्क्छेशः स्यादितिस्निग्धलक्षणम् ॥ ५६ ॥

पाण्डुता ( पीलापन, निस्तेज वर्ण ), शरीर में भारीपन, आलस्य, मल का मली प्रकार पाक न होना, अरुचि, सुरती, वमन की इच्छा ये अतिस्तिग्ध के स्थाण हैं। ५६ ॥

> द्रबोष्णमनभिष्यन्दि भोष्यमञ्जं प्रमाणतः। नातिस्निग्धमसंकीर्णं २: स्नेहं पातुमिच्छता॥ ६०॥ पिबेत्संशमनं स्नेहमञ्जकाले प्रकाङ्क्षतः।

स्नेह से पूर्व लेने योग्य हितकारी पदार्थ—स्नेह पान करने की इच्छावाले व्यक्ति को चाहिये कि स्नेह पाने से पहिले दिन, द्रव. और गरम, जो कफकारक न हो, अतिस्निग्य, अतिविकार युक्त, असंकीर्ण ऐसे मोजन को मात्रा से खावे, जो दो तीन वस्तुओं को मिलाकर न बनाया गया हो और अगले दिन जब भोजन के समय आकांक्षा हा तब संशमन स्नेह का हो पान करे॥ ६०॥

शुद्धचर्थं पुनराहारे नशे जीर्णे पिबेन्नरः॥ ६१॥

संबोधन के उद्देश्य से स्नेह पान करने के लिये रात्रि का भोजन जीर्ण होने पर प्रातःकाल स्नेहपान करे।। ६१॥

विष्णोदकोपचारी स्यादे ब्रह्मचारी क्षपाशयः। शक्तुन्मूत्रानिलोद्गारानुदार्णां ख्र न धारयेत्।। ६२॥ ज्यायाममुखेनचनं काध-शोकौ हिमातपौ। वर्जयेदप्रवातं च सेवेत शयनासनम्॥ ६३॥ स्नेहं पीत्वा नरः स्नेहं प्रतिभुञ्जान एव च। स्नेहमिथ्योपचाराद्धि जायन्ते दारुणा गदाः॥ ६४॥

ह स्नेहनकाल में दिन अहित—शीने, स्नान, शीच आदि कार्यों में गरम पानी का व्यवहार करे, मैशुन को छोड़ दे। रात्रि में सोये, दिन में न सोये रात में न जागे, उपस्थित हुए मल, मूत्र, बायु और डकार के बेगों की न रोके। व्यायाम-अम, और जार से या अधिक भाषण, कोध, छोक, सरदी या गरमी न सहे। खुली-वायु में बायु के सामने न बैठे और न साये। स्नेह को पीने के पीछे इन कार्यों का पालन करे। स्नेह पीने के पीछे पुनः स्नेह पान करने पर, स्नेह पीकर, भोजन आदि में दूसरी बार स्नेह युक्त पदार्थ साने से, स्नेह के मिथ्यायोग से भयानक शेग उत्पन्न हो जाते हैं।।६२-६४॥ सृदुकोष्ठां खगत्रेण स्तिद्यत्यच्छोपसेवया । स्तिद्यति क्रूरकोष्टस्तु सप्तरात्रेण मानवः ॥ ६५ ॥

मृदुकोष्ट वाला यांक स्नोह का अञ्चलपान करके तीन रात्रि तक सेवन करने पर स्निग्ध हो जाता है। क्रूरकांष्ट वाला व्यक्ति स्नोह का खात दिन अञ्चलपान करके स्निग्ध होता है॥ ६५॥

गुडमिश्चरसं मस्तु क्षीरमुङ्गाडितं दिघि । पायसं कृसरं सर्पिः काश्मर्य-त्रिफला-रसम् ॥ ६६ ॥ द्राक्षारसं पीलुरसं जलगुरुणमथापि वा । मद्यं वा तरुणं पीत्वा मृदुकोष्टो विरिच्यते ॥ ६० ॥

गुड़, गन्ने का रस, मस्तु ( दहों का द्रव्य भाग ), दूभ, विशेई हुई दही ( सहा ), श्रीर, खिचड़ी, धी, गम्भारी का रस, त्रिफळा ( हर इ., बहेड़े, आंवले का रस ), अंग्र का रस, पीळ का रस, गरम जल, नवीन मदिरा ( पुरानी नहीं ), इनकी पीने से मृतुकोल्ट, व्यांकरों को विरेचन हो जाता है। अर्थात् जिनकी इन वस्तुओं के नेवन से विरेचन हो जाय, वह मृतुकोल्ट होता है। ६६-६०।

विरेचयन्ति नैतानि क्र्रकोष्ठं कदाचन । भवति क्र्रकोष्ठस्य महण्यत्यूल्बणानिसा ॥ ६८ ॥

इन पदार्थों से 'क्र्रकोच्ठ' वाले व्यक्ति को कभी विरेचन नहीं होता। क्योंकि 'क्र्रकोच्ठ' व्यक्ति की प्रहणी (नाड़ी) अति प्रवल वासुवाली होती है॥ ६ = ॥

**बदीर्णपित्ताऽल्पकफा ग्रहणी मन्दमारुता**।

मृदुकोष्ठस्य तस्मात्स सुविरेच्यो नरः स्मृतः ॥ ६२ ॥ मृदुकोष्ट की ग्रहणी और पित्त प्रचल एवं मन्दकफ तथा अल्पवायु युक्त है। इसल्यि गुङ्ग आदि से उसे विरेचन हो जाता है॥ ६६ ॥

स्नेह की ब्यापत्तियां---

चदीणिपत्ता महणी यस्य चाग्निवळं महत् । भस्मीभवति तस्याऽऽशु स्तेहः पीतोऽग्नितेजसा ॥ ७० ॥ स जम्ब्वा स्तेहमात्रां तामोजः प्रक्षारयन् बळी । स्तेहाग्निरुत्तमा तृष्णां सोपसर्गामुदीरयेत् ॥ ७१ ॥ नाळं स्तेहसमृद्धस्य शमायात्रं सुगुर्विप । स चेत्सुशीतं सिळळं नाऽऽसादयित दश्चते ॥ ७२ ॥ सथैबाऽऽशीविषः कक्षमध्याः स्वविषाग्निना । जिसको प्रहणी (अग्नि को अधिष्ठान-भूमि ) प्रवल पिसवाली हो (कफ और वायु से युक्त न हो ), और जिसका अग्निवल बढ़ा होता है, उस पुरुप का पिया हुआ स्नेह अग्नि के तेज से शीघ भस्म हो जाता है। यह महा-बलवान् जाठराग्नि पीये हुए स्नेह को जीर्ण करके फिर बलवान् बनकर ओज को घटाती हुई, उपद्रवों से युक्त प्रवल प्यास को पैदा कर देती है। ऐसी अवस्था में स्नेह के कारण बहुत बढ़ी हुई जाठराग्नि को शान्त करने के लिये गुरु भोजन भी समर्थ नहीं होता। इसलिय स्नेहरान से प्रवल अग्नि बाले पुरुष को यदि शतल जल पीने के लिये नहीं दिया जाय तो वह इसी अग्नि से जलने लगता है। जिस प्रकार कि घास फून या कोटों के बीच में फंसा हुआ सीप अग्नी अग्नि रूप अपनी विप संस्वयं जलने लगता है और दुगुने कोष से फुंकारें मारता है। ७०० ७२।

ब्यापत्तियों के उपाय कहते हैं-

अर्जार्णे यदि तु स्नेहे तृष्णा स्याच्छदंयेद्भिषक् ॥ ७३ ॥ शीतोदकं पुनः पात्वा सुक्त्वा रूझान्नसुद्धितेत् । न सर्पिः केवलं पित्तं पेयं सामे विशेषतः ॥ ७४ ॥ सर्वे द्यनुरजेदेहं हत्वा संज्ञां च मारयेत् ।

यदि स्तेह के पान में अनंगांत्रस्था अथांत् स्तेह के जीर्ण न हुए विना ही प्यास लगने लगे तब वैद्य स्तेह को वमन से बाहर करा देवे। इसके पीछे शीतल जल और रूथ मोजन कराके फिर वमन करा देवे। इसलिये केवल पिच की प्रधानता में, विशेष कर आम सहित पिच विकार में थी नहीं पीना चाहिये। क्योंकि पिच के तीक्ष्ण गुणवाला होने से सम्पूर्ण देह में ब्यास होने वाला बी रूप स्तेह सारे शरीर में फैल जायगा। शरीर में फैलकर उसकी पीला कर देता और चेतना नाश करके प्राण नाश कर देता है। ७२-७४॥

तन्द्रा सोक्लेश आनाहा ब्वरः स्तम्भो विसंज्ञता ॥ ०४ ॥ कुष्ठानि कण्डूः पाण्डुत्व शो कार्संस्यक्रविस्तृषा । जठरं प्रहणादोषः स्तेमित्यं वाक्यनिष्रहः ॥ ७६ ॥ श्रृत्वमामप्रदोषाश्च जायन्ते स्नहिनिष्ठमात् ॥ ७० ॥ तत्राप्युक्केबनं सस्तं स्वेदः काल्यनाक्षणम् ॥ ७० ॥ प्रति प्रति ज्याधिवलं बुद्ध्य स्रंसनमेव च । तकारिष्टप्रयोगश्च रूक्ष-पानान्न-सेवनम् ॥ ७८ ॥ म्त्राणां त्रिक्खायाश्च स्नेह-ज्यापत्ति-भेषजम् । तन्द्रा ( आलस्य ), उत्केश ( वमन की इन्छा ), आनाइ ( अफ्रा ) ज्वर, स्तम्म ( श्रारीर की जड़ता ), मंजानाश, कुछ, खाज, पाण्डुता, शोष, अर्श, अरुचि, प्यास, मरोडा, प्रहणी रोग, स्तैमित्य ( अंगों का गीले कपड़े में लिपटने का सा भान होना, वा एंडन ), वाणी का चन्द हो जाना, उदरशूल, आमदोष, स्नेह के मिध्यायोग के ये त्रक्षणा हैं। इन लक्षणों के होने पर भी वमन कग्राना चाहिये, स्नेद देना चाहिये, समय की प्रतीक्षा करनी ( स्नेह दोष के क्षय होने तक भोजन नहीं करना ) चाहिये, प्रत्येक व्याधि का बल विचार करके जो व्याधि संसन योग्य हो उसका संसन करना चाहिये। इसी प्रकार 'तकारिष्ट' का प्रयोग, रुख ( सुखा ) खान-गन देना आठों प्रकार के मूत्रों और त्रिफला का सेवन करना स्नेह जन्य रोगां की चिकित्सा है ॥ ७५-७६॥

रोग होने के कारण-

अकाले चाहितश्चेव मात्रया न च योजितः॥ ७६॥ स्नेहो मिथ्योपचाराच न्यापद्येतातिसेवितः।

स्नेह होने के ठीक समय पर स्नेह न होने से, जो स्नेह निज्ञ पुरुष के हिये हितकारी नहीं है उसके सेवन से, उचित मात्रा में न होने से, स्नह के मिथ्या, अनुचित उपयोग से, और स्नेह के अति सेवन से स्नेह जन्य विकार उत्पन्न होते हैं॥ ७९॥

स्नेद्दात्प्रस्कन्दनं जन्तुक्षिरात्रोपरतः पिवेत् ॥ ८० ॥ स्नेद्वद्-द्रवसुष्णं च ज्यहं भुक्त्वा रसौदनम् । एकाद्दोपरतस्तद्वद्भक्त्वा प्रच्छदेनं पिवेत् ॥ ८१ ॥

स्नेह पान के पीछे पुरुष तीन रात तक ठहरे। इन तीन दिनों में स्नेह मिश्रित द्वन, उष्ण मांख रस उक्त भात खाकर विरेचन छेवे। एक दिन जिसने आराम किया ऐसा पुरुष पहले की भांति भोजन करके वसन (कारक द्रव्य) पीये॥ ८०-८१॥

स्यात्त्वसंशोधनार्थीये वृत्तिः स्नेहे विरिक्तवत् ।

संशमन के उद्देश्य से स्नेहपान करने में विरेचन लिये हुए के समानः व्यवहार करना चाहिये ;

विचारणा का प्रयोग---

स्नेहद्विषः स्नेहनित्या मृदुकोष्टाश्च ये नराः ॥ =२ ॥ क्रशासहा मद्यनित्यास्तेषानिष्टा विचारणा । छाव-तैत्तर-मायूर-हांस-वाराह-कोकुटाः ॥ =३ ॥ गन्या औरश्व-मात्म्याश्च रसाः म्युः स्तेहने हिताः । यव-कोळ-कुळ्त्याश्च ग्लेहाः सगुडशकेराः ॥ =४ ॥ बाडिमं दिध सन्योषं रस-संयोग-संग्रहः ।

जो मनुष्य स्नेह से द्वेप करते हों, जो नित्य प्रति स्नेह का व्यवहार करते हों, मृदुकोष्ठ वाले, कह को सदन न करने वाले, जो नित्य मिदरासेवी हों, उनमें विचारणा का प्रयोग करना चाहिये। प्रयोग करने की विधि कहते हैं— वटेर, मोर, हंस, सुअर, सुगीं, हाथी, वकरा, मेंडा और मछली इनके मांसों का रस स्नेहन किया में हितकारा है। इन मांसरसों का संस्कार करने के लिये जो, बेर, कुलथी, घी या तेल, गुड़, शकर अनारदाना, दही, सोठ, काली मिर्च, पिपस्टी, ये यथायोग्य मिलाने चाहियें॥ ८२-८४॥

स्नेहयन्ति तिलाः पूर्वं जग्धाः सम्नेहफाणिताः ॥ ८५ ॥ कशराश्च बहम्नेहास्तिरकाम्बलिकास्तथा ।

धी में (स्नेह में) भून कर बनाये हुए तिलकुट को भोजन से पूर्व खाने से शरीर का स्नेडन करते हैं। इसी प्रकार बहुत स्नेह बाळी खिचड़ी तथा तिळ युक्त 'काम्बळिक अर्थात् यूप'—भोजन से पूर्व खाने से शरीर का स्नेहन करते हैं॥ ८५॥

> फाणितं शृङ्खवेरं च तेलं च सुरया मह ॥ ८६॥ पिवेद्रुश्वो भृतेमां संजीर्णेऽश्नीयाच भोजनम्।

फाणित (आधा पका गन्ने का रस, राख), अदरख, और तैल इन तीनों को एक करके, शराब में मिलाकर रूख व्यक्ति पीये। इसके जीर्ण हांने पर भुने हुए मौस से भोजन खाये॥ म्ह ॥

> तैलं सुराया मण्डेन वसां मज्जानमेव वा ॥ ८७ ॥ पिबेत्सफाणितं श्रीरं नरः स्निह्मति वातिकः ।

वातप्रकृति का मनुष्य मद्य, या मण्ड के साथ तैल, वसा या मजा को मिलाकर पीये तो स्नेहन होता है। वात प्रकृति का आदमी राव के साथ दूध को पीये तो भी स्नेहन होता है।। ==>।।

> धारोष्णं स्नेहसंयुक्तं पीत्वा सज्ञकरं पयः ॥ ८८ ॥ नरः स्निद्धति पीत्वा वा सरं दध्नः सफाणितम् ।

भागेष्ण, ताजे दुई हुए द्ध को धर्करा एवं वी के साथ पीने से शरीर का दुरन्त स्नेहन होता है। अथवा राव के साथ दही की मलाई खाने से मी स्नेहन दुरन्त होता है। प्रद्रा। पाछ्यप्रसृतिकी पेया पायसा मार्घामश्रकः ॥ द्र ॥ श्लारिक्षद्वो बहुस्नेहः स्नेहयेदचिरात्ररम् । सर्पप्तेळ-वक्षा-मज्जा-तण्डु-अस्पृतेः श्रुता ॥ ६० ॥ पाछ्यप्रसृतिकी पेया पेया स्नेहनमिच्छता ।

आगे कही जाने वाली 'पांचप्रस्तिका पेया' को पीकर मनुष्य शीव ही हिनग्ध वन जाता है। उड़दों को चावलों में मिलाकर वो आदि हनेह में खून भून कर दूध में पकाई (धी से युक्त) खोर जल्दी ही हिनग्ध कर देती है। पांचप्रस्ति की पेया—बी, तैल,वना, मजा और चावल प्रत्येक आठ आठ तोले लेकर छः गुने जल में पकावे। इसका नाम 'पाञ्चप्रस्तिकी पेया' है। स्तेहन की इच्छा करने वाले व्यक्ति को इसका नाम 'पाञ्चप्रस्तिकी पेया' है। स्तेहन की इच्छा करने वाले व्यक्ति को इसका सेवन करना चाहिये। । ८० १ १ ।

प्राप्यानुषीदकं मांसं गुडं द्धि पयस्तिलान् । कुछी शोधा प्रमेही च स्तेहने न प्रयोजयेत् ॥ ६१ ॥ स्तेहैर्यथास्वं तान् सिद्धंः स्तेहयेदिकारिभिः । पिप्पर्लाभिईरातक्या सिद्धेन्ति त्रल्याऽपि वा ॥ ६२ ॥

कुछ रोगी, शोथ (सोज) रोगी, प्रमेह रोगी—इनके स्तेहन के लिए ग्राम्य निन्दित मांत, जलीय मांत, गुड़, दही, दूच आर तिज इनका प्रयोग नहीं करना चाहिये। क्योंकि ये वस्तुयें इनका बढ़ाता हैं। इन रोगियों के लिये, इन रोगों को नाश करने वाली औषधियां से सिद्ध किये हुए घृत आदि स्तेह, एवं इन रोगियों के लिये विकार न करने वाले स्तेहों से इनकी चिकित्सा करनी चाहिये। अथवा पिप्पली के कल्क या हरीतकी (हरह) के कल्क अथवा विफला के कल्क द्वारा सिद्ध घृतादि स्तेह द्वारा कुछ-रोगां, शोष-रोगा, प्रमेह-रोगी का स्तेहन करना चाहिये॥ ६१-९२॥

> द्राक्षाऽमलक-यूषाभ्यां दथ्ना चाम्लेन साधयेत्। ज्योषगर्भं भिषक् स्नेहं पीत्वा स्निह्मति तन्नरः॥ ६३॥

द्राष्ट्रायुन, आंबले का यून, और खही दही ( ये मिलित चार भाग ) सोंठ, मरिच और पिप्पली ( मिलित एक भाग ) इनका कहक डाल कर उचित मात्रा से धूत सिद्ध करना चाहिये। इस घृत के पान करने से मनुष्य का स्नेहन होता है ॥ ६३॥

यव कोळ-कुळत्थानां रसाः क्षीरं सुरा दक्षि । क्षारः सर्पिश्च तस्तिद्धं स्नेहनीयं पृतात्तमम् ॥ ६४ ॥ जौ, बेर, कुळवी, प्रत्येक का काथ ( रस ), दूध, दही और मद्य, खार और घी, इनको मिलाकर घी सिद्ध करना चाहिये । यह स्नेहन के लिये ओह है ॥ ६४ ॥

तैल-मजा-बसा-सपिवंदर-त्रिफला-रसैः।

योनि-शुक्र-प्रदोषेषु माधयित्वा प्रयोजयेन् ॥ ६५ ॥

तैल, वसा, मजा, घी, बेर और तिफला (हरड़, बहेड़ा, आंवला ) इनका रस (काय) में (पृथक् प्या मिलित चारों स्नेह सिद्ध करने चाहिये)। यह स्नेह योनिरोग और बीर्यरांगों में स्नेहन कार्य के लिये उपयोगी हैं ॥९५॥

गृह्णात्यम्बु यथा वस्त्रं प्रस्नवत्यधिकं यथा । तथाऽग्निजीयति स्नेहं तथा स्त्रवति चायिकम् ॥ ६६ ॥

जिस प्रकार बस्न पानी कः उचित मात्रा का ही ग्रहण करता है और अधिक पानी निकट जाता है; इस प्रकार अग्नि स्नेट की योग्य मात्रा को ही जीर्ण करतो है, अधिक मात्रा निकट जाती है ॥६६॥

> यथा वाऽक्टंग्य मृत्पिण्डमासिक्तं त्वरया जलम् । स्नवति स्नंसते स्तेदस्तथा त्वरितसेवितः ॥ ६० ॥ लवणोपिद्वताः स्तेदाः स्तेदयन्त्यचिरान्तरम् । तद्भवभिष्यन्यस्त्रं च सुक्ष्ममुष्णं व्यवायि च ॥ ६० ॥ स्तेद्वमम्रे प्रयुद्धोत ततः स्वेदमनन्तरम् । स्तेद्वसेदोपपन्तस्य संशोधनमथेतरत् ॥ ६९ ॥

जिस प्रकार मिट्टी के ढेले पर जल्दी से गिरा हुआ बहुतसा पानी, ढेले को गीला करके वह जाता है, और ढेला गलने लगता है, उसी प्रकार जल्दी से अधिक मात्रा में पिया स्नेह जल्दी से गुदा मार्ग से बाहर वह जाता है। जितने भी स्नेह कहे हैं, वे सब सैन्यव-लवण के साथ सेवन करने से मनुष्य को शीष्ठ ही स्निग्य कर देते हैं। क्योंकि नमक अभिष्यन्दि, (द्रवकारक) अरुख, सुक्म, उष्ण और व्यवायी गुण वाला है। अ संशोधन करने से पूर्व स्नेहन करना चाहिये। स्वके पीठे स्वेदन कर चुकने पर पीठे संशोधन अथवा संशमन चिकित्सा करनी चाहिये। स्टिक्ट श्री

अभिष्यन्दि होने से दोषसमूह को तांडता है। रूख न होने से स्नेहन करता है। स्कूम होने से शर्गर के स्कूम मागों में घुन जाता है। गरम होने से पिये हुए स्नेह को शीम जीर्ण करता है। व्यवायी होने से स्नेह के साथ सारे शरीर में पैळ जाता है।

## तत्र रहोकः ।

स्नेहाः स्नेहविधिः इत्स्नो व्यापत् सिद्धिः सभेषजा । यथाप्रदन्तं भगवता व्याहतं चान्द्रभागिना ॥ १०० ॥

स्नेहों के प्रकार, मम्पूर्ण स्नेहिविध, स्नेह की व्यापत्तियाँ और उनकी मेषज-औषध समेत सिद्धि मगवान् पुनर्वसु आत्रेय ने अग्निवेश के प्रस्तानु-सार सब कह दी ॥१००॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चग्कप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने कल्पनाचतुष्के स्नेहाध्यायो नाम त्रयोदशोऽध्यायः ॥ १३ ॥

## चतुर्दशोऽघ्यायः ।

अथातः स्वेदाध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽद भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब (स्तेह कर्म के उपरान्त) स्वेद सम्बन्धी अध्याय का व्याख्यान करते हैं, जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ २ ॥

अतः स्वेदाः प्रवक्ष्यन्ते यैर्यथावत्प्रयोजितेः।

स्वेदसाध्याः प्रशास्यन्ति गदा वातकफात्मकाः ॥ ३ ॥

अब स्वेद विधियों का उपदेश करेंगे, जिनको उचित प्रकार से करने पर स्वेदन से शान्त होने वाले, वात कफ-जन्य रोग शान्त हो जाते हैं॥ ३॥

स्तेहपूर्वं प्रयुक्तेन स्वेदेनाऽऽवर्जितेऽनिछे।

पुरीष-मूत्र-रेतांसि न सज्जन्ति कथञ्चन ॥ ४ ॥

पहले स्नेहन कार्य करके वायु को शमन कर लेने पर शरीर में मल, मूत्र और वीर्य के किसी भी प्रकार रुके नहीं रहते ॥ ४॥

शुष्काण्यपि हि काष्टानि स्नेहस्वेदोपपादनैः।

नमयन्ति यथान्यायं कि पुनर्जीवती नरान् ॥ १ ॥

स्खे हुए काठ (बांस आदि लकड़ियां) भी स्नेहन और स्वेदन द्वारा मन के अनुसार मोड़ी या संाधी की जा सकती हैं, फिर जीवित (रसयुक्त और कोमळ) मनुष्यों को वैद्य क्या स्नेहन और स्वेदन द्वारा इच्छानुसार परिवर्त्तित नहीं कर सकेगा !॥ ५॥

रोगर्तु-न्याधितापेक्षो नात्युष्णोऽतिमृदुर्न च ।

द्रव्यवान् कल्पितो देशे स्वेरः कार्यकरो मतः ॥ ६ ॥ स्याधि, काल, रोगी पुरुष, इच्छा इनके अनुसार न बहुत गरम, न बहुत कोमल, उस-उस रोग को नास करने वाले द्रव्यो द्वारा, स्वेदन करने योग्य

स्थानों से दिया गया स्वेद कार्य करने में समर्थ होता है ॥ ६ ॥

व्याघी शीते शरीरे च महान् स्वेदो महाबळे। दुर्बेळे दुर्बेळः स्वेदो मध्यमे मध्यमो हिनः ॥ ७ ॥ बातर्ह्छमणि बाते वा कफे वा स्वेद इष्यते। सिग्ध-रूक्षस्तथा स्निग्धो रूक्षश्चाप्यु बल्पितः॥ = ॥

श्रीत रोग में और शीतशरीर में महाबल्वान् पुरुष के लिये महास्वेद जिते श्रारि सहन कर सके उतना ही देना चाहिये। श्रीत रोग और शीत श्रारि वाले निर्वल पुरुष में दुर्वल स्वेद देना चाहिये। 'मध्यम बल' पुरुष में श्रीत ल्यांवि और शात शरीर में 'मध्यम स्वेद' देना चाहिये। वात-कफ-जनित ल्यांवि में स्निग्व और रूख द्वयों से बनाया स्निग्य-रूख स्वेद देना चाहिये। केवल बानजन्य व्यांवियों में स्निग्य पदायों से स्निग्य स्वेद देना चाहिये। केवल कफजन्य व्यांवियों में स्निग्य पदायों से स्निग्य स्वेद देना चाहिये। केवल कफजन्य व्यांवियों से स्विग्य स्वेद देना चाहिये। केवल कफजन्य व्यांवियों से रूख पदायों से रूख देवद देना चाहिये। ७-८॥

आमाशयगते वाते कफे पकाशयाश्रिते । रूक्षपूर्वो हितः स्वेदः स्नेहपूबस्तथेव च ॥ ६ ॥ वृषणौ हृदयं हष्टी स्वेदयेन्मृदुनैव वा । मध्यमं वङ्क्षणौ शेषमङ्गावयवमिष्टतः ॥ १० ॥

वायु यदि आमाशय (कफस्थान) में पहुंचो हो तो प्रथम स्नेहकर्म न करके रूख कर्म करे जिससे कफ निकल जाय। फिर वायु को शान्त करने के लिए स्नेहन कार्य करे। इसी प्रकार जब कफ पकाशय (वात स्थान) में पहुंचा हो तब पहिले रूख कार्य न करके स्नेहन कार्य करे (जिससे कि वायु की शान्ति हो फिर कफ की शान्ति के लिये रूख कार्य करे) हृदय, आंख, , इनका मृदु स्वेद द्वारा स्वेदन करना चाहिये। यदि दूसरी चिकित्सा से कार्य चल जाय, तो स्वेद बिलकुल न करे। वंक्षण स्थित राग में वंक्षणो में मध्यम स्वेद देना चाहिये। शेष अगों को (रोगी की) इच्छानुसार स्वेदन करे।।१०॥

सुगुद्धैर्लक्षैः पिण्ड्या गोधूमानामथापि वा । पद्मोत्पळ-पळाजैर्वा स्वेद्यः संहृत्य चक्षुषी ॥ ११ ॥ सुकाबळीभिः शीताभिः शीतळंभीजनैरपि । ब्रह्मार्द्वेजळजैद्देस्यैः स्विद्यतो हृदयं स्पृशेत् ॥ १२ ॥ ब्रूट आदि दृषक पदार्थों से रहित, रूई से, रूई के बक्कों से अथवा गेहूं की पोटलो बांच कर आंख पर स्वेद देना चाहिये। स्वेद देने से पूर्व आंख को कमल, या नीला कमल इनके पत्तों से ढांप लेना चाहिये। श्रीतल मोतियों की मालाओं से, शीतल पात्रों से, जल से भोगे कमलों से और हाथों से स्वेदन किये जाते रोगी के हृदय को स्पर्श करता रहे।।११–१२॥

शीत-शूल व्युपरमे स्तम्भ-गौरव-निप्रहे । संजाते मार्दवे स्वेदे स्वेदनाद्विरतिर्मता ॥ १३ ॥

सरदी और बेदना हट जाने पर, शरीर में जड़ता तथा भारीपन अतीत न होने पर और शरीर में कोमलता उत्पन्न होने से,तथा शरीर पर पसीना आ जाने पर स्वेद देना बन्द कर दे ॥१३॥

पित्तप्रकोपो मृच्छी च शरीर-सदनं तृषा । दाद्दः स्वेदःङ्ग-दौर्यल्यमतिस्वन्नस्य छक्षणम् ॥ १४ ॥ उत्तस्तस्याशिताये यो ग्रेष्मिकः सर्वशो विविः । सोऽतिस्वन्नस्य कर्तव्यो मधुरः स्निग्धशीनछः ॥ १४ ॥

अतिस्वेदन के लक्षण और उपचार—अतिस्वेद देने से पित्त का प्रकांप, मूर्च्छा, शरीर में मुस्ती, प्यास का लगना, जलन, पसीने का बहुत आना, अंगों में निर्वलता आ जाती हैं। अतिस्वेद के लिये 'तस्याशितियः ( अध्याय ६ में ) कही हुई प्रीष्म ऋतु की मधुर, स्निग्ध, शीतल गुणवाली सम्पूर्ण परिचर्या ( मद्य विधि को छोड़ कर ) करे। यह अतिस्वेद की चिकित्सा है।।१४-१५॥

> कषाय-मद्य-नित्यानां गर्भिण्या रक्तवित्तनाम् । पित्तिनां सातिसाराणां रूक्षाणां मधुमेहिनाम् ॥ १६ ॥ विदग्ध-भ्रष्ट-श्रष्टानां त्रिष-मद्य-विकारिणाम् । श्रान्तानां नष्टसंज्ञानां स्थूळानां वित्तमेहिनाम् ॥ १० ॥ तृष्यतां ख्रुधितानां च कृद्धानां शोचतामपि । कामल्युदरिणां चेव क्षतानामाळ्यरोगिणाम् ॥ १८ ॥ दुबेळातिविशुष्काणामुपक्षीणोजसां तथा । भिषक् तैमिरिकाणां च न स्वेदमवतारयेत् ॥ १६ ॥

स्वेद न देने योग्य व्यक्ति—जो वात-कफ प्रकृति के मनुष्य नित्य प्रति पाचनादि कषायो और मद्य का सेवन करते हों, गर्भवती, रक्त-पिच रोगी, पिच ' प्रकृति या पिच जन्य रोग वाले व्यक्ति, अतिसार रोगी, रूख प्रकृति, मधुमेही, सब प्रकार के प्रमेह रोगी, इनमें भी स्वास कर मधुमेह के रोगी, जिनकी गुदा पक गई हो, या गुदा बाहर आगई हो, विषरोगी, या नहीं में मस्त अथवा शराब से उत्पन्न रोगवाला, परिश्रम करने से यके, मूर्टिश्वत, बेहोश रोगी, स्थूल-चर्बीवाले पुरुष, पित्तजन्य प्रमेही, प्यासे पुरुष, भूखे, कोधी, शोक-चिन्ता-मस्त, कामला, उदर रोगी, कुछ रोगी, वात रक्त रोगी, निर्वल, बहुत रुख शरीर वाले, जिनका ओज खीण हो गया हो उनका, तथा तिमिर रोगियों को स्वेद नहीं देना चाहिये। (परन्तु तोव व्याधि में अल्पस्वेद दिया जा सकता है)। ।१६-१९।।

प्रतिरुयाये च कासे च हिका स्वासेप्यलाघवे। कर्णमन्या-शिरःश्हे स्वरभेदे गलप्रहे॥ २०॥ अदितंकाङ्ग-सर्वाङ्ग-पक्षाघाते विनामके। कोष्टानाहविवन्धेषु शक्राघाते विज्ञमके॥ २१॥ पार्व-प्रप्ट-कटी-कुक्षि संप्रहे गृथसीषु च। मृत्रकृष्ण्ये महत्त्वे च सुष्क्योरङ्गभदके॥ २२॥ पारोह-जानु-जङ्गाति-संप्रहे श्रयथाविष। खङ्गीष्वामेषु शीते च वेषयी वातकण्टक॥ २३॥ संकोचायामगुलेषु स्तरभ-गौरव-सुप्तिष्ठ। सर्वाङ्गेषु विकारेषु स्वेदनं हितसुच्यते॥ २४॥

स्वेद योग्य व्यक्ति—जुकाम, खांसा, हिका, दमा, शरीर का भारीपन, कान की दर्द, मन्या-छूल, शिरांवेदना, स्वरमेद, गलम्रह, अदिंत (चेहरे का लक्ष्वा), एकांग वात, सवाङ्ग वात, पक्षाधात रोग, विनामक (दण्डापतानक आदि) में, पेट का अपृत्रा, मल्मृत्र के अवरोध में (कब्ज), ग्रुक्त के अवरोध, जम्माई का अधिक आना, पार्ववृत्त, पृष्टवेदना, किटशूल, कुश्चिशूल, प्रभ्रधी रोग, मूत्रकुच्छू रोग, अण्डवृद्धि, सारे शरीर में वेदना, पांव की वेदना या ऐंटन, घुटना अथवा जंधा की पीड़ा अथवा ऐंटन, ख्रिझी अर्थात् हाथ-पांव के ऐंटन में, आम रोग, श्वीतावस्था, कंपकपी, वातकण्टक, गुल्पाश्रित वात रोग, श्रू की संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्रू की संकुचित करने वाले वात रोग, आयाम अन्तरायाम वात रोग, श्रू की वेदना, स्तम्म (श्वरीर की जड़ता), मारीपन, अंग का सो जाना या स्पर्श शान का अभाव, शून्यता, ज्वरादि और वात-स्लेष्मा आदि रोगों की दशाओं में स्वेद देना हितकारी है ॥२०-२४॥

स्वेदन द्रव्य---

तिल-माष-कुलस्थाम्ल-घृत-तैलामिषौदनैः। पायसैः कुशरैर्मासैः पिण्डस्वेदं प्रयोजयेत्॥ २५॥ गा-खगेष्ट्र वराहारव-शकृद्धिः सतुषैयंवैः । सिकता-पांगु-पाषाण-कराषायस-पूरकेः ॥ २६ ॥ इल्लाब्बकान स्वेदयेत पूर्वैर्वातिकान् ममुपाचरेत् । द्रव्याण्यतान शस्यन्ते यथास्त्रं प्रस्तरेष्विषि ॥ २५॥ भृगृदेषु च जेन्ताकेपूष्णगर्भगृहेषु च । विभूमाङ्गारतप्रष्वभ्यकः स्विद्यति ना सुखम् ॥ २८ ॥

तिल, उद्दर, कुश्यो, अम्ब (चांगरी-वीपतिया), पृत, तैल, ओदन-विक हुए चावल, खोर (मावा-दूप का खोया), (तिल और मांव की खिन्दी), मांव, इन पदार्थों को गांश कार बना कर 'पिण्ड स्वेद्रश्का प्रयोग करना चाहिये। रूब स्वेद के द्रव्य—गाय का गोवर, गये का मल, ऊँट का मल, सुअर का मल ओर घोड़े की लीट, छिलकों वाले जो, रेता, पांवु ( धूली-वारीक रेत), पत्थर ( ईंट का ) चूरा, छाना ( अरना ) का चूर, आयस-लोहे का चूरा इनका पांटली बनाकर कप रोगंगों को स्वेद देना चाहिये और तिल, उद्दर आदि में वातरोगियों का स्वेद देना चाहिये। पिण्ड स्वेद को 'संकर स्वेद कहते हैं। ये तिल आदि पदार्थ प्रस्तर स्वेद में भी प्रशस्त हैं। नाझी स्वेद —मूमि को खोद कर बनाया हुआ घर, जेन्ताक अर्थात् कृतिम विधि से गरम किया हुआ घर, उष्ण गर्म अर्थात् इमाम-विना खिड़का के घर, इनमें, बातहर, या कफहर लक्कियों को जलकर, धुवें रहित अंगारों से इन घरों को गरम करके, शर्रार का स्नेहन करने के पीछे मनुष्य मुखपूर्वक स्वेद छे प्रकृता है।।२५-२८।।

प्राम्यानूपीदकं मांतं पयो बस्तशिरस्तथा ।
बराह-मध्य-पित्तासु क् स्नेहबत्तिळ-तण्डु ठाः ॥ २६ ॥
इत्यंताांन सभुत्काध्य नाडीस्वेदं प्रयोजयेत् ।
देश-काळ-विभागज्ञा युक्त्यपेक्षा भिषक्तमः ॥ ३० ॥
बारुणासृतकं रण्ड-शिमु-मूळक-सर्षपैः ।
बासा-वंश-करञ्जार्क-पत्र रमन्तकस्य च ॥ ३१ ॥
शोभाञ्जनकशेरेय-माळती-सुरसार्जकेः ।
पत्रेरुत्काध्य सळिळं नाडीस्वेदं प्रयोजयेत् ॥ ३२ ॥
भूतीक-पञ्चमूळाभ्या सुरया दिधमस्तुना ।
मूत्रीरम्ळेश्च सस्तेहैर्नाडीस्वेदं प्रयोजयेत् ॥ ३३ ॥
पत्र एव च निर्युद्दाः प्रयोज्या जलकोष्ठके ।

१२

स्वेदनार्थं घत-क्षीर-तेल-कोष्टांश्च कारयेत् ॥ ३४ ॥

नाइंदिवेद के लिए-प्राम्य (पालत्) पशु और जलीय जन्तुओं का मांस, दूध, बकरी का शिर, सुअर का मध्यभाग, पित्त, रक्त, एरण्ड के बीज, तिल ( तुष रहित ) इन सबका यथायाग्य उवालकर नलिका द्वारा स्वेद देवे । देश. काल के विभाग को समझने वाला और युक्ति-प्रयागविधि जानने वाला बैद्य स्वेद देवे । यह स्वेद वात रांग में हितकारी है । वरना, गिलोय, ऐरण्ड, सहजन, मूली के बीज, बांसा, रेण, करख, आक, पापाणमेद और चागेरी के पत्तं लाल सहजन, शिलाहा, अनक ( तुल्सी भेद ) इनके पत्तों को और छालों को भी काथ करके देश, काल के विभाग को जानने वाला. यक्ति को समझने बाला वैद्य नाइनिश्वेद देवे. यह स्वेद कफ जन्य रोगों में हितकारी है। भताक ( बड़ी अजवायन ),पञ्चमूल (बृहत्यञ्चमूल वात कफ हर हं।ने से), सैरेय (सिटी), दही का पानी ( मस्तु ), आटों प्रकार के मूत्र, अम्लवर्ग से, स्नेह, चत. तैल आदि के साथ काथ करके वात कफ में नाड़ीस्वेद देना चाहिये। ये प्राम्य मांस आदि तीनो निर्मूह (काथ) ऋम से, बात जन्य, कफ जन्य, और बात-कफजन्य रोगों में 'जल कोष्ठक' अर्थात इनके कार्था से भरे दोणीपात्र में खड़ा कर के आदमी को स्वेद देवे। स्वेदन के लिये थी का कोठा ( बोण्ड ), दथ का कोठा, या तैल का कांठा भी बना लेना चाहिये ॥२६--३४॥

गोधूम-शकळैंइचुणैर्यवानामम्ळसंयुतः । सस्नेह-किण्व-खवणरूपनाहः प्रशस्यते ॥ ३४॥ गन्धैः सुरायाः किण्वेन जीवन्त्या शतपुष्यया । उमया क्रष्टतेलाभ्यां युक्तया चो गनाहयेत् ॥ ३६ ॥ चर्मभिश्च पनद्भव्यः सलोमभिरपृतिभिः। उष्णवीर्येरलामे तु कौशेयाविकशाटकैः ॥ ३७ ॥ रात्रौ बद्धं दिवा मुख्नेन्सुञ्चेद्रात्रौ दिवाकृतम्। विदाह-परिहारार्थ, स्यात्प्रकर्षस्तु शीतले ॥ ३०॥

उपनाइ विधि-गेहूं का दरकच चूर्ण, जौ का चूर्ण, कांजी, तैल, मदाकिट्ट के साथ मिलाकर गरम करके उपनाह (पुलदिस ) बांधना वातजन्य रांगी में उपकारी है। चन्दन अगरू आदि सगन्धित पदार्थ मद्य पात्र में बैठे तडक्ट-प्रधेप, जीवन्ती सौंफ, कफ जन्य रोगों में इनकी पुलटिस लगावे। अलसी. कठ और तैल से पुलटिस तैय्यार करे, इसे बात-कफ रागियों में प्रयोग करे दर्शन्य रहित, वालोंवाली एवं उष्ण वीर्य वाली खालों से छैप को बांध देना चाहिये। और जब ऐसे चमड़े न मिले तो रेशमी बक्कों से या ऊन से बने कम्बल से बांघना चाहिये। रात्रि में प्रलेप खगाकर बांघे हुए बन्धन को दिन में खोल देना चाहिये। दिन में बांघे बंधन को रात में खोल देना चाहिये। जिससे कि जलन उत्पन्न न हो। शीत (हेमन्त और शिशिष्ट) काल में बंधी रहने में कोई इर नहीं दिन में बंधी पृष्टी रातु भी रहु जाय, तो कोई डर नहीं॥ ३५.३८॥

संकरः प्रस्तरो नाडी परिषेकोऽवगाहनम् । जेन्ताकोऽरुमधनः कषुँः कुटी भूः कुम्मिकंव च ॥ ३६ ॥ कूपो होलाक इत्येते स्वेदयन्ति त्रयोदश । तान् यथावत्प्रवक्ष्यामि सर्वानेवानुपूर्वशः ॥ ४० ॥ इति ।

स्वेदकर्म के तेरह प्रकार हैं १. संकर, २. प्रस्तर, ३. नाड़ी, ६. परिषेक, ५. अवगाहन, ६. जेन्ताक, ७. अस्मधन, ८. कर्प, ९. कुटी, १०. भृ ११. कुम्भिक, १२. कृप, १३. होलाक, ये तेरह प्रकार के स्वेद हैं। इन तेरह स्वेदों को क्रमशः कहते हैं ॥३६-४०॥

तत्र वस्त्रान्तरितैरवस्त्रान्तरितैर्वो पिण्डैर्यथोक्तैरुपस्वेदनं संकरस्वेद इति विद्यात ॥ ४१ ॥

(१) संकरस्वेद — तिल, मात्र आदि पदार्थों का पिण्ड बनाकर बख्न में लपेट कर अथवा बिना वस्त्र में लपेटे ही गरम करके स्वेदन कार्य करने का नाम 'संकर-स्वेद' है ॥४१॥

शृक-शर्मी-धान्य-पुलाकानां वेसवारायस-कृशरोत्कारिकादीनां वा प्रस्तरे कोशयाविकोत्तर-प्रच्छदे पद्माङ्गुलोक्षवकार्कपत्र-प्रच्छदे वा स्वभ्यक्त-सर्व-गात्रस्य शयानस्योपरि स्वेदनं प्रस्तरस्वेद इति विद्यात् ॥ ४२ ॥

(२) प्रस्तर स्वेद — शूक थान्य (चावल गेहूँ आदि), श्वामी धान्य (मूग, उड़द, चना आदि), पुलाक (चावल रहित धान्य, पटाव), वेसवार, पायस (मावा, खोया), इ.शरा, तिल, उड़द की बनी यवागू, उत्कारिका (उड़द की बनी पूरी या पूवा), आदि वस्तुओं को गरम करके, पत्थर (अथवा काष्ठ आदि कड़ी वस्तु पर फैलाये हुए )रेशम, कम्बल (ऊनी वस्त्र) को फैलाकर, अथवा ऐरण्ड, उठवक (छेटा एरण्ड), या आक के पर्स को फैलाकर, अथवा एरण्ड, उठवक (छेटा एरण्ड), या आक के पर्स को फैलाकर इन पर औषध लगा देवे। फिर सारे शरीर पर स्नेह लगा कर इन पर्सो या वस्त्र पर छेट कर स्वेद लेने का नाम 'प्रस्तरस्वेद' है ॥४२॥

स्वेदनद्रव्याणां पुनर्मू छ-फल-पत्र-शृङ्गादीनां मृग-शकुनि-पिशित-शिर-स्पदादीनामुष्णस्वभावानां वा यथाईमम्छ-छवण-स्नेहोपसांहतानां मृत्रक्षी-रादीनां वा कुम्भ्यां बाष्पमनुद्वमन्त्यामुत्कथितानां नाड्या शरेषीका-वंश- दकःकरञ्जाकं-पत्रान्यतम-कृतया गजाप्र-हस्त-संस्थानया व्याम-दीर्घया व्यामाधेदीर्धया वा व्याम-दीर्घया व्यामाधेदीर्धया वा व्याम-चतुर्भागाष्टभागम्लाप्रपरिणाहस्रोतसा सर्वता वातहर-पत्र-संवृत-च्छिद्रया द्विस्त्रिवा विनामितया वातहर-सिद्ध-स्तेहा- क्र्यक्तगात्रो वाष्यसुपहरेत्, बाष्या सन्ध्वगामी विहत-चण्ड-वेगस्त्व च-मविदहन् सुखं स्वेदयर्ताति नाडीस्वेदः ॥ ४३ ॥

(३) नाड़ीस्वेद-पहिले कह हुए स्वेदन द्रव्यों के मूल, फल, पत्र और कोंपल और पश्, पक्षी इनका मांस, शिर, पांव आदि उष्ण स्वभावयुक्त अथवा यथायोग्य अम्ल. लवण एवं स्नेट यक्त. आठों प्रकार के मत्र. गौ आदि के दध और मस्तु को घड़े में बन्द करके इसके मुख को उक्कन से बन्द कर दे फिर इस को गरम करे। इस घड़े में शर, ईपीक आदि से बनी निलका ( जली ) को लगाकर इसके द्वारा वातहर तेल से स्निग्ध पुरुप को स्वेद देना चाहिये। नलिका का स्वरूप सरकण्डा का अगला भाग, पत्ता, बांस का पत्ता, करंज का पत्ता आक का पता इन में से किसी की निलका बनाले। नली हाथी की संड के समान ऊपर से मोटो नीचे पतली मुख पर से गोल हो, तथा व्याम अर्थात परुष के दोनों हाथ फैला लेने पर इस लम्बाई के बराबर लम्बी. अथवा आधे व्याम लम्बी, और जड़ से अप्र तक व्याम के चौथाई भाग घेर में, वा व्याम का आठगं भाग होना चाहिये। और नाड़ी के चारों ओर जितने भी छेद हों, उन सब को वातनाशक एरण्ड आदि के पत्तों से बन्द करके दो या तीन बार टेड़ी घूमा कर पात्र के मुख में लगी हुई निलका से बाष्य रोगी को देने चाहियें। दो तीन बार टेड़ी-मेड़ी धुमाने से बाष्य ऊपर की ओर न जाकर, प्रवल वेग सं त्वचा को न जलाता हुआ सखपूर्वक स्वेदन करता है ॥४३॥

बातिकोत्तरवातिकानां पुनम् लादीनामृत्काथैः सुखोष्णैः कुम्भीर्व-र्षणिकाः प्रनादीर्वा पृरयित्वा यथाईसिद्धस्त्रेहाभ्यक्तगात्रं वस्नावच्छत्रं परिषेचयेदिति परिषेकः॥ ४४॥

(४) परिषेक स्वेद—वातनाशक एवं विशेष रूप से त्रिदोषनाशक द्रव्यों के मूल, फल, पत्र, शुंग आदि को मुखदायक काथ—जिसे शरीर सहन कर सके हतने गरम काथ को सच्छिद्र वर्तन के दक्कन में छेद रखकर जिससे वाष्प निकल सकें, अथवा वर्तन में नाली लगाकर यथायोग्य स्नेह से स्निग्ध शरीर बाले मनुष्य को कपढ़ों से सम्पूर्ण रूप में दांप कर स्वेद देना चाहिये॥४४॥

वातहरोत्काथ-झीर-तैळ-घृत-पिशित-रसोष्ण-सिळळ-कोष्ठकावगाहस्तु यथोक्त प्वावगाहः ॥ ४८ ॥ (५) अवगाह स्वेद—वात नाशक द्रव्यों से काय, घी, तैल, मीव रस गरम पानी बनाकर 'कोठी' लकड़ी का बना हुआ बड़ा पात्र जिसमें मनुष्य बैठ सके उसमें बैठकर स्नान करना जबगाहन है ॥ ४५॥

अथ जेन्ताकं चिकीर्धुर्भूमि परीक्षेत—तत्र पूर्वस्यां दिश्युत्तरस्यां वा गुणवति प्रशस्ते भूमिभागे कृष्णमृत्तिके मुवर्णमृत्तिके वा परीवाप-पुष्कारण्यादीनां जलाशयानामन्यतमस्य कूले दक्षिणे पश्चिमे वा सूपतीर्थे सम-सुविभक्त-भूमि-भागे सप्ताष्टी वाऽरत्नीरुपक्रम्योदकात्प्राङ् मुखमुदङ्मुखं वार्श्रममुखतीर्थं कूटागारं कारयेत्, उत्सेधविस्तरतः परमरत्नीः षोडश, समन्तात्सुवृत्तं मृत्कर्मसंपन्नमनेकवातायनम् । अस्य कटागारस्यान्तः समन्ततो भित्तमग्रिविवस्तारोत्सेधा पिण्डिकां कार-येदाकपाटात्, मध्ये चारय कृटागारस्य चतुष्टिकष्कुमात्र-पुरुषप्रमाणं मृन्मयं कुन्दसंस्थानं बहु-सूक्ष्म-चिछद्रमङ्गार-कोष्ठक-स्तम्भं सपिधानं कारयेत्, तं च खादिराणामा३वकणीदीनां वा काष्टानां पूरियत्वा प्रदीपयेत्, स यदा जानीयात्साधुदग्धानि काष्टानि, विगतधूमान्यवतर्भ च केवलमधिना तदाम्नगृहं स्वेदयोग्येन चोष्मणा युक्तमिति, तत्रैनं पुरुषं वातहराभ्यक्तगात्रं वस्नावच्छन्नं प्रवेशयेत्, प्रवेशयंश्चैनमतु-शिष्यात्—"सीम्य ! प्रविश कल्याणायाऽऽरोग्याय चेति, प्रविश्य चैनां पिण्डिकामधिरुह्म पार्श्वापरपार्श्वाभ्यां यथासुखं शर्याथाः, न च त्वया स्वेद-मुच्छी-वरीतेनापि सता पिण्डकैषा विभोक्तव्याऽऽप्राणीच्छ्वासात्, अरयमानो ह्यतः पिण्डिकावकाशाद् द्वारमनाधगच्छन् स्वेद मृच्छा परीततया सद्यः प्राणान् जह्याः, तस्मात्विण्डकामेनां न कथंचन मुख्रेथाः, त्वं यदा जानीया विगताभिष्यन्दमात्मानं सम्यक् प्रस्नुत-स्वद-पिच्छं सर्व-स्रोता-विमुक्तं लघुभूतमपगत-विवन्ध-स्तम्भ-सुप्ति-वेदना-गौरव-मिति, ततस्तां थिण्डिकामनुसरन् द्वारं प्रपद्येथाः, निष्क्रम्य च न सहसा चक्कष्योः परिपाळनार्थं शीवोदकमुपस्पृशेथाः, अपगत-सन्ताप-वळमस्तु मुद्रतीत्मुखोष्णेन वारिणा यथान्यायं परिषिक्तोऽश्रीयाः—इति जेन्ताकः स्वेदः ॥ ४६ ॥

(६) जेन्ताक स्वेद — जेन्ताक स्वेद करने की इच्छा करने वाटा वैद्य सब से प्रथम मूमि की परीक्षा करें । इसके छिये मनुष्य के निवास स्थान से पूर्व अथवा उत्तर दिशा में जो मूमि-प्रदेश ( दृश्व आदि के उत्पन्न होने से ) प्रशस्त पर्व गुणवान तथा सुन्दर हो, काछी मिट्टी वाडा या स्वर्ण (पीडी

मिट्टी ) मिट्टी का हो, तालाव, पुष्करिणी, बावड़ी अथवा बड़े तालाव के दक्षिण या पश्चिम किनारे पर. जहां पर किनारे का अच्छा घाट बना हो, जहां भूमि ऊंची नीची न हो, बिल्कल समान हो। (२) कटागार निर्माण-वहां पर पानी से सात या आठ हाथ पीछे इटकर जलाशय के पश्चिम किनारे पर पूर्वा-क्रिमन अथवा जलाश्य के दक्षिण किनारे पर उत्तराभिमल कटागार बनाना चाहिये। यह कटागार ऊंचाई में १६ हाथ और चौड़ाई में १६ हाथ चारों ओर से गोलाकार बहत रोशनदानों वाला मिट्टी से लिग पता कर तैयार करना चाहिये। इस घर के अन्दर दिवार के चारों ओर किवाड तक एक हाथ भर ऊंची चबतरी बनानी चाहिये। मध्य में चार हाथ विस्तृत पुरुप के परिमाण की मिट्टी से बनी, कन्द्रक आकार की बहुत सूक्ष्म, छोटे २ छिद्रां वाला अंगार कोक्ट रूप स्तम्म बनाये. और इस का दक्कन भी बनाये। ( ३ ) स्वेदन विधि: इस भाड को खैर अवनकर्ण (बड़े पत्ती वाजा दाक) को लकडियों से भरकर जला देवे। जिस समय यह मालम हो जाए कि लकड़ियां मठी प्रकार जल चर्की, धंआ नहीं रहा, और घर भी आग से गरम हो गया है तथा पर्धाना देने की यांग्यता वाली गरमी से युक्त है, तब वातहर तैल से स्निग्ध एवं बख्न से दंके हुए पुरुष को इस घर में प्रवेश करावे। प्रवेश कराने से पूर्व उस को समझा दे कि-हे सौम्य ! कल्याण, मंगल और आरोग्यता के लिये इस घर में प्रवेश करो । इस घर में प्रविष्ट होकर इस चवतरे के ऊपर दक्षिण पार्श्व से, या बाम पाइर्ज से, जिससे चाहो उस पाइर्ज से (जैसे आराम मिले, गैसे) सुखपूर्वक हैटो। परन्तु पत्तीने आने से उत्पन्न मुच्छा के कारण व्याकुल होने पर भी इस चब्तरे को प्राणों के रहने तक बिल्कुल मत छोड़ा। क्योंकि इस चब्तरे पर से फिसल कर दर्वाजे को न पाकर मृच्छा की व्याकुलता के कारण प्राण निकल जायंगे। इसलिए चबतरे को बिल्कुल न छोड़ना। जिस समय कफ का जोर घट जाय. परीना भी सब स्वोतों से भली प्रकार निकल जाय. सारे छिद्र खुल जायें. शरीर हल्का हो जाय. मल बन्ध, जडता. स्पर्श ज्ञान का अभाव. पीड़ा और भारीपन शरीर में नहीं रहे, उस समय चब्रतरे के साथ साथ चलकर दर्बाजे के पास पहुंच जाना और बाहर निकल कर आंखों की रक्षा के लिये सहसा शीतल जल का प्रयोग न करना कुछ देर ठहर कर जब यकान और गरमी, शिथिलता दर हो जाय तब थोड़े गरम पानी से इच्छानुसार स्नान करके भोजन करना ॥ ४६ ॥

> शयानस्य प्रमाणेन घनामश्ममयीं शिळाम् । तापयित्वा मारुतघ्नेद्विसः संप्रदीपितैः ॥ ४७ ॥

ज्यपोद्ध्य सर्वानङ्गारान् प्रोक्ष्य चवाष्णबारिणा । ता शिलामय कुर्वात कीषेयाविक-संस्तराम् ॥ ४८ ॥ तस्यां स्वभ्यक्तसर्वाङ्गः स्वपन् स्विद्यति ना सुखम् । कौरवाजिन-कीषेय-प्रावाराद्यैः सुसंदृतः ॥ ४९ ॥ इत्युक्तोऽदमघनस्वेदः, कर्षूस्वेदः प्रवक्ष्यते ।

(७) अध्मधन स्वेद विधि — पुरुष लेट तके, इतनी वड़ी लम्बी, चौड़ी, मजब्त परथर की बनी शिला को; वातनाशक (देवदाव या अगर आदि) लकड़ियां जलाकर गरम करें। गरम होने पर सब अंगारों को दूर हटा दे, शिला पर गरम पानी लिड़क देवें (जिससे कि ऊपर की गरमी वाहर हो-जाये) सब अंगों पर तैल का अभ्यं कु करके मनुष्य सोता हुआ स्त को चादर, मृग चर्म, रेशमी चादर कम्बल आदि भन्नी प्रकार आंद्रकर मुख पूर्वक स्विन्न होता है। इस प्रकार अध्मधन स्वेद बता दिया गया. अब कर्षू-स्वेद बताया जाता है।।४७-४६।।

खानयेच्छ्यनस्याघः कर्पूं , स्थानविभागवित् ॥ ५० ॥ दीप्तैरभूमैरङ्कारेस्तां कर्पूं प्रयेत्ततः । तस्यामुपरि शय्यायां स्वपन् स्विद्यति ना सुखम् ॥ ५९ ॥

(८) कर्षू स्वेद विधि—स्थिन के विभाग को जानने था आ वंदा शस्या के नीचे हाण्डा के आकार का एक गाल गड्दा बनावे। इस गड्दे को जलते हुए परन्तु धूमरिहत अंगारों से भर दे। इस गड्दे के ऊगर खाट विछाकर लेटने से सुख पूर्वक परीना आता है ॥ ५०-५१ ॥

अनत्युत्सेधविस्तारां चृत्ताकारामळोचनाम् । घनभित्तिं कुटीं कृत्वा कुष्ठाचैः संप्रळेपयेत् ॥ ५२ ॥ कुटीमध्ये भिषक्शस्यां स्वास्तीर्णां चोषकल्पयेत् । प्रावाराज्ञिन-कोषेय-कुथ-कम्बळ-गोळकेः ॥ ५३ ॥ इसन्तिकाभिरङ्कार-पूर्णाभिस्तां च सर्वशः । परिवार्यान्तराराहे्द्रभ्यकः स्विचये सुखम् ॥ ५४ ॥

(६) कुटीस्बेद विधि-न बहुत ऊंची ओर न बहुत चौड़ी गोलाकार, रोशनदान रहित (जिसमें वायु के लिये छेद न हों) तथा मोटी दिवारों वाली कुटी बनाये। इस घर को अन्दर से कुछ आदि उष्णवोर्य द्रक्यों से लेंग देना चाहिये। इस लियी कुटी के बीच में वैद्य लम्बी, चोड़ी शय्या बनाये। इस शय्या के चारों ओर अंगारों से भरी अंगीठियां रख देवे। फिर व्याव्यक्यं, मृगचर्म, रेशम, कम्बल, चित्र विचित्र गरम बक्त शय्या पर विद्याकर, लपेट लेने चाहिये। शरीर पर स्नेइ लगाकर स्वेद लेना चाहिये। इस प्रकार सुखपूर्वक स्वेदन हो जाता है। । ५२-५४॥

य एवारमधनस्वेद-विधिर्भूमौ स एव तु । प्रशस्तायां निवातायां समायामुपदिश्यते ॥ १५ ॥

(१०) मृत्वेद विधि—जां विधि अश्मधन स्वेद की है, वही मूस्वेद की है। इस स्वेद के लिये भूमि उत्तम, वायु रहित तथा समान हो ऊंची-नीची नहीं होनी चाहिये।।५५॥

> कुम्भी वातहर-काथ-पूर्णा भूमो निखानयेत्। अर्धभागं त्रिभागं वा शयनं तत्र चोपरि ॥ ५६ ॥ स्थागयेदासनं वाऽपि नर्गतसान्द्रगरिच्छदम् । अथ कुम्भ्यां सुसन्तप्तान् प्रक्षिपेदयसो गुडान् ॥ ५० ॥ पाषाणांश्चोष्मणा तेन तत्स्थः स्विदाति ना सुखम् । सुसंवृताङ्गः स्वभ्यकः स्नेहर्गनजनाशनः ॥ ५८ ॥

(११) कुना-स्वेद विधि — घड़ं को वातहर देवदाद आदि के काथ से भरकर भूमि में आधा या तिहाई भाग गाड़ देना चाहिये। इसके ऊपर एक खाट विछा दे! खाट के ऊपर बहुत गहरा मोटा करड़ा न विछाना चाहिये। फिर लोहे के गोले, या पत्थरों को खूब गरम करके भूमि में या गड़ी और बात हर काथ से भरी कुम्भी (बड़े) में गिरा दे। इनकी गरमी से, श्रय्या के ऊपर अंगों को लपेट कर लेटे हुए, श्ररीर पर वातनाशक स्नेह का मर्दन किये हुए पुरुष को सुख्यूर्वक स्वेदन होता है।। ५६-५८ ।।

कूपं शयनविस्तारं द्विगुणं चापि वेध्यतः। देशे निवाते शस्ते च कुर्यादन्तः सुमाजितम् ॥ ५६ ॥ इस्त्यश्व-गो-खरोष्ट्राणां करीषैर्दग्धपूरिते । स्वयच्छन्नः सुसंस्तीर्णेऽभ्यकः स्विद्यति ना सुखम् ॥ ६० ॥

(१२) क्रा-स्वेद—जितनी जगह पर खाट विल्ली हो, उतने स्थान पर स्थाया के बराबर लग्ना, चीड़ा एक गड्ढा खांदे। इस गड्ढे की गहराई दुगनी हो। इस कुए को वायु रहित स्थान पर बनावे इस कुए को अन्दर मली प्रकार लेप कर साफ स्वच्छ कर लेना चाहिये। इस गर्चो में हाथी, घोड़े आदि के शुष्क मल (गोटों को) को डाल कर जला देना चाहिये। जब धुआ निकलना बन्द हो जाय तब इस क्रूप के उत्तर चारपाई विक्रा कर कोई बख इस पर विक्राकर, शरीर पर वातहर तैल मर्दन करके, व्यावचर्म, मृगलाला, कम्बल आदि ओदकर लेटने से सुख पूर्वक स्वेद हो जाता है। १९९-६०॥

धीतिकां तु करीषाणां यथोक्तानां प्रदीपयेत् । शयनान्तःप्रमाणेन शय्यामुपरि तत्र च ॥ ६१ ॥ सुदग्धायां विधूणयां यथोक्तामुपकल्पयेत् । स्ववच्छन्नः स्वपंसत्त्राभ्यक्तः स्विद्यति ना सुखम् ॥ ६२ ॥ होलाकस्वेद इत्येष सुखः प्रोक्तो महर्षिणा । इति त्रयोदशविधः स्वेदोऽग्निगुणसंश्रयः ॥ ६३ ॥

(१३) होलाक स्वेद — हाथी, घोड़ा, गाया गाया, उटंट हनके छानों (मछ) को लम्बी परन्तु गोलाकार (घीतिका अर्थात् चिता के रूप में ) बना कर जला देना चाहिये और जब यह चिता धूम रहित हो जाय, तबें इस पर यथांक शब्या आदि बिछाकर, बातहर तेल का मर्दन करके, उष्ण बस्त्र ओहकर सोने से मुख्यूर्वक पसीना आता है। यह सुखकारक होलाकस्वेद है। ये तेरह प्रकार के स्वेद अग्नि के अथीन हैं, इनका महर्षि ने उपदेश किया है।। ११-६३।

व्यायाम च्हणसदनं गुरुपावरणं श्वधा । बहुपानं भयकोघानुपनाहाहवातपाः ॥ ६४ ॥ स्वेदयन्ति दशैतानि नरमान्नगुणाहते ।

अग्निरहित स्वेद—व्यायाम ( शारीरिक भ्रम ), उथ्ग सदन ( वायु और शीत स्पर्ध रहित तहखाना भूमि के नीचे के गरम घर ), कम्बल आदि भारी बक्त, जुधा ( भूख ), बहुपान ( गरम पानी या मद्य आदि का बहुत पीना ), भय, क्रोध, उपनाह ( पुलटिस ) आहव ( युद्ध ), आतप ( धूप ), ये दस अग्नि के बिना भी शरीर में स्वेदन करते हैं ॥ ६४॥

इत्युक्तो द्विविधः स्वेदः संयुक्तोऽग्निगुणैर्न व ॥ ६५ ॥ एकाङ्ग-सर्वोङ्ग-गतः स्निग्धो रूक्षस्तथैव व । इत्येतद् द्विविधं द्वन्द्वं स्वेदग्रुद्दिर्ग कीर्तितम् ॥ ६६ ॥ स्निग्धः स्वेदैरुपक्रय स्विन्नः पथ्याशनो भवेत् । तदद्वः स्विन्नगात्रस्त व्यायामं वर्जयेन्नरः ॥ ६० ॥

इस प्रकार से दो प्रकार की स्नेद कह दिया; अग्नि गुण वाला और अग्नि-गुण रहित, एकांग और सर्वोग स्वेद, स्निग्ध एवं रूख स्वेद, इस प्रकार तीन प्रकार के दो-दो स्वेदों को कह दिया, स्निग्ध मनुष्य की स्वेद द्वारा चिकित्सा करनी चाहिये। स्वेदन हो जाने पर पथ्य भोजन करना चाहिये। स्वेद दिया मनुष्य उस दिन स्यायाम को न करे।।६५-६७॥

तत्र रुखोकाः । रवेदो यथा कार्यकरो हितो येक्ष्यश्च यद्विधः । यत्र देशे यथा योग्यो देशो रक्ष्यश्च यो यथा ॥ ६८ ॥ स्विन्नातिस्विमस्पाणि तथाऽतिस्विमभेषजम् । अस्वेद्याः स्वेद्योग्याश्च स्वेदद्रज्याणि कल्पना ॥ ६६ ॥ त्रयोदशिवधः स्वेदो विना दशिवधोऽन्निना । संप्रदेण च षट् स्वेदाः स्वेदाध्याये निद्शिताः ॥ ७० ॥ स्वेदाधिकारे यद्वाच्यमुक्तमेतन्महर्षिणा । शिष्येस्त प्रतिपक्तव्यमुपदेष्टा पुनर्वसः ॥ ७१ ॥ इति ।

किस प्रकार से स्वेद कार्य कर सकता है, किनके लिये उपकारी है, किस प्रकार, किस स्थान पर, कैसा स्थान, किस प्रकार रक्षा करनी, सम्यक् स्त्रिष्ठ, अितस्वेद के लक्षण, अितस्वेद की चिक्तिसा, स्वेद के अयोग्य और स्वेद के योग्य, स्वेदन द्रव्य, तेरह प्रकार का स्वेद और बिना अिन के दस प्रकार का स्वेद, संक्षेप रूप में छः स्वेद—ये सब स्वेदाच्याय में कह दिया। स्वेद अधिकार में जो कुछ कहना चाहिये था वह सब महर्षि ने कह दिया है। शिच्यों को ठीक २ प्रकार समझना चाहिये, इसके उपदेश करने वाले पुनर्वसु आनेय हैं।

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने कल्पनाचतुष्के स्वेदाध्यायो नाम चतुर्दशोऽध्यायः ॥ १४ ॥

## पश्चदशोऽध्यायः ।

अथात उपकल्पनीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ अव उपकल्पनीय अध्याय का व्याख्यान करेंगे । ऐसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥२॥

इह खलु शजानं राजमात्रं वाडन्यं विपुलद्वत्यं संभृतसंभारं वमनं विरेचनं वा पाययितुकामेन भिषजा प्रागेवीषधपानात्संभारा उपकल्पनीया भवन्ति, सम्यक्षेव हि गच्छत्यीषधे प्रतिभोगार्थाः, व्यापन्ने चौषधे व्यापदः परिसंख्याय प्रतीकारार्थाः । नहि संनिकृष्टे काले प्रादुर्भू-तायामापदि सत्यपि क्रयाक्रये सुकरमाशु संभरणमौषधानां यथा-विदिति ॥ ३॥

इस लोक में राजा अथवा राजा के समान ठाठ वाले पुरुष को या बहुत धन और नौकर चाकरों वाले किसी रईस को वमन, विरेचन देने की इच्छा करने वाले वैद्य को चाहिये, कि, औषघ पिलाने से पूर्व ही सब आवश्यक वस्तुएं अपने पास एकत्र कर ले। क्योंकि यदि औषघ ठीक प्रकार से काम कर गई तो ये वस्तुवें फिर काम में आ जायेंगी और यदि प्रयोग से कुछ तकलि हो गई तो इनकी सहायता से प्रतिकार किया जा सकेगा। और यदि सब आवश्यक उपकरणों को समीप में न रक्ला जाय तो उत्रद्धव हो जाने पर, तुरन्त वाज़ार से सरीद कर सब वस्तुओं को लाना मां उतना सरल नहीं होता जितना कि प्रथम से ही सब वस्तुओं का संग्रह करना सरल है।। ३।।

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश उवाच-नतु, भगवन्! आदावेब ज्ञानवता तथा प्रतिविधातव्यं यथा प्रतिविद्विते सिध्येदेवोषधमेकान्तेन, सम्यक्षयागिनिमित्ता हि सर्वकर्मणां सिद्धिरिष्टा, व्यापचासम्यक्ष-योगिनिमित्ता। अथ सम्यगसम्यक् च समारव्यं कर्म सिध्यति व्यापद्यते वाऽनियमेन, तुल्यं भवति ज्ञानमज्ञानेनति ॥ ४॥

ऐसा कहते हुए भगवान् आत्रेय को अभिवेश वंशि—भगवन् ! ज्ञानवान् जैद्य को पहिले से ही चाहिये कि वह संशोधन देने से पूर्व रोगी के बल, आयु, किया, सहनशक्ति, सरा, देश, काल, दोष का बलावल, प्रकृति आदि बातों का विचार करक योग्य मात्रा में आष्य पिरावे। जिसस कि औपघ देने पर यह ओषघ निश्चय से ही गुणकारों सफ हो। क्योंकि सब कार्यों को भली प्रकार उचित रीति से करने पर सफलता अवश्य होती है। अनुचित राति से करने पर आयित्यों का हाना भी निश्चित है। और यदि ज्ञानपूर्वक किया हुआ कर्म उचित या अनुचित रूप से करने पर कर्मा सिद्ध हो जाता है, और कभी सिद्ध नहीं होता, तो ज्ञान अज्ञान के समान ही है, पढ़ना न पढ़ना बरावर हो जाता है। था

तप्रवाच भगवानात्रयः—शक्यं तथा प्रतिविधातुमस्माभिरस्मद्विषंबाऽप्यात्रवेश ! यथा प्रतिविद्दिते सिष्येदेवीवधमेकान्तेन, तश्च
प्रयोगसीष्ठवमुपदेष्टुं यथावत् न हि कश्चिद्स्ति य एतदेवमुपदिष्टमुपधारियतुमुस्सद्देत, उपबार्य वा तथा प्रतिपत्तुं प्रयोक्तुं वा, सूक्ष्माणि हि
दोष-भेषज्ञ-देश-काल-बङ-शरीराहार-सात्म्य-सत्त्व-प्रकृति-वयसामवस्थान्तराणि यान्यतुचिन्त्यमानानि विमळविपुळबुद्धेरिप बुद्धिमाकुळीकुर्युः कि पुनरल्पबुद्धेः १ । तस्मादुभयमेतद्यथावदुपदेक्ष्यामः सम्यक्प्रयोगं चौषदानां व्यापन्नानां च व्यापरसाधनानि सिद्धिनुत्तरकाळम् ॥॥॥

अमिनेश को भगवान् आत्रेय ने कहा—हे अमिनेश ! औषघ देने पर निश्चय रूप से सफड हो, ऐसा औषघोपचार करना हम वा हम जैसे तपोबङ हारा रजस्, तमस् से निर्मुक हुए पुरुषों से ही सम्मव है और इस प्रयोग की सफलता को पूरे पूरे रूप से उपदेश करने के लिये कोई तैय्यार नहीं। इसी प्रकार ऐसा भी कोई शिष्य नहीं है जो कि इस प्रयोग को यथावत रूप में जान सके और जानकर प्रयोग ठीक २ प्रकार से कर सके, ऐसा भी कोई आदमी नहीं है, क्योंकि प्रत्येक पुरुष में दोष, ओषध, देश समय, बल, शरीर, भोजन, साल्य, सस्य, प्रकृति, और आयु इनकी स्थिति प्रतिक्षण यदलती रहती है। इन दोष आदि की सुरुष विवेचना निर्मल एवं विशाल बुद्धि वाले पुरुष की भी बुद्धि को चकरा देते हैं, फिर अल्यबुद्धि वाले मनुष्य का तो कहना ही क्या? इसलिये थोड़ी बुद्धि बाले मनुष्य की सुद्धि को ज्वस्य अपदि सी सुद्धि वाले सनुष्य की सी बुद्धि को ज्वस्य की सिद्धि सी सी सुद्धि को अपिय प्रयोग के मिथ्यायोग से उत्यन आपित्यों को सिद्धिस्थान में कहेंगे।।५।।

इदानी तावत्संभारान्विविधानिष समासेनोपदेख्यामः, तद्यथा-दृढं निवातं प्रवातैकदेशं सुखप्रविचारमनुष्त्यकं धूमातपज्ञल्रजसामन-भिरामनीयमितिष्टानां च शब्द-स्पशः रस-रूप-गन्धानां सोदपानोल्खल-सुसल-चर्चः-स्थान-स्नान-भूमि-महानसोपेतं वास्तुविद्याक्कशलः प्रशस्तं गृहमेव तावत् पूर्वसुपकल्पयत् ॥ ६॥

इस अध्याय में संशोधन के उपयोगी नाना प्रकार के उपकरणों का संखेप से उपदेश करेंगे। सबसे पहिले मकान बनाने की विद्या (स्थापत्य कर्म या बास्तुविद्या) को जानने वाला चतुर शिल्पी ऐसा गृह बनाये जो मज़बूत हो, जिसमें खुशी वायु धामने से न आकर एक पार्श्व से पर्याप्त मात्रा में आ सके। जिसमें रोगी आराम से चूम-फिर सके, पहाड़ की तराई या पहाड़ पर न बना हो, धुंवा, गरमी, पृष और धूल जिसमें न आ सकें, मन को अच्छे न लगाने वाले शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध जहां पर न जा सकें, पानो का घड़ा, ऊखल, मूनल, मल्ल्याग का स्थान, स्नानचर, रसोई, पाकशाला साथ हों।।६॥

ततः शीळ-शोचाचारानुराग-दाक्ष्य-प्रादक्षिण्योपपन्नानुपचार-कुश-लान् सर्वकमंसु पर्यवदातान् सूपौदन-पाचक-स्नापक-संवाहकोत्थापक-संवेशकौषघपेषकांक्ष परिचारकान् सर्वकमेत्वप्रतिक्लान्, तथा गीत-वादित्रोङ्गापक-ऋोक-गाथास्यायिकेतिहास - पुराण-कुशलानिभप्रायझान-नुमतांक्ष देशकालविदः पारिषद्यांक्ष, तथा लावक-पिक्कल-शश-हिणण-कालपुच्छक-सृग-मातुकोरभान्, गां होग्धी शीलवतीमनानुरां जीवदृत्सां 8==

सुप्रतिविद्वित-रूण-शरण-पानीयां, जळपाच्याचमनीयोदकोष्ठमणिक-प्र-पिठर-पर्योग-कुम्मी-कुम्म-कुण्ड-शराव-दर्वी-कटोदखन-परिपचन-मन्यान-चर्म-चेळ-सत्र-कार्यासीणांदीनि च, शयनामनादीनि चोपन्यस्त-शृङ्गार-प्रतिग्रहाणि सुप्रयुक्तास्तरणोत्तर-प्रच्छदोपधानानि स्वापाश्याणि संवेश-नोपवेशन-नेत्र-चेदाध्यङ्ग-प्रदेह-परिषेकानुळेपन-बमन-विरेचना-स्थापना-तुवासन-शिरोविरेचन-मृत्रोचार-कर्मणासुपचारस्खानि, सुप्रश्नाळिनोप-धानाश्च सुरुष्टण-खर-मध्यमा टपदः, शक्काणि चोपकरणार्थानि, धूमनेत्रं च, बस्तिनेत्रं चोत्तरबस्तकं च, कुशहस्तकं च, तुळां च, मानभण्डं च, धृत-तेळ-बसा-मज्ज-क्षोद्र-काणित-ळवणेन्धनोद्दश-सधु-सीधु-सुरा-सोवी-रक-तुषोदक-सेरेय-मेदक-दधि-मण्डोदश्चिद्धान्याम्ल-मृत्राणि च, तथा शाळि-षष्टिक-सुद्ग-माप-यव-तिल-कुळत्थ-वर-सृत्रीका-काश्मर्य-परुषका-भयामळक-विभावकानि, नानाविधानि च स्नेहस्वेदोपकरणानि द्रव्याणि, तथैवोध्वेहरानुळोमिकाभय-भाव्ज संग्रहणीय-दीपनीय-पाचनीयोपशम-नीय-बातहराणि सगख्यातानि चोषधानि, यच्चान्यद्वि किंचिद् व्यापदः परिसंख्यायोपकरणं विद्यात्, यच प्रतिभागार्थः, तत्त्वुपकर्णयेत्।। ७॥

इस के उपरान्त पवित्र शुद्ध स्वभाव, निर्मल आचरण के, रोगी से प्रेम रखने वाले, कर्मकशल, सेवाकर्म में दक्ष, अपने २ कर्म में कशल (शिक्षत) रसोई बनाने में होशियार रसोइये. स्नान कराने वाले. हाथ पांव मलने वाले. शरीर को पकड़ थाम कर खड़ा करने वाले, विठानेवाले, औषध-दवाई पीसने-वाले सब कार्यों में अनुकुल नौकर, गाने बजाने में चतर, स्तृतिपाठ करने बाले, श्लोक, गाथा, कहानी, अध्यायिका, बात-चीत, इतिहास, पुराण आदि सुनाने वाले, अभिप्रायों, को उसके इशारों से पहिचाननेवाले, मालिक के मन के अनकल. देश. काल को समझने वाले यार-दोस्त, सोसायटी के आदमी वहां रहने चाहियें। इसी प्रकार बटेर, कपिञ्ज अ ( कबड़ा ), खरगांश, हरिण; कास्रा हरिण, कालपुच्छ (हरिण का भेद), मृगमातृका (बड़े पेटवाला हरिण, बारहसींगा ), और मेढा इन को भी एकत्र करना चाहिये। दघ देनेवाला, अच्छे शान्त स्वभाव की, रोगरहित, जिसका बछड़ा जीता हो, ऐसी गाय रक्खे । इस गाय के लिये रहते, घास और पानी का अच्छा बन्दोबस्त करे. छोटा पात्र. आचमन का पात्र, पानी रखने का बढ़ा पात्र, मणिक ( मटका ), घड़ा, थाली, कड़ाही, बड़ा घड़ा, मजबूत छोटा कलसा. बूंडा गहरा बर्त्तन, तकोरा, डक्कन, कड़ छी, चटाई, ढांकने का ऊपर का ढकन, तेल पकाने की कड़ाड़ी, रई

( मथानी ), मृगछाल, पुराने ( परन्तु साफ धुले ) बस्न, स्त, कपास, रूई, कन तथा छेटने या बैठने के साधनों (खाट, तिकया, आसन) के पास में पानी बरतने का गंगासागर, पीकदान, और मुन्दर सफेद चांदनी की भांति क्वेत चादर और तिकया लगा पलंग, सुलपूर्वक बैठने के लिये गादी, तिकया या आराम-कर्धी, एवं स्तेहन, स्वेदन अम्बंग, प्रलेप, स्नान, अनुलेपन, वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, शिरोविरेचन, मूत्र याग (पेशाब घर) का स्थान, मल-त्याग का स्थान ( संडास ), उत्तम एवं मुखकारक तथा साधनयुक्त बनावे । स्वच्छ धूली, चिकनी, खुरदरी, मध्यम रूप की पत्थर की शिला (सिल, दवाई आदि पीसने के लिये ) एवं केंची, फांबड़ा गण्डासा, दरांती आदि शक्त ये सब पदार्थ एकत्र करे। धूमनेत्र धूमनलिका, और उत्तर बिस्त का नलिका. बहारनी ( झाड़ ), तराज, द्रव मापने के लिये पात्र, घी, तैल, वसा, मजा, मधु, राब ( आधा पका गुड़ ), नमक, ईंधन, पानी, मधु, सीधु, सुरा, कांजी, तुपादक, मैरेय, मेदक, दही, दही का पानी, छाछ, धान्य, कांजी, आठां प्रकार के मत्र, शालि ( हेमन्त धान्य ), साठा चावज, मूंग, उड़र, जी, तिल, कुलस्थी, बर, किशमिस, फालसा, हरड़, आंवचा, बहेड़ा आर नाना प्रकार के स्नेड एवं स्थेदन के साधन, दमन, विरेचन के पदार्थ, संग्रहणीय, दीपनीय, पाचनीय, शानक, वातनाशक गण की आंपधियां, तथा इनके अतिरिक्त और भी जो सायन या द्रव्य आपत्तियों को दूर करने वाले हों, उनको आर जा उपयोग के लिये आवश्यक प्रतीत हो, उन संबंधा एकत्र करना चाहिये ॥ ७ ॥

तवस्तं पुरुषं यथोक्ताभ्यां स्तेइस्वेदाभ्यां यथाईनुप्रपादयेत्। तं चेद्रस्मिन्नन्तरे मानसः शार्रारो वा ज्याधिः कश्चित्तीव्रतरः सहसाऽभ्या-गच्छेत्तमेव तावदस्योपावतियतुं यतेत। ततस्तमुपावर्यं वावन्तमेवैनं कालं तथाविषेतंव कर्मणोपाचरेत्॥ =॥

काधन द्रव्य एकत्र करने के उपगन्त पुरुष को पहिले कही हुई विधि से मनेह एवं स्वेदन किया करने चाहिये। स्नेहन और स्वेदन किया करने हुए च में यदि सहसा कोई भयानक तीव्र, शारोरिक या मानसिक व्याधि उराख जाय तो स्नेहन और स्वेदन बन्द कर के प्रथम उस्पन व्याधि का प्रतीकार करना चाहिये। इस उपस्थित रोग के प्रतीकार में जितने दिन लगें, उतने दिनों के तोग को आराम करना चाहिये।।

ततस्त पुरुषं स्तेहस्वेदोपपन्नमनुपहृतमनसमभिसमीहय युखोषितं प्रजीर्णभक्तं शिरःस्नातमनुष्ठिप्तगात्रं सन्त्रिणमनुपहृतवस्त्रस्वीतं देवताग्नि-दिज-गुरु-बृद्ध-वैद्यानिषतमन्तं, इष्टे नक्षत्र-तिथि करण-मुहूर्तं कारयित्वा ब्राह्मणान् स्वस्तिवाचनं प्रयुक्ताभिराशीभिरभिमन्त्रितां मधु-मधुक-सैन्धव-फाणितोपहितां मदन-फछ-कषाय-मात्रां पाययेत्॥ १॥

फिर मनुष्य को स्तेह एवं स्वेदन किया से युक्त कराकर, सुखपूर्वक विठाकर, पहिले दिन का खाया भोजन जीणें होने पर, सम्पूर्ण अंगों का स्तान कराके, शरीर पर चन्दन-अगर आदि द्वन्य लगाकर, माला पहिना कर, उत्तम-खन्छ बल्ल पहिने हुए, देवता, ब्राह्मण, गुरु, इन्ह और बेण की पूजा कराकर, पुष्य नक्षत्र, तिथि मुहूर्त में, ब्राह्मणों से मंगल पाठ करवा कर, प्रशक्त मंगल किया आशीवांद मन्त्रों से अभिमन्त्रित शहद, मुछैहठी, सैन्यव नमक, गुद्ध से युक्त महत्वकल के कथाय को उचित मात्रा में पिळावे ॥ ॥ ॥

मदनफङ-कषाय-मात्राप्रमाणं तु खलु सर्वसंशोधनमात्राप्रमाणानि च प्रतिपुरुषमपेक्षितव्यानि भवन्तिः, याबद्धि यस्य संशोधनं पीतं वैकारिक-दोष-हरणायोपपद्यतेः, न चातियोगायोगाय, ताबदस्य मात्रा-प्रमाणं वेदितव्यं भवति ॥ १०॥

मदनफल के कपाय की मात्रा, तथा सम्पूर्ण संशोधनों की मात्रा प्रत्येक पुरुष को देखकर निश्चत की जाती है। जितनी मात्रा पान करने पर द्वारार के विकार जन्य दोषों को बाहर निकाल सके और अतियोग आदि विकार उत्पन्न न करे, उतनी इस संशोधन औषध की मात्रा वैद्य को समझनी चाहिये।

पीतवन्तं तु खल्वेनं मुहूर्तमनुकाङ्क्षेत् । तस्य यदा जानीयात्स्वेद-प्रादुर्भावेण दोषं प्रवित्तयनमापद्यमानं, लोमहर्षण च स्थानेश्यः प्रच-लितं, कृक्षिसमाध्मापनेन च कुक्षिमनुगतं, हृङ्क्षासास्यस्रवणाश्यामिपचो-ध्वेमुखीभूतमथास्मे जानुसममसंबाधं सुप्रयुक्तास्तरणोत्तरप्रच्छदोप-धानं स्वापाश्रयमासनमुपवेष्टु प्रयच्छेत् ॥ ११ ॥

प्रतिग्रहाश्चोपचारयेत्— छ्छाटप्रतित्रहे पाश्चोपग्रहणे नाभिप्रपीडने पृष्ठोन्मदने चानपत्रपनीयाः सुहृदोऽनुमताः प्रयतेरन् ॥ १२ ॥

उचित मात्रा में वमन-आंध्रध पिटाकर कुछ काल तक एकाम चित्त रे ध्यानावस्थित होकर प्रतीक्षा करे और जब प्रधीना उत्पक्ष होकर दोध निकल जाने, हारीर में रोमांच हो तब दोध को अपने स्थान से चलायमान समझे। जब उदर में अफारा प्रतीत हो, उस समय दोध को पेट में आया समझे। जब वमन की हच्छा, और मुख से थूक गिरने लगे उस समय दोध को एकत्र होकर ऊपर की ओर आता हुआ जानना चाहिये। इसके पीछे रोगी मनुष्य को छुटने उठा-कर मिलाकर, बैठने को उत्तम गई और चहुर तथा तकिये से सुक खाट देवे। बमन करते हुए रोगी को पकड़ कर सहारा देना चाहिये । इसके लिये कोई मामे को, कोई पसलियों को पकड़े, कोई पेट को दबाये, और कोई पीट को मले! इस कार्य में जिनके सामने लजा अनुभव न हो ऐसे मनोनुक्छ मित्र सहा-यता करें ॥११-१२॥

अधैनमनुशिष्यात्— विवृतीष्ट-ताळु-कण्डो नातिमहता व्यायामेन वेगानुदीणीनुदीरयन् किंचिद्वनम्य प्रीवामूर्ध्वशरीरमुपवेगमप्रवृत्तान् प्रवर्तयन सुपरिळिखितनखाक्ष्यामङ्गळीक्यामुखळ-कुमुद्द-सौगन्धिक-ना-ळैर्वा कण्डमनभिरपृशन् सुखं प्रवत्तयस्य—इति ॥ १३ ॥

स तथाविधं कुर्यात् । ततोऽस्य वेगान् प्रतिप्रहागतानवेक्षेतान-हितः । वेगविशेषदर्शनाद्धि कुरालो योगायोगातियोगविशेषानुपलभेत, वेगविशेषदर्शी पुनः कृत्यं यथाईमवबुष्येत लक्षणेन, तस्माहेगानवे-स्रोतावहितः ॥ १४ ॥

इसके अनन्तर वेदा रोगी को उपदेश दे कि तालु और गला खोल कर बहुत अधिक बल से नहीं, प्रत्युत साधारण शक्ति से बाहर आते हुए वेग को बाहर करे। इसके लिये गर्दन, तथा मुल को आगे की ओर झुका दे तथा अनु-पिस्यत वेग को बाहर निकालने के लिये खून अच्छी प्रकार से नखों से रहित दो अंगुलियों, अथवा कमल, इन्द्रिया मुगन्धित कमल की डण्डो से धीर-वीर गले के भीतर स्पर्ध करे और वेग को बाहर कर देवे। रोगी वैद्य के कहे अनु-सार करे। वैद्य रोगी के वमन किये पदार्थ को सावधानी से देखे। इसल एत्युर बैद्य वेग को देख कर ही स्वयंत्र मान कर सकता है। वेग को समक्षन में चतुर वैद्य वेग देखकर लक्षणों से अतियोग आदि के प्रतिकार को ठीक प्रकार से समझ लेता है। इसलिये वैद्य सावधानी से वेगों को देखे। १३-१४।

तत्रामुन्ययोग-योगातियोग-विशेषज्ञानानि भवन्ति, तद्यथा-अप्रृष्ट्वाः कुतश्चित् केवलस्य वाऽप्योषधस्य विश्रंशो विवन्धो वेगानामयोगळक्षणानि भवन्ति । काले प्रवृत्तिरनतिमहतो व्यथा यथाकमं दाषहरणंस्वयं चावस्थानमिति योगलक्षणानि भवन्ति । योगेन तु दाषभ्रमाणविशेषेण तीक्ष्ण-सदु-मध्यविभागो क्षेयः, योगधिक्येन तु फेनिल-रकचिन्दकोपगमनमित्यतियोगलक्षणानि भवन्ति । तत्रातियोगायोगनिमित्तानिमातुषद्रवान् विद्यान्-आध्मानं परिकर्तिका परिस्नावो हृदयोपसरणमङ्गमहो जीवादानं विश्रंज्ञः स्तम्भः क्लम चपद्रव इति ॥ १५ ॥

अयोग, सम्यक् योग और अतियोग के विशेष रुक्षण ये हैं। जैसे किसी विशेष कारण से (गले में अंगुली आदि डालने से भी वमन का योड़ा आना अथवा, वमनकारक औषध ही का केव रु बाहर आना,) वेगों का कक जाना ये अयोग के चिन्ह हैं। न तो बहुत जल्दी और न देर में ठीक समय पर वमन का आना; वमन करने में कष्ट का अधिक न होना, कम स पहले कफ, फिर पिच और अन्त में बायु इन दोणों का बाहर अना; और वमन का अपने आप रुक जाना सम्यक् योग के लक्षण हैं। सम्यक् योग में दोणों के प्रमाणों के अनुसार तीहण, मृदु और मध्य भाग होते हैं। बमन के अतियोग से झागदार, रक्तिभिन्नत, चिन्द्रका का आना ये अतियोग के लक्षण हैं। अतियोग और अयोग से होने वाले उपद्रवों को जानना चाहिये। अफारा, गुदा में काटने के समान पीड़ा होना, साव होना, हृदय का बाहर आना, अथान् कलेजे का मुख की आना (आमाश्य का बाहर आना सा प्रतीत होना), अंगों में वेदना और जकड़ना, रक्त का बाहर निकलना, शरीर का विभ्रम (चक्कर आना), शरीर की जड़ता, शरीर में यकान, उदासी का होना, ये अयोग और अतियोग के उपद्रव हैं। १५॥

योगेन तु खल्वेनं छर्दितवन्तमभिसमीक्ष्य सुप्रक्षाळित-पाणि-पादास्यं सुद्दर्शमाश्वास्य, स्नेहिकवेरेचनिकोषशनर्नायानां धूमानामन्यतमं साम-श्येतः पाययित्वा, पुनरेवोदकसुपस्पर्शयेत् ॥ १६॥

उपस्पृष्टोदकं चैनं निवातमागारमनुप्रवेदय संवेदय चानुशिष्यात्— उद्येभीष्यमत्यासनमतिस्थानमतिचङ्कमणं क्रोय-शोक-हिमातपावदयाया-तिप्रवातान् यानयानं प्राम्यवर्ममस्वपनं निशि दिवा स्वप्नं विरुद्धाजी-णीसात्स्याकालप्रमितातिहीन-गुरु-विषम-भोजन-वेग-सन्धारणोदीरण-मिनि भावानेतान् मनसाऽप्यसेवमानः सर्वमाहारमद्यात्-इति। स तथा कुर्यात्॥ १७॥

सम्यक् यांग से वमन कर जुकने पर रोगी को देखकर उसके हाय पांव, मुख धुळवा कर यांड़ी देर विश्राम लेने दे। इसके पीछे स्नैहिक, जैरेचिनिक या उपरामनीय कोई एक प्रकार का धूम यथायिक पिळाकर फिर पानी से हाय पांव धुळा देवे। पानी से मुंह हाय धुळाकर वमन किये पुरुष को वायुरहित—सीधी वायु जिसमें न आ सके, एक पार्व से आये, ऐसे पर में लेजा कर लेटा दे और निम्म आदेश करे—ऊंचा बोळना, बहुत देर बैठना, बहुत सोना, बहुत वलना-फिरना, कोष, योक, ठण्डक, धूम, ओख, बायु में अधिक बैठना, बोके आदि की सवारी अधिक करना, मैथुन, रात में जागना, दिन में सोना,

विद्य भोजन अजीर्ण, असाल्यप्रकृति के प्रतिकृत, अकाल, कुसमय, मात्रा से कम, गुरू-भारी और विषम भोजन; उपस्थित बेगों को रोकना, अनुपस्थित बेगों को बक पूर्वक बाहर करना, इस प्रकार के कमों का विचार मन से भी न करे और सब प्रकार का उचित आहार-भोजन करे। वह रोगी इसी प्रकार करे।। १७॥

अथैनं सायाह्ने परे वाऽह्नि मुखोदकरिषिक पुराणानां छोहितशाळितण्डुलानां स्वर्वक्रिजानां मण्डपूर्वां मुखोष्णां यवागूं पाययेदिनिवलमसिसमीक्ष्य च, एवं द्वितीये तृतीयं चान्नकाले। चतुर्थं त्वन्नकाले
तथाविधानामेव शालितण्डुलानामुक्तित्रनां विलेगीमुष्णादकद्वितीयामस्नेड-जवणामल्य-स्नेइ-लवणां वा भाजयेत्, एवं पञ्चमे षष्टे चान्नकाले,
सप्तमे त्वन्नकाले तथाविधानामेव शालानां द्विमृद्धतं मुस्विन्नसादनमुष्णांदकानुपानं ततुना ततु-स्नेइ-लवणांपकोन मुद्ग्यूषेण भाजयेत्,
एवमप्टमे नवमे चान्नकाले, दशमे त्वन्नकाले लावकपिक्जलादीनामन्यतमस्य मासरसेनोदकलावणिकनापि सारवता भाजयेदुष्णादकानुपानम्,
एवमेकादशे द्वादशे चान्नकाले, अत कश्वीमन्नगुणान् क्रमेणोपसुक्जानः
सप्तरात्रेण प्रकृतिभोजनमागच्छेत्।। १८॥

इसके पीछे रोगी को सायंकाळ अयवा अगले दिन कुछ गरम पानी से सम्पूर्ण अंगों का स्नान कराये। एक साळ पुराने सीठी चावळों का यवागू बना कर जब गळ जावे, तब योड़ी गरम यवागू के उत्तर की माण्ड को पहिंछ पीछे। फिर अग्नि का वळ देखकर शेष गाढ़े भाग को खावे। इसा प्रकार दूसर तीछे । फिर अग्नि का वळ देखकर शेष गाढ़े भाग को खावे। इसा प्रकार दूसर तीछे भोजन के समय भी अग्निवल को देखकर इसी प्रकार का यवागू खाव। चौंये भोजन काळ में इसी प्रकार पुराने सीठों के चावळों से (बिळेपी रूप मं बनाई) थोड़े नमक और स्नेइरिहत यवागू को गरम पानी के साथ खाये। (प्रथम दो तीन समयों में जळ, नमक और स्नेइ नहीं खाना चाहिये)। इस प्रकार पांचर्वे और छठे अन्न-काळ में चौंये समय के अनुसार वरते। सातवें भोजन समय में पुराने सीठी के चावळों को दो प्रसृति लेकर पकाये। इन चावळों को गरम पानी के साथ, थोड़े से घी एवं नमक क साथ मूंग के पूष के साथ खावे। इसी प्रकार आठवें और नवे माजन के समय में भी करे। दसवें अज-काळ में बटेर, किसी पशु-पक्षी के मांस रस के साथ सनी व भाई चावळों को यवागू खाये, तथा गरम पानी ऊपर से पीये। इसी प्रकार ग्यारहर्वे और बारहर्वे अल-काळ में कम से, मृदु, मध्य, कठिन (अथवा

गुक, कठिन मधुर ) पदार्थों को सेवन करने पर सात दिन पीछे अपने स्वामाविक भोजन को ग्रहण करे ॥श्⊏॥

अथैनं पुनरेव रनेहर्सद्वाभ्यामुपपाद्यानुपहृतमनसमभिसमीश्रय
सुक्षोषितं सुप्रजीणभक्तं छत-होम-बिल-मङ्गल-जप्य-प्रायक्षित्तमिष्टति-थि-नक्षत्र-करण-मुहूर्ते ब्राह्मणान् स्वस्ति वाचियत्वा त्रिष्टुरकल्काक्षमात्रं यथाहोल्लोडनप्रतिविनीतं पाययेत् प्रसमीश्र्य दोष-भेषज-देश-काल-वल-शरीराहार-सात्म्य-सत्त्व-प्रकृति-वयसामवस्थान्तराणि विकारांश्च । सम्यग्विरिक्तं चेनं वमनानन्तरङ्क्षणोक्तेन धूमवर्जेन विधिनोपपादय-दाबल-वर्ण-प्रकृति-लाभात् । बलवर्णोपपन्नं चैनमनुपहृतमनसमभिस-मीश्य सुक्षोषितं सुप्रजीर्णभक्तं शिरास्नातमनुल्पितगात्रं स्विग्वणमनुप-इत-वक्त-संवीतमनुरूपालङ्काराल्ङ्क्तं सुहृदां दर्शयित्वा ह्वातीनां दर्शयेत्, अथैनं कामेष्ववस्नुनेत् ॥ १६ ॥

भवन्ति चात्र-अनेन विधिना राजा राजमात्रोऽथवा पुनः।
यस्य वा विपुळं द्रव्यं स संशोधनमर्हति ॥ २० ॥
दिरद्रस्त्वापदं प्राप्य प्राप्तकाळं विरेचनम् ।
पिवेत्काममसंभृत्य संभारानिष दुर्ळभान् ॥ २१ ॥
न हि सर्वमनुष्याणां सन्ति सर्वपरिच्छदाः।
न च रोगा न बाधन्ते दरिद्रानिष दाक्रणाः॥ २२ ॥
यद्यच्छक्यं मनुष्येण कर्तुमौषधमापित्।
तत्तत्त्तेव्यं यथाशक्ति वसनान्यशनानि च ॥ २३ ॥
मळापहं रोगहरं वळ-वर्ण-प्रसादनम् ।
पीत्वा संशोधनं सम्यगायुषा युज्यते चिरम् ॥ २४ ॥

इसके सात दिन पीछे अब मनुष्य में बल आजाय, तब फिर स्नेहन और स्वेदन कमें करके, प्रसन्न मन देखकर, रात्रि में सुखपूर्वक सोने पर, पहिले दिन का खाया भोजन भली प्रकार जीर्ण होने पर, अग्निहोन, बलि, मंगल, जप, प्रायक्षित्त सरके, पवित्र तिथि, नक्षत्र सुहूर्त का विचार करके, ब्राह्मणों से मंगल पाठ करा कर त्रिश्चत् करके (विरेचन द्रव्य) निशोध के चूर्ण की एक अक्ष मात्रा, योग्य द्रव्य में मिलाकर पिछावे। औषघ देते समय दोष, औषघ मात्रा, देश, समय, शरीर, आहार, साल्य, सन्त, महन्ति, आयु और रोगों की विवेचना कर ले। सम्यक् विरेचन होने पर वमन के पीछे की सम्यूर्ण विधि (धूम्रपान को छोड़कर) करे। जब तक कि शरीर में बल कान्ति न आय,

शरीर स्वाभाविक रूप में न आय, तब तक वमनान्तर की विधि करे। जब वल और वर्ण आजाय, मन भी स्वस्थ हो जाय, तब सुखपूर्वक सुलाकर, खाया हुआ भोजन भली प्रकार पचने पर, सम्पूर्ण अंगों का स्नान करा के चन्दन, अगर आदि शरीर में मलकर, माला, स्वच्छ वल्ल पहिना कर, सुन्दर बना कर, आभूषणों से आभूषित करके, मित्रों को दिखाकर, जाति, भाई, वन्धुओं को दिखाये और फिर नित्य के उचित आहार-विहार करने की छूट देदे। इस उपरोक्त विधि से राजा अथवा राजा के समान या बहुत धनी आदमी हो संशोधन करवा सकता है। दिखा विध्व समय कठिन उपकरणों को इकहा करना छोड़कर दवाई पान करावे। सब मनुष्यों को सब साधन नहीं खुट सकते और निर्धन व्यक्तियों को भयंकर रोग भी नहीं सताते ऐसा नहीं, आपित काल (रोगावस्था) में मनुष्य जो भी औषघ, वक्त या खान-पान कर सके, वह यथाशक्ति उसे करना चाहिये। मलनाक्त, रोगनाशक, बल, कान्ति को बढ़ाने वाले संशोधन औषघ को पोकर मनुष्य दीर्घायु होता है। २४॥

तत्र रक्षोकाः—ईर्वराणां वसुमतां वमनं सविरेचनम् ।
संभारा ये यदर्थं च समानीय प्रयोजयेत् ॥ २४ ॥
यथा प्रयोज्यं या मात्रा यदयोगस्य रुक्षणम् ।
योगातियोगयोर्यंच दोषा ये चाप्युपद्रवाः ॥ २६ ॥
यदसेद्यं विरुद्धेन यक्ष संसर्जनकमः ।
तस्सर्वं करुपनाध्याये व्याजहार पुनर्वसुः ॥ २७ ॥

इसमें ब्लोक हैं—राजाओं के या धनी पुरुषों के वमन, विरेचन कार्य, उप-करण, इनकों एकत्र करने का कारण, मात्रा, प्रयोग विधि, अयोग के ल्ह्मण, योग और अतियोग के दोप, और उपद्रव, संगुद्ध न्यक्ति को क्या सेवन करना, किस प्रकार से छोड़ना, ये सब बातें इस 'कल्पनाध्याय' में पुनवर्त्तु आत्रेय ने कह दीं।

> इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने उपकल्पनीया नाम पञ्चदशोऽध्यायः ॥ १५ ॥

## षोडशोऽध्यायः ।

अथातिश्विकित्साप्राभृतीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ :। इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ संशोधन कार्य के अनन्तर 'चिकित्सा प्राभृतीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा या ॥ १-२ ॥

चिकित्साप्राभृतो विद्वान् शास्त्रवान् कर्मतत्परः । नरं विरेचयति यं स योगात्पुखमभृते ॥ ३ ॥ यं वैद्यमानो त्वबुधो विरेचयति मानवम् । सोऽतियोगादयोगाच मानवो दुःखमभते ॥ ४ ॥

चिकित्सा माभृत चिकित्सा में जुशल या साधन सम्पन्न विद्वान् , जानवान् , शास्त्रवान् , आयुर्वेद शास्त्र का अध्ययन किया हुआ, चिकित्सा-कार्य में कुशल वैद्य जिस मनुष्य को वमन, विरेचन द्वारा संशोधन कराता है, वह मनुष्य समन और विरेचन के सम्यक् योग से सुख भोगता है। अपने को वैद्य मानने वाह्य मूर्ख वैद्य जिस मनुष्य का वमन विरेचन द्वारा संशोधन कराता है वह मनुष्य वमन-विरेचन के अयोग या अतियोग के कारण दुःख भोगता है ॥३-४॥

दौर्बल्यं छाघवं ग्छानिर्व्याधीनामणुताऽरुचिः। इद्वर्णसृद्धिः श्चनूष्णा काछे वेगप्रवर्तनम्॥५॥ द्युद्धीन्द्रयमनःशृद्धिमौरुतस्यानुरुोमता। सम्यग्विरिक्तिङ्क्षानि कायाग्नेश्चानुवर्तनम्॥६॥

सम्यम् विरेचन के लगण—शरीर में कमजोरी आना. हलकापन, शरीर में ग्लानि (प्रसन्ता का अभाव), रोगों का घटना, भोजन में अनिच्छा, हृदय का शुद्ध होना, रंग का निखरना, भूख प्यास, समय पर वेगों का उपस्थित होना, बुद्धि-इन्द्रिय और मन की शुद्धता, प्रसन्ता, अपान वायु का नीचे को जाना और जाठराग्नि का क्रमशः बढ़ना ये सम्यम् योग के लक्षण हैं।। ५-६।।

> च्छीवनं हृदयाशुद्धिरूत्क्छेशः श्लेष्मिपत्तयोः। आध्मानमरुचिश्छिदिरदीवेल्यमछाघत्रम्॥ ७॥ जङ्घोरुसदनं तन्द्रा स्तैमित्यं पीनसागमः। छक्षणान्यविरिक्तानां मारुतस्य च निम्नहः॥ =॥

विरेचन के अयोग के लक्षण—मुख से यो इा २ थूक या ओवध का बाहर है आता, हृदय की जहता, वमन आने की भांति का और पित्त का मुख में आता, पेट में अफारा, भोजन में अनिच्छा, वमन की इच्छा, शरीर में निर्वाक कता का अनुभव न होना, शरीर में भारीपन, जांच और टांग में पीड़ा, नींद का भान, शरीर के अंगों का गांळे वस्त्र के तुल्य टंडा प्रतीत होना, सरदी-खुकाम होना, और अपान वायु का दक जाना, ये विरेचन के अयोग के स्थण हैं ॥७-८॥

बिट्-पित्त-श्रेडम-बातानामागतानां यथाक्रमम् । परं सवति यदक्तं मेदोमांसोदकोपमम् ॥ ६॥ निःश्रेडमपित्तमुदकं शोणितं कुण्णमेव वा । कुच्यतो मारुतातस्य सोऽतियोगः प्रमुद्धतः॥ १०॥

विरेचन के अतियोग के लक्षण—गुदा से प्रथम कमानुसार मल, पित्त, कफ और वायु बाहर निकलते हैं, परन्तु पीछे में रक्ष बहता है। यह रक्ष मांवरस, मेद मिश्रित या कफिमिश्रित अथवा रिक्तमिश्रित पानी की भांति, या लाक अथवा काला होता है। रोगी को वायु के कारण प्यान और मूर्व्जा आ जाती है, ये अतियोग के लक्षण हैं।।६-१०।।

बमनेऽतिकृते लिङ्गान्येतान्येव भवन्ति हि । षर्ध्वमा बातरोगाश्च नाम्प्रहश्चाधिको भवेत् ॥ ११ ॥ चिकित्साप्राभृतं तस्मादुपेयाच्छरणं नरः । युक्ज्याद्य एनमत्यन्तमायुषा च मुखेन च ॥ १२ ॥

वमन के अतियोग में भी यही विरेचन के अतियाग के लक्षण होते हैं। परन्तु शरीर के कटिभाग से ऊपर धातरोग एवं जवान का ककता, ये लक्षण विशेष अधिक होते हैं। इसलिये संशोधन कराने वाले मनुष्य का चाहिये कि विद्यान, कमकुशल वैद्य की शरण में जाय जो इस रोगी का वमन-विरेचन द्वारा आयु और सुल से युक्त कर सके, मूद अज्ञानी के पास नहीं ॥११-१२॥

अविपाकोऽहविः स्थोल्यं पाण्डुता गौरवं कलमः।
पिढका-कोठ-कण्डूतां संभवोऽरितरेव च ॥ १३ ॥
आलस्य-श्रम-दौर्वल्यं दौर्गन्ध्यमयसादकः।
रुलेष्म-पित्त-समुरक्काो निद्रानाशोऽतिनिद्रता ॥ १४ ॥
तन्द्रा क्लेष्यमबुद्धित्वमशस्त-स्वप्न-दर्शनम्।
बल्ल-वर्ण-प्रणाशस्त्र सुर्यतो बृंद्रणैरि ॥ १४ ॥
बहुदोषस्य लिङ्कानि, तस्मै संशोधनं हितम्।
ऊर्ध्वं चैवानुलोम्यं च यथादोषं यथाबलम्॥ १६ ॥

संघोधन योग्य व्यक्ति—अपचन, अरुचि, मोटापा (स्यूलता), पाण्डुता, निस्तेज, पीळापन, घरीर का मारीपन, विना परिश्रम के यक्षान चढ्ना, उदात्ती, घरीर पर छोटी २ फुन्तियां होना, कोट (छप्पे) उठना, खाज का होना, वेचैनी, आल्स्य, यकान, निर्वलता, घरीर से दुर्गन्य आना, मन को अवस्तता, सुस्ती, कफ या पित्त का बढुना, नींद का न आना, अथवा नींद का बहुत

आना, नपुंसकता, निक्ताहता, बुद्धिमान्य बुरे भयानक स्वप्नों का आना, बढ़ और कान्ति का नाम होना, पुष्टिकारक आहार खाने पर घरीर का पुष्ट न होना, जिसके घरीर में इनमें से बहुत से लक्षण हों तो उसमें सब दोष बढ़े हैं यह समझकर संघोधन करना हितकारी है। इसिलये अविपाक आदि लक्षणों को देख कर बल और दोष के अनुसार ऊर्ध्व अनुलोमन (वमन) या अधो अनु होमन (विरेचन) रूपी संघोधन देना हितकारी है।। १३-१६॥

एवं विशुद्धकोष्टस्य कायाग्निरभिवधंते।
व्याधयश्चोपशाम्यन्ति प्रकृतिश्चानुवर्तते ॥ १० ॥
इन्द्रियाणि मनो बुद्धिर्वर्णश्चास्य प्रसीदति ।
बर्ख पुष्टिरपत्यं च वृषता चास्य जायते ॥ १८ ॥
जरां कृच्छ्रेण लभते चिरं जीवत्यनामयः ।
तस्मात्संशोधनं काले युक्तियुक्तं पिबेन्नरः ॥ १८ ॥
दोषाः कदाचिद्धत्यन्ति जिता लक्ष्यनपाचनैः ।
जिताः संशोधनैर्ये तु न तेषां पुनरुद्भवः ॥ २० ॥
दोषाणं च दुमाणां च मूळेट्यपहते सति ।
रोगाणां प्रसवानां च गतानामगतिप्वृ व ॥ २१ ॥
भेषजक्षपिते पथ्यमाहारेरैव वृद्धणम् ।
छत-मांस-रस-श्चरि-हृद्ध-यूषोपसंहितैः ॥ २२ ॥
अभ्यङ्गोत्सादनैः स्नानैनिक्ष्टैः सानुवासनैः ।
तथा स लभते शर्म युक्यते चाऽऽयुषा चिरम ॥ २३ ॥

संशोधन का परु—हस उपरोक्त विधि से मनुष्य का कोष्ठ ( उदर ) साफ़ होने पर जाउराग्नि बढ़ जाती है, रोग शान्त हो जाते हैं, शरीर स्वामाविक अवस्था में आ जाता है। इन्द्रियां, मन-बुद्धि और कान्ति निर्मेख हो जाती है। शरीर में बढ़, शक्ति, सामर्थ्य, संतान और पुरुपत्व उत्पन्न हो जाता है। बुद्रापा देर में आता है और नीरोगी होकर मनुष्य देर तक जीता है। इसिखये मनुष्य दोष-संवयकाळ में और संशोधन काळ में वमन-विरेचन कार्य को युक्तियुक्त रूप में करे। छंवन ( उपवास ) और पाचन रूपी संशमन किया द्वारा वश में किये हुए दोष कभी फिर भी ( समय मिलने पर ) कुपित हो सकते हैं; परन्तु जो दोष संशोधन कार्य के द्वारा वश में कर खिये जाते हैं, वे फिर कभी भी उत्यन्न नहीं हो सकते। क्योंकि—दोषों या दुखों का मूळ अवशेष रहने पर रोगों अथवा न नष्ठ होने पर रोगों की उत्यक्ति फिर हो जानी सम्मव होती है। औषध द्वारा दोष की जड़ कट जाने पर संशुद्ध हुए पुरुष को पर्यकारक एवं शरीर

को बहाने वाले भोजन देवे। यथा घो, मांतरस, दूप, हृदय के लिये हितकारी या मन को अच्छे लगने वाले यूप आदि बनाकर देवे। शरीर पर तेल मलना, जबटन लगाना, स्नान, निरुद्द बहित, अनुवासनबहित का प्रयोग करे। इस प्रकार करने से सुख मिलता है तथा देर तक आयु का भोगता है।।१७-२३।। अतियोग होने पर क्या करना चाहिये—

अतियोगानुबद्धानां सर्पिःपानं प्रशस्यते । तेळं मधुरकैः सिद्धमथवाऽप्यनुवासनम् ॥ २४ ॥ यस्य त्वयोगस्तं स्निग्धं पुनः संशोधयेन्नरम् । मात्रा-काळ-बळापेक्षी स्मरन पूर्वमनुकमम् ॥ २४ ॥ स्नेहने स्वेदने शुद्धो रोगाः संसर्जने च ये । जायन्वेऽमार्गविहिते तेषां सिद्धिष्ठ साधनम् ॥ २६ ॥

जिन पुरुषों में अतियाग के लक्षण हों, उनके लिये उन उन रोगों को शान्त करने वाली उन आंविधयों से सिद्ध किया पृत पान करावे और मधुक अथात् जीवनीयगण से सिद्ध तेल अनुवासन विस्त के रूप में दे। जिस पुरुष में अयोग के लक्षण हों, उसको फिर से स्नेह और स्वेद देकर, पूर्व कहीं हुई मात्रा कां, समय, वल आदि को कम से स्मरण करता हुआ, किर से संबोधन के लिये देवे। स्नेहन, स्वेदन संबोधन और पेयादि क्रम से विधिपूर्वक किया न होने से जो रोग उत्पन्न हो जाते हैं, उनकी चिकित्सा 'सिद्धस्थान' में कहेंगे। पहले जो मात्रा दी थी दुवारा उससे कुछ अधिक देवे॥ २४ – २६॥

जायन्ते हेतुर्वेषम्याद्विषमा देहधातवः । हेतुसाम्यात्समास्तेषां स्वभावोपरमः सदा ॥ २७ ॥ प्रवृत्तिहेतुर्भोवानां न निरोवेऽस्ति कारणम् । केचित्त्वत्रापि मन्यन्ते हेतुं हेतोरवर्तनम् ॥ २८ ॥

द्यारीर को धारण करने वाले जो धातु हैं वे कारणों को विषमता अर्थात् वढ़ने या घटने से बढ़ते या घटते हैं और धारीर के धातु कारण की समानता से समान रहा करते हैं। विषम और सम धातुओं का सदा स्वभाव से नाधा होता है। इस समता और विषमता की निरन्तर प्रवृत्ति में ऐसा कारण रहता है जिससे कि उनका वृद्धि और खब होता है, अर्थात् साम्य या विषमता के होने में कोई कारण अवस्य होता है, विना कारण इनके स्वाभाविक धर्म में अन्तर नहीं आता। धातु एक खण भी विषमावस्था में नहीं रह सकते। यह उनका धर्म है। सब पदार्थों की उत्पत्ति का कारण होता है, परन्तु विनाश कार्य में

कारण नहीं होता । इसलिये कुछ आचार्य पदार्थों के निरन्तर विनाश में कारण की अपेक्षा नहीं करते हैं । कुछ विद्वान् पदार्थों के नाश में उत्पादक या प्रवत्तंक कारण के अमाव को ही कारण मानते हैं ॥२७-२८॥

एवमुक्तार्थमाचार्यमन्तिवेशोऽभ्यभाषत । स्वभावोपरमे कर्मे चिकित्साप्राभृतस्य किम् ॥ २६॥ भेषजैविषमान् धातून् कान समीकुरुते भिषक् । का वा चिकित्सा भगवन् किमर्थं वा प्रयुज्यते ॥ २०॥ तच्छिष्यवचनं श्रुत्वा ज्याजहार पुनर्वसुः ।

इस प्रकार कहते हुए आचार्य पुनर्यमु को लक्ष्य करके अग्निवेश कोले— भगवन् ! शरीर की धातुर्वे जब स्वतः अपने स्वभाव में आ जाती हैं तब चिकित्सा के साधनों से सम्पन्न वैद्य से कर्म साध्य क्या है। फिर क्या काम ! और तब किन विषम हुए धातुओं को ओषधियों से वैद्य समान करता है ! और यदि धातुओं की विषमता ही सदा रहे, तब चिकित्सा क्या वस्तु है ! और यदि विषमता का नाश सदा होना ही अवस्यम्भावी है, फिर वैद्य किस लिये चिकित्सा कर्म करते हैं! इस प्रकार अग्निवेश के वचन को सुनकर पुनर्वमु आत्रेय बोले।

श्रयतामत्र या सौम्य युक्तिर्देष्टा महर्षिभिः ॥ ३४ ॥ न नाशकारणाभावाद्वावानां नाशकारणम्। ज्ञायते नित्यगस्येव कालस्यात्ययकारणम् ॥ ३२ ॥ शीवगत्वाद्यथाभृतस्तथा भावो विपद्यते । निरोधे कारणं तस्य नास्ति नैवान्यथाक्रिया॥ ३३॥ याभिः क्रियाभिर्जायन्ते शरीरे धातवः समाः। सा चिकित्सा विकाराणां कर्म तद्भिषजां स्मृतम् ॥ ६४ ॥ कथं शरीरे धातुनां वैषम्यं न भवेदिति । समानां चानुबन्धः स्यादित्यर्थं क्रियते क्रिया ॥ ३४ ॥ त्यागाद्विषमहेतूनां समानां चोपसेवनात् । विषमा नानवध्नन्ति जायन्ते धातवः समाः ॥ ३६॥ समैस्तु हेत्भिर्यस्माद्धातून् संजनयेत्समान्। चिकित्साप्राभृतस्तस्मादाता देहसुखायुषाम् ॥३०॥ धर्मस्यार्थस्य कामस्य नृत्वोकस्योभयस्य च । दाता संपद्यते वैद्यो दानाहेहसुखायुषाम् ॥ ३८ ॥ हे सौम्य ! जो युक्ति महर्षियों ने बुद्धि द्वारा देखी, वह सुनो । नित्यगमन-

शील काल के नाश के कारण की तरह नाश के कारण के अभाव से पदार्थों के नाश का कारण नहीं जाता जाता। कोई भी पदार्थ जैसा उत्पन्न होता है. वैसा ही शीधगामी होने से नष्ट होता है। उनके विनाश में कोई कारण नहीं है। उनमें किसी संस्कार का आधान नहीं किया जा सकता । पदार्थों के नाश होने के कारण का पता नहीं चलता क्योंकि नाहा के कारण का ही अभाव है। जैसे-नित्य काल का भी नाज होता दिखाई देता है. परन्त इस नाज के कारण का पता नहीं चलता, क्योंकि यह काल बहुत शीव्रगामी है। धातु पदार्थ भी काल के समान बहुत शीवगामी है। इम्लिये इनके नाश का कारण न होने से ही अज्ञात है। धातुओं की पूर्वायस्था के निरंध में भी कोई कारण नहीं है। जिन कियाओं के द्वारा शरीर के अन्दर विपम हुए धात समानावस्था में आते हैं, उन कियाओं को रोगों की चिकित्सा कहते हैं, यह 'चिकित्सा' वैद्यों का कर्म है। शरीर के अन्दर धातुओं में विषमता उत्पन्न न हो और समान अवस्था में ही घात सदा बने रहें. इसलिये चिकित्सा किया की जाती हैं। काल, बुद्धि, इन्द्रियार्थों के अतियोग, अयोग या मिथ्यायोग इन विषम हेतुओं के छोड़ने से. समयोग रूप में कारणों के सेवन करने से धात विषम नहीं होते. और विषम हए धात समान हो जाते है । चिकित्सा-कश्च वैद्य समान कारणों से धातओं को समान बनाने का यल करें। इस प्रकार करने से वैद्य शरीर के सख और आयुष्य अर्थात् दीर्घायु को प्रदान करता है। मनुष्य को शारीरिक सुख और आयुष्य प्रदान करने से वैद्य इहलोक एवं परलोक दोनों लोकों में धर्म. अर्थ और काम ( त्रिवर्ग ) को देने वाला होता है ॥ ३१-३८ ॥

तत्र ऋोकाः—चिकित्साप्राधनगुणो दोषो यञ्चेतराश्रयः ।
योगायोगातियोगानां रुक्षणं शुद्धिसंश्रयम् ॥ ३६ ॥
बहुदोषस्य छिङ्गानि संशोधनगुणाञ्च ये ।
चिकित्सासूत्रमात्रं च सिद्धि-व्यापत्ति-संश्रयम् ॥ ४० ॥
या च युक्तिञ्चिकित्सायां यं चार्थं कुरुते भिषक् ।
चिकित्साप्राभृतेऽध्याये तत्सर्वमवदन्य्रनिः ॥ ४१ ॥

चिकित्साप्रामुत में वैद्य के गुण; वैद्य के विपरीत मूद वैद्य के अवगुण, संधोषन के सम्यक्योग और अतियोग के रुक्षण; बहुत दोषों के रुक्षण, संशोधन के गुण, चिकित्सा का सुत्र रूप, चिकित्सा के युक्तियुक्त होने में शंका समाधान; चिकित्सा का प्रयोजन — ये सब बार्ते 'चिकित्सा-प्राभृतीय' अध्याय में आत्रेय ऋषि ने उपदेश की हैं॥ ३६-४१॥

> इत्यानिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सुत्रस्थाने कल्पनाचतुरके चिकित्साप्राम्ट्रतीयो नाम पोडशोऽप्यायः समासः ॥ १६ ॥ इति कल्पनाचतुष्कः समासः ॥ ४ ॥

# सप्तदशोऽध्यायः ।

अथातः कियन्तःशिरसीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह मगवानात्रयः ॥ २ ॥

अब रोगों को उपदेश करने की इच्छा से 'कियन्त:शिरलीय' नामक अध्याय का व्याल्यान करेंगे, जैला भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ १-२॥ कियन्त: शिरसि प्रोक्ता रोगा हृदि च देहिनाम् ॥ ३॥ कित चाप्यनिछादीनां रोगा मानविकल्पजाः। क्षयाः कित समाख्याताः पिडकाः कित चानघ॥ ४॥ गितः कितिविधा चोक्ता दोषाणां दोषसूदन ।

अग्निवेश ने पूछा कि हे दांघों को नाश करने वाले महर्षि ! मनुष्यों के शिर सम्बन्धी रोग कितने हैं ! हृदय सन्बन्धी रोग कितने हैं ! वात आदि दोगों के संसर्ग मेद से कुछ कितने प्रकार के रोग हो जाते हैं ! क्षय रोग कितने प्रकार के हैं ! पिड़कार्यें कितनी प्रकार की हैं ! और दोशों की गति कितने प्रकार की हैं ! कुपा कर किहेंथे ॥३-४॥

हुताशवेशस्य व वस्तच्छू त्वा गुरुरम्बीत् ॥ १ ॥
प्रष्टवानसि यत्सौम्य तन्मे भृणु सुविस्तरम् ।
दृष्टाः पञ्च शिरोरोगाः पञ्चेव हृदयामयाः ॥ ६ ॥
व्याधीनां द्रूयधिका षष्टिदींष-मान-विकल्पजा ।
दृशाष्टी च क्षयाः सप्त पिडका माधुमेहिकाः ॥ ७ ॥
दोषाणां त्रिविधा चोक्ता गतिर्विस्तरतः शृणु ।
सन्धारणाद्दिवास्वप्नाद्वात्री जागरणान्मदात् ॥ = ॥
उद्येभीष्याद्वशस्ययात्माग्वाताद्विसैशुनात् ।
गन्धाद्वास्क्यादावाताद्वजी-धूम-द्विमातपात् ॥ ६ ॥

गुर्बम्छ-हरितदानाद्विशाताम्बु-सेवनात् । शिरोभितापाद् दुष्टामाद्रोदनाद् बाष्पनिम्रहात् ॥ १० ॥ मेघागमान्मनस्तापादेशकाळ-विपर्ययात् । बातादयः प्रकुष्यन्ति शिरस्यस्रं च दुष्यति ॥ ११ ॥ ततः शिरसि जायन्ते रोगा विविधळक्षणाः ।

अग्निवेश के वचन को सनकर गढ़ महाराज बोले-हे सौम्य ! जो कछ तुमने पूछा है उसको ध्यान देकर सविस्तर मुना । शिर के रोग पांच प्रकार के हैं. और पांच ही प्रकार के हृदय रोग हैं। दोयों के वात-पित्त-कफ के परिमाण से हाने वाले रोग बासठ (६२) प्रकार के हैं। क्षय अद्वारह (१८) प्रकार के. प्रमह मध्रमह के कारण होने वाले पोड़े सात प्रकार के, और दोशों की गति तान प्रकार की है । इसी को अब विस्तार से सना । मत्र आदि के उपस्थित वेतों को रोकने से, दिन में सोने से, रात्रि में जागने से, नशा करने ( मदकारक पदार्थों के सेवन ) से, ऊँचे या अधिक बोलने से, ओस से, सामने की बायु के क्रोंके से. अति स्त्री-संभोग से,असात्म्य अर्थात् प्रतिकृल, गंध के सुंघने से, यूह्र धुवां बर्फ या धप के सेवन से, गरिष्ट,खड़े; धनिया मरिच आदिके अधिक खाने से बहुत ठण्डे पानी के सेवन से. शिर पर चोट लगने से, आम के दोष युक्त होने से ( अजीर्ण होने से ), रोने से, आंसओं को रोकने से, बादलों के आने से, मानिसक विक्षोभ से, देश-काल के बदलने से ( इन के अयोग. अतियोग या मिध्यायोग होने से ), (अथवा मुकम्प, उल्कापात आदि देश के मिथ्यायोग हैं इनसे वात, पित्त और कफ दूषित होकर शिर में रक्त को दुषित करते हैं। रक्त के दुषित होने से आगे कहे जाने वाले नानाप्रकार के कथणों वाले रोग शिर में उत्पन होते हैं।।५-११।।

> प्राणाः प्राणभृतां यत्र श्रिताः सर्वे न्द्रियाणि च ॥ १२ ॥ यदुत्तमाङ्गमङ्गानां शिरस्तद्भिधीयते ।

प्राणधारियों के प्राण (जीवन) और सब इन्द्रियां (श्रानेन्द्रियां) जहां पर स्थित हैं और जो शरीर के सब अंगों में मुख्य, श्रेष्ठ अंग है, उसको 'शिर' कहते हैं ॥१२॥

> अर्धावभेदको वा स्यात्सवं वा रुज्यते शिरः॥ १३ ॥ प्रतिश्या-मुख-नासाक्षि-कर्ण-रोग-शिरो-भ्रमाः। अर्दितं शिरसः कम्पो गळमन्या-इनुप्रहः॥ १४॥ विविधाक्षापरे रोगा वातादि-क्रिमि-संभवाः।

पृथग्द्रष्टास्तु ये पद्ध संप्रहे परमर्षिभिः॥ १५॥ ज्ञिरोगदास्तान् शृणु मे यथास्वेर्हेतुळक्षणैः।

शिर में उत्पन्न होने वाले रोग—आधे शिर का दुखना, सारे शिर का दुखना, प्रतिक्याय (जुकाम, सदीं), मुखरोग, नासिका के रोग, आंख के रोग, शिर में चक्कर आना; चेहरे का लकवा, शिर का हिलना, गलपह (गले का बन्द होना), मन्यापह (गर्दन का इधर उधर न मुझ सकना), हतुमह (जवाड़ी भिचना) और दूसरे बात आदि दोशों तथा कुमियों से उत्पन्न होने बाले रोग शिर में होते हैं। बात, पित्त, कफ, सलिपात और कुमिजन्य ये जो पांच प्रकार के शिरोरोग (आगे जो अष्टोदर्गय अध्याय १६ में) महर्षियों ने कहे हैं उनमें से एक एक लक्षण सनी।। १३-१५ ॥

उन्नेर्भाष्यातिभाष्यात्र्यां तीक्ष्णपानात्प्रजागरात् ॥ १६ ॥ शीत-मारुत-संस्पर्शाद् व्यवायाद् वेगनिष्रहात् । अभिषातोपवासाम्र विरेकाद् वमनादि ॥ १० ॥ बाष्प-शोक-भय-त्रासाद् भार-मार्गातिकर्षणात् । शिरोगता वै धमनीर्वायुराविश्य कृष्यति ॥ १० ॥ ततः शुळं महत्तस्य वातात्समुपजायते । निस्तुष्येते भृशं शङ्को षाटा संभिष्यते तथा ॥ १८ ॥ भ्रुवोर्भष्यं छछाटं च तपतीवातिवेदनम् । बध्येते स्वनतः श्रोत्रे निष्कृष्येते इवाक्षिणी ॥ २० ॥ धृर्णतीव शिरः सर्वं संधिभ्य इव मुख्यते । स्पुरत्यतिशिराजाळं स्तभ्यते च शिरोधरा ॥ २१ ॥ स्मिन्योष्णमुपरोते च शिरोरोगेऽनिकात्मके ।

उन्ने बोलने से, बहुत अधिक बोलने से, मद्य आदि तीश्ण पदार्थों के पीने से, रात्रि में जागने से, टण्डी वायु के स्पर्ध से, अतिमैधुन से, मल मूत्रादि के उपस्थित बेगों को रोकने से, उपवास से, शिर पर चांट लगने से, अतिबिरेचन से, अतिबमन से, बाष्य (आंद्र) को रोकने से, शोक से, भय से, भार के उठाने से, अतिमार्ग के चलने से, परिश्रम से बायु कुपित होकर खिर में गया हुआ, खिराओं में बढ़कर शिरमें महान शूल को उत्पन्न करता है। इस शूल के कारण शंख (कनपदियों) पीड़ित होते हैं, गर्दन फटती है, भुवों के बीच में माये पर बहुत बेदना होती है और माथा बहुत गरम होता है। कानो में गुंजार (आवाज) सुनाई देती है, आंसे बाहर निकलती प्रतीत होती हैं, शिर पूमता हुआ प्रतीत होता है, शिर की सन्धियां फटती प्रतीत होती हैं, शिराओं के अन्दर धड़कन विशेष (सन्दन) रूप से प्रतीत होती है, गर्दन जड़ बन जाती है, इधर-टघर नहीं हिलाई जा सकती और निगथ और उष्ण किया आराम देत प्रतीत होतो है। ये वातजन्य शिरोरोग के लक्षण हैं ॥१६-२१॥

कट्बम्ल-लबण-क्षार-मद्य-क्रांधातपानलेः ॥ २२ ॥ पित्तं शिरसि संदुष्टं शिरोरोगाय कल्पते। इसते रुज्यते तेन शिरः शीतं सुपूर्यते ॥ २३॥ दह्येते चक्षुची तृष्णा भ्रमः स्वेदश्च जायते । आम्यासुखैः स्वप्नसुखेर्गुरु-स्निग्धातिमाजनैः ॥ २४ ॥ इद्धेष्मा शिरसि संदुष्टः शिरोरोगाय कल्पते। शिरो मन्दरुजं तन सुप्तस्तिमितभारिकम्॥ २५॥ भवत्यत्पद्यते तन्द्रा तथाऽऽलस्यमरोचकम। वाताच्छूलं भ्रमः कम्पः पित्ताहाहा मदस्तृषा ॥ २६ ॥ कफाद् गुरुत्वं तन्द्रा च शिरोरांगे त्रिदोषजे । तिल-स्वीर-गुडाजीर्ण-पृति-संकीर्ण-भोजनात् ॥ २७॥ क्रोदोऽस्क्रफ-मांसानां दाषमस्योपजायते । ततः शिरसि संकदात्क्रिमयः पापकर्मणः ॥ २८॥ जनयन्ति शिरोरोगं जाता बीभत्स दक्षणम्। व्यवच्छेद-रुजा-कण्डू-शाफ-दोर्गनध्य-दुःखितम् ॥ २६ ॥ क्रिमरोगातुरं विद्यात्क्रिमीणा स्वर्णन च।

पिचजन्य शिरारांग—कडुवे, खटे, नमकीन, खार पदार्थों के सेवन से, अराव के पीने से, कांघ से, धूर से, आग से, पिरा शिर में कुरित होकर खिरोरोग को उत्यन्न करता है। इसते शिर में जलन और पीड़ा होती है, तथा शीत उपचार अनुकूल पड़ता है। आंधें जलती हैं, प्यास होती है, चकर आता शीत उपचार अनुकूल पड़ता है। कफजन्य शिरोरोग में निरुधोगी आलस्य का सुख-है, और पसीना आता है। कफजन्य शिरोरोग में निरुधोगी आलस्य का सुख-मय जीवन व्यतीत करना, दिन में सोना, गुरु, भारी और लिनच घो आदि सुक पदार्थों के अतिभोजन से; रुप्ता श्रीत, गुरु, भारी और कुष्ति होकर शिरोरोग को उत्पन्न करता है। इसी शिर में धीमी २ वेदना होती है, शिर सोया हुआ सा प्रतीत होता है, शिर जल्ड हो जाता है, भारी हो जाता है। तन्द्रा, कार्य में अनिच्छा, आलस्य और भोजन में अधिच उत्पन्न हो जाता है। तिन्द्रा, कार्य में अनिच्छा, आलस्य और भोजन में अधिच उत्पन्न हो जाती है। त्रिद्रोजन्य शिरोरोग—वात के कारण चकर आना और कमन, पित्त के कारण जल्डन, मूर्च्छों और प्यास, कफ के कारण मारीवन, और तन्द्रा, त्रिदोष जन्य शिरोरोग मूर्च्छों और प्यास, कफ के कारण मारीवन, और तन्द्रा, त्रिदोष जन्य शिरोरोग

में होती है। क्रांम जन्य शिरोरोग—तिल, दूभ, गुड़ इनके अधिक सेवन से, अजीर्ण और दुग्ययुक्त सड़ा गला भोजन करने से, संकीर्ण (बहुत गड़बड़ चीजें मिलाकर) भोजन करने से शिर के बातादि दोष बढ़कर शिर में रक्त, कफ और मांस को दृषित बनाकर रोग उत्पन्न करते हैं। पाप करनेवाल पुरुष के शिर में इस क्लेट से कीड़े उत्पन्न होकर बीमत्स अर्थात् पृषाजनक भयंकर शिरोरोग उत्पन्न करते हैं। इससे काटने, छेदने, के समान पीड़ा, खाज, स्जन, दुर्गन्य और बहुत अधिक कप्ट होता है। इन लक्षणों को तथा कृभियां को देखकर कृभिरोग समझना चाहिये॥२२-२६॥

दलकर कृःमराग समझना चााइय ॥२२-२६॥ पांच प्रकार के हृदयरोग—

शोकोपवास-ज्यायाम-शुष्क-रूक्षाल्प-भोजनैः ॥ ३० ॥ वायुराविश्य हृदयं जनयत्युत्तमां रुजम् । वेपशुर्वेष्टनं स्तम्भः प्रमाहः श्नयता द्रः॥३१॥ हृदि वातात्ररे रूपं जीर्णे चौत्यर्थवेदना। उष्णाम्ल-लवण-क्षार-कटकाजीर्ण-भोजनैः ॥ ३२ ॥ मद्यक्राधातपेश्चाशु हृदि पित्तं प्रकृप्यति । हृद्दाहस्तिक्तता वक्त्रे तिकाम्लोदुगिरणं क्रमः ॥ ३३ ॥ तृष्णा मुच्छी भ्रमः स्वेदः पित्त-हृद्रोगलक्षणम्। अत्यादानं गुरुस्निग्धमचिन्तनमचेष्टनम् ॥ ३४॥ निद्रासुखं चाप्यधिकं कफहद्रोगकारणम्। हृद्यं कफहृद्रोगे सप्त-स्तिमितभारिकम् ॥ ३४ ॥ तन्द्रा-रुचि-परीतस्य भवत्यश्मावृतं यथा। हेतु-छक्षण-संसर्गादुच्यते सान्निगातिकः ॥ ३६ ॥ ( हृद्रोगः कष्टदः कष्टसाध्य उक्तो महर्षिभिः ) त्रिदोषजे तु हृद्रोगे यो दुशतमा निषेवते। विल-क्षीर-गुडादीनि मन्यिस्तस्योपजायते ॥ ३७॥ मर्मैकदेशे संक्षेदं रसश्चास्योपगच्छति । संक्छेदात्क्रिमयश्चास्य भवन्त्युपहतात्मनः ॥ ३८॥ मर्मैकदेशे राजाताः सर्पन्ता भक्षयन्ति च । तुरामानं स हृद्यं सूचीभिरिव मन्यते ॥ ३६ ॥ छिद्यमानं यथा शस्त्रेर्जात-कण्डू-महारुजम् । हद्रोगं क्रिमिजं त्वेतैछिङ्गेर्बुद्धवा सुदारुणम्। त्वरेत जेतुं तं विद्वान् विकारं शीघ्रकारिणम् ॥ ४० ॥

(१) शोक, उपवास, व्यायाम (परिश्रम ), रूख, शुष्क, और स्वल्प भोजनों से कपित होकर वाय हृदय में जाकर इसको द्वित करके तीव वेदना को उत्पन्न करती है। इससे कम्पन, ऐंटन के समान वेदना, ज़ड़ता, मुख्या, शन्यता ( ज्ञान का अभाव ). चक्कर आना आदि लक्षण वातजन्य हृदय वेदना में होते हैं। भाजन के जीए होनेपर ये लक्षण बहुत बढ़ जाते हैं। (२) पित्त-जन्य हृदय शल-गरम, खट्टे, नमकान, श्वार, कट्ट रस के अधिक सेवन से, अजीणांबस्था में भोजन करने से, मद्यपान से, कोध या धप में बैठने या चलने से. पित्त हृदय में पहंचकर जल्दी ही कृपित हो जाता है, कृपित होकर तीब वैदना उत्पन्न करता है। इस कारण हृदय में जलन, मुख में कड़आपन, खट्टे, वित्तयक्त डकार का आना, विना परिश्रम के थकान, प्यास, मुन्छां, चकर आना, पसीना आना ये पित्तजन्य हृदयश्ल के लक्षण हैं। (३) कफजन्य हृदयश्ल-बहुत परिणाम में भोजन करने से, भारी, स्निग्ध पदार्थों के सेवन से. चिन्ता न करने या थोड़ा करने, शारीरिक चेष्टाओं के कम करने से, दिन में बेफिकरी से सोने और अधिक सोने से कफ कपित होकर हृदय में जाकर रस को दिवत करके हृदयशल उत्पन्न करता है। इसके कारण हृदय सीया हआ. सुस्त, गीले वस्त्र से ढंपा हुआ सा, भारी प्रतीत होता है और आलस्य, अरुचि उत्पन्न होती है और ऐसा मालम होता है कि किसी ने हृदय पर पत्थर रख दिया हो। (४) त्रिदोषजन्य हृदय शल-तीनों दोषों के मिलने से, तीनों दोषों के लक्षण उत्पन्न होते हैं, उसको त्रिदोषजन्य हृदयश्ल कहते हैं। (५) कृमि जन्य-त्रिदोषजन्य हृदयरोग में जो दुरात्मा तिल दघ, गृह ( अजीणांवस्था में भोजन, सड़ा हुआ भोजन, विरुद्ध भोजन आदि ) सेवन करता है, उसके हृदय के एक भाग में प्रन्थ (गांठ) उत्पन्न हो जाती है तथा रस का संक्रिज-भाग सड़ने लगता है। रस के संक्लेदन से क्रिम उत्पन्न हो जाते हैं। ये क्रिम हृदय के एक भाग में उत्पन्न होकर अन्य स्थान में फैटने लगते हैं और हृदय को खाने लगते हैं। इस अवस्था में रोगी को ऐसी वैदना होती है मानों कोई उसके हृदय में मुईयां चुभा रहा है। शस्त्रों से कोई हृदय को काटता है, हृदय में बहुत खाज एवं पीड़ा उठती है। इन रक्षणों को देखकर क्रमिजन्य भयानक हृदय रोग को समझकर विद्वान शीध मत्य करने वाले रोग को शान्त करने का यत्न करे ॥३०-४०॥

द्वयुत्वजैकोल्बजैः षद् स्युर्द्दानसध्याधिकैश्च षद् । समैश्चैको विकारास्ते सन्निपाताखयोद्श ॥ ४१ ॥ संसर्गे नव षद् तेश्य एकदृद्धया समैक्षयः । ष्ट्रथक् त्रयः स्युस्तैर्गृद्धन्योषयः पञ्जविंशतिः ॥ ४२ ॥ यथा वृद्धेस्तथा क्षीणंदेषिः स्युः पञ्चविंशतिः । वृद्धिःक्षय-कृतश्चान्यो विकल्प उपदेक्ष्यते ॥ ४३ ॥ वृद्धिःकस्य समता चैकस्यैकस्य संक्षयः ।

द्वन्द्व-वृद्धिः क्षयश्चेकस्यैकवृद्धिर्द्वयोः क्षयः ॥ ४४ ॥

वात आदि दोषों के परस्पर संसर्ग से होने वाले विकारों के बासठ (६२) भेद-बढे हुए बात, पित्त, कफ के परस्पर संसर्ग से सिन्नपात जन्य तेरह (१३) विकार होते हैं। दो दोषों की अधिकता और एक की न्यूनता से (वात पित्त बढ़े, कफ कम हो, पित्त-कफ बढ़े और वात कम हो, वात कफ बढ़े और वित्त कम हो ) तीन: एक दोष की बृद्धि और दो दोष की न्यनता से (बात बहे. पित्त-कफ न्यून, पित्ता बढ वाय-कफ न्यून; कफ बढे और वाय-पित्त न्यून) तीन: इस प्रकार छः सन्निपात हैं; हीन, मध्य और अधिक भेद से ये छः सन्निपात हैं ( जैसे-वृद्ध वात, वृद्धतर पित्त, वृद्धतम कफ; वृद्ध वात, वृद्धतर कफ: बद्धतम पित्त: बद्ध पित्त. बद्धतर कफ और बद्धतम वात: बद्ध कफ. बद्धतर वात और बद्धतम पित्त ) और वात पित्त कफ तीनों दोषों के बदने से एक प्रकार का: इस प्रकार से तेरह प्रकार के सन्निगत हैं। अब दो दोषों के भेद कहते हैं- बढ़े हुए वात, पित्त, कफ इनमें किन्हीं दो दोषों के परस्पर मिलने से नौ भेद हो जाते हैं। यह संयोग एक-एक दांध की वृद्धि से छः प्रकार का, और तानों की समान वृद्धि से तीन प्रकार होता है। छः प्रकार का यथा-बृद्ध बात अधिक, बृद्ध पित्ता; बृद्ध पित्ताधिक, बृद्ध बात; बृद्ध बाताधिक, बृद्ध क त: शृद्ध कपाधिक, बृद्ध वात, बृद्ध पित्ताधिक बृद्धकफ्, बृद्धकफ्राधिक बृद्धिपत्त-ये छः प्रकार का । तीन प्रकार का यथा-बृद्ध समवात पित्तज, बृद्ध समवातकफज, बृद्ध समिपत्तकफज। इस प्रकार से नी प्रकार का हुआ। प्रथक रूप में बढे हुए वात, पित्त, कफ से (अलग-अलग उत्पन्न हुए) रोग तीन प्रकार से होते हैं। यथा-बृद्धवातज बृद्धिपत्तज और बृद्धकफ्ज। इस प्रकार बढ़े हुए दोषों से २५ प्रकार के रोग उत्पन्न होते हैं। जिस प्रकार दोषों के बढ़ने से २५ मेद बनते हैं, उसी प्रकार दोशों के श्रीण होने से भी पञ्चीस भेद बन जाते हैं। वृद्धि और श्वय द्वारा उत्पन्न भेदों के अतिरिक्त दोशों के अन्य भेद बतलाते हैं। यथा-एक दोष की वृद्धि, एक दोष की समता, और एक दोष का क्षय । यथा-हृद्ध वात, समिपत्त, श्रीण कफ: बृद्ध वात, सम कफ. श्रीण पित्त; बृद्ध पित्त, सम बात, श्रीण कफ; बृद्ध पित्त, सम कफ, श्रीण पित्त;

बृद्ध कफ, सम पिस; श्रीण वात; बृद्ध कफ, सम वात, श्रीण पित्त ये छः प्रकार। दो दोषों की वृद्धि और एक दोष का क्षय, यथा-वृद्ध पित्त कफ, खीण वात; बृद्ध बात कफ, श्वीण पित्त; बृद्ध बात पित्त, श्वीण कफ, यह तीन प्रकार का। एक दोष की वृद्धि और दो दोषों का क्षय-यथा वृद्ध कफ, स्रीण बात-पित्त, इद्ध पिच श्रीण कफ-त्रात, बृद्ध वात श्रीण पिच-कफ ये तीन। इस प्रकार से ये बारह भेद उपरोक्त पचास भेद से पृथक् हैं। कुल मिलकर बास्ट (६२) मेद हो जाते हैं ॥४१-४४॥

प्रकृतिस्थं यदा पित्तं मारुतः इलेब्मणः क्षये । स्थानादादाय गात्रेषु यत्र यत्र विसर्पति ॥ ४४ ॥ तदा भेदश्च दाहश्च तत्र तत्रानवस्थितः । गात्रदेशे भवत्यस्य श्रमा दौर्वल्यमेव च ॥ ४६ ॥ साम्ये स्थितं कफं वायुः क्षीणे पित्ते यदा बर्छा । कर्षेत्कुर्यात्तदा शुळं सशैत्य-स्तम्भ-गौरवम् ॥ ४७ ॥ यदाऽनिलं प्रकृतिगं पित्तं कफपरिक्षये। संरुणद्धि तदा दाहः शूळं चास्योपजायते ॥ ४८ ॥ इलेष्माणं हि समं पित्तं यदा बातपरिक्षये । निपीडयेत्तदा कुर्यात्सतन्द्रागौरवं व्वरम् ॥ ४६ ॥ ' प्रवृद्धो हि यदा इलेष्मा पित्ते क्षीणं समीरणम्। हन्ध्यात्तदा प्रकुर्वीत शीतकं गौरवं रुजम् ॥ ५० ॥ समीरणे परिक्षीणे कफः पित्तं समत्वगम् । कुर्वीत संनिरुन्धानी मृद्वग्नित्वं शिरोप्रहम् ॥ ५१ ॥ निद्वां तन्द्रां प्रलापं च हृद्रोगं गात्रगौरवम् । नखादीनां च पीतत्वं ष्ठीवनं कफिपत्तयोः ॥ ५२ ॥ र्द्धानवातस्य तु कफः पित्तेन सहितश्चरन्। करोत्यरोचकापाकौ सदनं गौरवं तथा ॥ ५३ ॥ ह्यासमास्यस्रवणं दूयनं पाण्डुतां मदम्। बिरेकस्य हि वैषम्यं वैषम्यमनछस्य च ॥ ५४ ॥ क्षीणपित्तास्य तु रलेष्मा मारुतेनोपसंहितः। स्तम्भं शैत्यं च तोदं च जनयत्यनवस्थितम् ॥ ५५ ॥ गौरवं मृदुतामग्नेर्भक्ताश्रद्धां प्रवेपनम् । नखादीनां च शुक्रत्वं गात्रपारुष्यमेव च ॥ ५६॥

हीने कफे मारुवस्तु पित्तं तु कुपितं द्वयम् ।
करोति यानि छिङ्गानि शृणु वानि समासतः ॥ १७॥
भ्रमसुद्वेष्टनं तोरं दाहं स्फुटनवेपने ।
भ्रमसुद्वेष्टनं तोरं दाहं स्फुटनवेपने ।
भ्रमसुद्वेष्टनं तोरं द्वां शृपनं तथा ॥ १८॥
वात-पित्त-क्षये श्रेष्टमा स्रोतांस्यि द्वाद्वश्रम् ।
वेष्टा-प्रणाशं मृन्र्छां च वाक्सङ्गं च करोति हि ॥ १६॥
श्रेष्टमवातक्षये पित्तं देहीजः संसयेश्वरत् ।
ग्रातिमिन्द्रियदौर्वल्यं तृष्णां मृन्र्छां क्रियाक्षयम् ॥ ६०॥
पित्त-श्रवेष्म-क्षये वायुर्वमाण्यभिनिपीडयन् ।
प्रणाशयति संज्ञां च वेपयत्यथवा नरम् ॥ ६१॥

जिस समय कि पित्त अपनी प्रकृति में होता है और कफ क्षीण होता है. उस समय वाय पित्त को उसके स्थान से लेकर शरीर में इधर-उधर दौड़ता है। जिससे कि फटने की सी दर्द, जलन, यकान और निर्वलता उत्पन्न होती है। शारीर में कफ के प्रकृत अवस्था में होने से, पित्त के खीण होने पर कृपित बकबान वायु कफ के साथ मिलकर वेदना, जड़ता, ठण्डक और भारीपन शरीर में जल्पन करती है। शरीर में कफ क्षीण हो, पित्त कपित हो, वाय प्रकृति रूप में हो, तो पित्त बाय की गति बन्द करके जलन और दर्द उत्पन्न करता है। कफ समानावस्था में हो, पित्त कृपित और वायु का क्षय हो तो, कफ को रोककर पित्त शरीर में तन्द्रा अर्थात् आलस्य, भारीपन और ज्वर उत्पन्न कर देता है। कफ बढ़ा हुआ हो, पिरा क्षीण हो, और वायु समानावस्य हो, तो कफ वायु की गति को बन्द करके ठण्डक, भारीपन और ज्वर उत्पन्न कर देता है! बाय का क्षय हो, पित्त समानावस्था में हो, कफ बढ़ा हुआ हो, तो कफ पित्त की गति को बन्द करके, मन्दाग्नि, शिर का जकड़ना, नींद का आना, आलस्य, प्रहाप हदय राग, शरीर का भारीपन, नख, ओष्ट, आंख आदि की पीलापन तथा थक में कफ और पित्त आने लगता है। वायु क्षीण हा और कफ एवं पित्त दोनों बढे हए एक साथ मिलकर शरीर में अरुचि, अविपाक मोजन का अपचन, पीड़ा, भारीपन, वमन की रुचि, मुख से लार गिरना, पीड़ा, पीलापन, नशा सा, मल त्याग में विषमता, मल का कभी आना कभी नहीं आना, इसी प्रकार अग्नि की विषमता कभी भूख छगना और कभी नहीं छगना ये लक्षण उत्पन्न करते हैं। पित्त के खीण होने पर कफ बाग्र के साथ मिलकर धारीर में जदता. टण्डक, कमी यहां और कमी बहां, अनिश्चित स्थान पर वेदना. भारीपन, अग्नि की निर्वेष्टता, भोजन में अनिच्छा, कुम्पन, नश्च ( मरू, ओष्ट,

आंख ) में चफ़ेद रंग और शरीर में रुखता अर्थात् रूखापन आ जाता है। कफ के क्षीण होने पर, वायु और पित्त दोनों कुपित होकर जो ख्रुखण शरीर में उत्पन्न करते हैं, उनको संक्षेप से तुनो। शिर में चक्कर आना पेंठन की पीड़ा, सुमने की सी दर्द, जलन, शरीर का जटना, कम्मन, अंगों का टूटना, शुष्कता, पीड़ा और धृप में वैठने से जेसे अंग गरम हो जाते हैं ऐसी जलन होती है। वात और पित्त दोनों क्षीण हों, केवल कफ बढ़ा हो तो—सब खोतों को कफ रोक लेता है। इससे क्रियायें नष्ट हो जाती हैं, मूच्छां, जीभ-वाणी का बन्द हो जाना, होता है। कफ और वात के खीण होने पर पित्त गति करता हुआ शरीर के ओज (कान्ति) को चलायमान कर देता है। शरीर में ग्लान, यकान, हिन्दयों की दुर्बलता, प्यास, मूच्छां और चेष्टाओं का नाश हो जाता है। पित्त और कफ के क्षीण होने पर वायु मर्म स्थानों को विशेष रूप में पीड़ित करती है। इससे मनुष्य की संशा (चेजना) नष्ट हो जाती है, अथवा मनुष्य कांपता है।। शप-६१॥

दोषाः प्रवृद्धाः स्वं लिङ्गं दर्शयन्ति यथावलम् । श्रीणा जहति लिङ्गं म्वं, समाः स्वं कर्म कुर्वते ॥ ६२ ॥

बढ़े हुए दोष अपनी शक्ति के अनुसार अपने (स्वाभाविक) लक्षणों को उन्निति की अवस्था में दिखाते हैं। यथा—पित्त का स्वाभाविक लक्षण उष्णत्व है। बढ़ने पर तीव्र उष्णिमा उत्पन्न करेगा। दोष श्रीण होने पर अपने स्वाभाविक लक्षणों को छोड़ देते हैं, जैसे पित्त के श्वीण होने से स्वाभाविक उष्णिमा नहीं रहती। समानावस्था में दोष अपना अपना काम करते हैं ॥ इर॥

वातादीनां रसादीनां मछानामोजसस्तथा । श्वयास्तत्रानिछादीनामुकः संग्रीणछक्षणम् ॥ ६३ ॥ घट्टते सहते शब्द नोचेद्रैवति दूयते । हृदयं ताम्यति स्वल्पचेष्टस्यापि रसक्षये ॥ ६४ ॥ परुषा स्पृटिता मछाना त्वमृक्षा रक्तसंश्वये । मासक्षये विशेषेण रिफ्जमीबोद्रशुष्टकता ॥ ६४ ॥ सम्धीनां स्फुटनं ग्छानिरक्षणोरायास एव च । लक्षणं मेदांस क्षीणे तनुत्वं चोद्रस्य च ॥ ६६ ॥ केश-छोस-नक्ष-सशु-द्विज-प्रपतनं श्रमः । क्षेत्रमास्थक्षये रूपं सन्धिजीवल्यमेव च ॥ ६० ॥ शीयेन्त इव चास्थीनि दुवंछानि छप्नि च । प्रवतं बात्रोगाश्च क्षीणं मळानि देहिनाम् ॥ ६८ ॥ होर्बल्यं मुखरोषश्च पाण्डुत्वं सदनं अमः।
क्रैन्यं मुखरोषश्च श्वीणशुक्तस्य लक्षणम्॥६९॥
क्षीणे शक्कित चान्त्राणि पीडयनिव मारुतः।
स्क्षस्योन्नमयन् कुक्षि तियंग्ध्वं च गच्छिति॥ ७०॥
मूत्रक्षये मूत्रकृच्छ्ं मूत्रवेषण्येमेव च।
पिपासा बाधते चान्य मुखं च परिशुष्यति॥ ८९॥
मलायनानि चान्यानि शून्यानि च ल्युनि च।
विशुष्काणि च लक्ष्यन्ते यथास्वं मलसक्षये॥ ७२॥
दिस्रोति दुवंलोऽभीक्षणं ध्यायति न्यथितेन्द्रियः।
दुरुलायो दुर्मना रूक्षः स्नामश्चेवौजसः स्रये॥ ७३॥

अहारह प्रकार के क्षय-वात, पित्त, कफ ये तीन दोष: रस-रक्त आदि धात. मल. मूत्र, कान का मल, इत्यादि सात मल और ओज इन ( अहारह ) के भ्रीण होने के लक्षण कहते हैं। इनमें वात, पित्त, कफ के श्रीण अवस्था के लक्षण कह दिये हैं। रस के श्रीण होने पर हृदय मथा-बिलोया हुआ प्रतीत होता है. ऊँची आवाज को सहन नहीं कर सकता, हृदय जल्दी-जल्दी चलता है। पीडा होती है. ग्लानि होती है और थोड़ी किया होती है, अथवा थोड़ी चेष्टा में भी हदय में उदिग्नता आ जाती है। रक्त का क्षय होने पर त्यचा कठोर हो जाती है, फट जाती है, झर्रियां पड़ जाती हैं और रूखी बन जाती है। मांस के क्षय होने पर-सारा शरीर क्षीण हो जाता है. परन्त नितम्ब श्रीवा और पेट विशेष रूप से पतले हो जाते हैं। अर्थात् मेद-चर्बी क क्षाण होने पर सन्धियां टटने-फटने लगती हैं. अंगों मं ग्लानि, आलस्य, आंखों पर यकान और पेट पतला हो जाता है। अस्थियों के क्षय होने पर-शिर के बाल, शरीर के रोम, दादी-मुंछ के बाल, दांत, नख गिरने लगते हैं। शरीर थका प्रतीत होता है, और सब सन्वियां शिथिल पड़ जाती हैं। मजा के श्रीण होने पर-अस्थियां मुरझाती गिरती हुई प्रतीत होती हैं, अस्थियां निर्वल और छोटी ( हलकी ) हो जाती हैं और बातरोग जोर कर जाते हैं. निरन्तर बात रोग रहने खगता है। शक के श्रीण होने पर-शारीर में निर्वलता, मुख में सूखापन, चेहरे पर पीलास, पीड़ा, थकान, पुरुषत्व की न्यूनता, सम्भोग समय में शुक्र का अभाव रहता है। मल के धीण होने पर-वायु आंतों ( अन्तड़ियों ) को दवाती दुःखी करती प्रतीत होती है। शरीर अन्दर और बाहर से रूख हो जाता है। बाय पेट को ऊपर उठाती हुई तिरछी या ऊपर को जाती है ( नीचे नहीं जाती )। मूत्र के

अय होने पर—मूत्र कठिनाई से थोड़ा-थोड़ा आता है, मूत्र का रंग बदल जाता है। प्यास बहुत लगती है, गला और सुल स्एलता है। कान, नाक, आंल मुख और खचा (रोम क्प) इन इन्द्रियों के मलों का खय होने से सून्यता, (ज्ञान की कमी), तथा रूखता और हलकापन इन इन्द्रियों में अपने-अपने मल के खय होने से उत्पन्न हो जाता है। ओज (कान्ति) के खीण होने पर—मनुष्य डरने लगता है, निर्वल हो जाता है, वार-यार सोचने लगता है, विन्ता करने लगता है. इन्द्रियों का जान टीक नहीं रहता, पीइन्त हो जाता है। इग्रेर रूखा और हुर्बल हो जाता है। इर्वर जाती है, मन अनवस्थित हो जाता है, इग्रेर रूखा और हुर्बल हो जाता है। इर्वर इंग्र जाता है।

हृदि तिष्ठति यच्छुद्धं रक्तमीयत्सपीतकम् । ओजः शरीरे संख्यातं तन्नाशाना विनश्यति ॥ ७४ ॥ ( प्रथमं जायते ह्योजः शरीरेऽस्मिन् शरीरिणाम् । सर्पिर्वर्णं मधुरसं लाजगन्धि प्रजायते ॥ १ ॥ भ्रमरेः फलपुष्पेद्रयो यथा संह्रियते मधु । एवमोजः स्वक्रमेद्रयो गुणैः संह्रियते नृणाम् ॥ २ ॥ )

ओज का स्वरूप — हृदय के अन्दर जो शुद्ध (निर्मल) और लाल तथा थोड़ा सा पीला रस आदि धातुओं का सार स रहता है, उसे 'ओज' कहते हैं। इसके नष्ट होने से मनुष्य भी नष्ट हो जाता है। जिस प्रकार कि भौरे फल और पुष्पों से मधु का संचय करते हैं, उसी प्रकार मनुष्यों के धारीरिक गुणों से ओज का संग्रह किया जाता है। धरीरघारियों के धारीर में सबसे प्रथम ओज उराज होता है। यह ओज घी के समान रंग में, मधुर-रस, और इसमें लाजा के समान (लाजा धान की खील के समान ) गन्य होती है। ए४॥

व्यायामोऽनशनं चिन्ता रूझालपप्रमिताशनम्। बातातपौ भयं शोको रूझपानं प्रजागरः॥ ७५॥ कफ्शोणित-शकाणां मछानां चातिवर्तनम्। काळो भूतोपघातश्च ज्ञातव्याः ऋयहेतवः॥ ७६॥

खय के कारण—क्यायाम का अधिक करना, उपवास करना, चिन्ता करना, रूख, योड़ा और एक ही रस का खाना, वायु का या धूप का सेवन, भय, धोक, रूख गुणवाले पदार्थों का पीना, रात में जागना, करू, रक, शुक्र, मल इनका अधिक श्वाम करना, खढावस्था, भूत अर्थात् सुक्रम किमि आदि का आक्रमण, इन कारणों से अद्वारह प्रकार का खय होता है।। ५५,-५६।।

गुरु-स्निग्धाम्छ-छवणं भजतामतिमात्रशः ।
नवमन्नं च पानं च निद्रामास्यासुखानि च ॥ ७० ॥
स्यक्त-व्यायाम-चिन्तानां संशोधनमकुर्वताम् ।
इक्टेष्मा पित्तं च मेदश्च मांसं चातिप्रवर्धते ॥ ७० ॥
तैराष्ट्रतगतिर्वायुरोज आदाय गच्छति ।
यदा बस्ति तदा कच्छो मधुमद्दः प्रवर्तते ॥ ७९ ॥
समारुतस्य पित्तस्य कफस्य च मुद्दुर्मृद्धः ।
दर्शयत्याक्वतिं गत्वा क्षयमाप्याय्यते पुनः ॥ =० ॥
षपेक्षयाऽस्य जायन्ते पिडकाः सप्त दारुणाः ।
मासलेष्ववकाशेषु मर्मस्विप च सन्धिषु ॥ =१ ॥

मधुमेह का कारण—अित मात्रा में गुरु, स्तिन्ध, खट्टे या नमकीन पदायों के खाने से, नवीन (नवीन ऋषु के चावल-गेहूँ आदि) अन्न या नया पानी (वरसात का पानी, क्ओं या नदी से पीने पर) अधिक सोने से, पेश आरामतळवी का जीवन विताने से, व्यायाम और चिन्ता न करने से, वमन विरेचन कमों के न करने से, कफ, पिन, मेद और मांव बहुत बढ़ जाते हैं। इनके बढ़ने से मार्गों के रुक जाने से वायु आंज धातु को लेकर मूचाश्य (मूत्रसंस्थान) में चली जाती है। तब कृष्ट साध्य 'मधुमेह' रोग उत्पन्न होता है। बढ़े हुए बात, पिन, कफ के लक्षण प्रथम प्रकट होते हैं। कुछ समय पीछे इन्हीं दोषों की श्वीणता (श्वय) के लक्षण दीखने लगते हैं, और फिर बढ़े हुए दोषों के लक्षण दिखाई देने लगते हैं। इस समय उपेक्षा करने से सात भ्यानक पिड़कार्ये अधिक मांव से युक्त स्थानों में, मर्मस्थानों में और सन्धियों में उत्पक्क हो जाती हैं। ७५—८१।।

शराविका कच्छपिका जालिनी सर्वपी तथा।
अलजी विनताल्या च विद्रधी चेति सप्तमी।। ८२।।
अन्तोक्षता मध्यनिम्ना श्याचा क्लेद्रजान्विता।
शराविका स्यारिपडका शरावाक्षतिसंस्थिता।। ८२।।
अवगाडाति-निस्तोदा महावास्तु-परिम्रहा।
स्रह्मणा कच्छपपृष्ठाभा पिडका कच्छपी मता।। ८४।।
स्तव्या शिराजालवती स्निग्यस्नावा महाशया।
क्जा-निस्तोद-बहुला स्पूस्मच्छद्वा च जालिनी।। ८४॥
पिडका नातिमहती शिम्रपाका महाकजा।

सर्षपी सर्षपामाभिः पिडकाभिश्चिता भवेत् ॥ २६ ॥ दहति त्वचमुत्थाने तृष्णा-मोह-ज्वर-प्रदा । विसर्पत्यितशं दुःखादहत्यग्निरिवास्त्री ॥ ८० ॥ अवगाढ-रुजा-क्सेदा पृष्टे वाऽप्युदरेऽपि वा । महती विनता नीसा पिडका विनता मता ॥ ८८ ॥

सात पिड़कार्ये—शराविका, कच्छपिका, जालिनी, सर्पपी. अञ्जी, विनता और विद्विधि ये सात प्रकार की विद्वकार्ये उत्पन्न होती हैं। किनारों से ऊँची और बीच से दबी, ब्याव अर्थात् ऊदे रंग की, स्नावयुक्त और पीड़ायुक्त, यह पिड़का शराव (परई, सकोरा के ) के आकार की होती है, इसे शराविका कहते हैं। जो गम्भीर वेदना वाली दर्दयुक्त, महावस्तु का आश्रय करके रहती है [ बहुत अधिक स्थान घेरा हो ] ऊपर से चिकनी और कछुवे की पीठ के समान अपर से उठी पिड़का 'कच्छपी' होती है। जड़ ( न हिलने वाली ). शिराओं के जालयुक्त, चिकने सावयुक्त, बड़े आशय में आश्रित, दर्द और चुमने की सी वेदनायुक्त तथा छोटे-छोटे छेदों से घिरी पिइका 'जालिनी' होती है। बहुत बड़ी नहीं जल्दी पकने वाली, बहुत वेदना युक्त, सरसों के आकार की छोटी-छोटी पिडकाओं से विरो पिड़का 'सर्पपी' है। अलजी पिड़का के उत्पन्न होने पर त्वचा जलने लगती है, तृष्णा, मृन्छी, ज्वर होता है। रात दिन दुःखी करती है, अग्नि के समान दःख से रोगी जलता है, इसका नाम 'अडजी' है। जिस में साब बहुत गाढ़ा हो, बहुत सख़त वेदना हो, स्नाव हो, पिइका पीठ या उदर में हो, बहुत बड़ी, दबी हुई सी, नीले रंग की पिडका को 'विनता' **क**हते हैं ॥ ८२-८८ ॥

विद्विधि द्विविधामाहुर्वाद्यामाध्यन्तरी तथा।
वाद्या तवस्तायु-मांसीत्था कण्डराभा महाकजा ॥ = १॥
शीतकात्रविदाद्युष्ण-रूक्ष-शुष्कातिभोजनात्।
विरुद्धाजीण-संक्षिष्ठ-विषमासात्स्य-भोजनात्॥ ६०॥
व्यापत्र-बहु-मद्यत्वाद्वेगसंधारणाच्छ्रमात्।
जिद्या-व्यायाम-शयनाद्तिभाराष्ट्यमेथुनात्॥ ६९॥
अन्तःशरीरे मांसास्रगाविशन्ति यदा मछाः।
तदा संजायते प्रन्थिगम्मीरस्थः सुदाक्णः॥ ६९॥
इत्ये क्छोम्म वकृति सीहि कुक्षी च वृक्षयोः।
नाध्यां वक्ष्यणयोवापि वस्तौ वा तीववेदनः॥ ६३॥

दुष्टरक्तातिमात्रत्वात्स वै शोधं विद्वाते ।
ततः शोधविदाहित्वाद्विद्वधीत्यभिधोयते ॥ ९४ ॥
व्यथच्छेद-भ्रमानाह-शब्द-स्फुरण-सर्पणेः ।
वातिकीं, पैत्तिकीं तृष्णा-दाह-मोह-मद-व्वरैः ॥ ९४ ॥
जम्मोत्व्वदेशारुचि-स्तम्म-शीतकैः इलैप्मिकीं विदुः ।
सर्वासु च महच्छूलं विद्वधोपूपजायते ॥ ६६ ॥
तप्तैः शकेर्यथा मध्येतोत्सुकैरिव दृह्यते ॥ ८७ ॥
विद्वधी व्यस्त्वतां याता वृश्चिकैरिव दृहयते ॥ ८७ ॥
विद्वस्मारुणं सावं फेनिलं वातविद्वधी ॥ ८८ ॥
तिद्ध-माष-कुल्ल्योद-संनिमं पित्तविद्वधी ॥ ८८ ॥
इलेष्मिकी स्रवति श्वेतं बहलं पिच्छलं बहु ।
लक्षणं सर्वमेवैतद्वजते सान्निपातिकी ॥ ९८ ॥

विद्विधि पिडका दो प्रकार की होती है यथा- बाह्या और आभ्यन्तरी। इनमें बाह्या विद्रिध त्वचा, स्नायु और मांस में उत्पन्न होती है, इसका आकार कण्डरा के समान होता है, इसमें बहुत बेदना होती है। अन्तः बिद्धि का निदान कहते हैं- ठण्डा भोजन, दाह करने वाला भोजन, उच्छा, रूक्ष, श्रष्क भोजन के खाने से, बहुत खाने में, विरुद्ध भोजन से अजीर्णावस्था में भोजन करने से, संकीर्ण ( अर्थात् मिश्रण किये खाने से ) विषम भोजन से, प्रकृति के प्रतिकृत भोजन से, व्यापन अर्थात् दूषित भोजन से, बहुत मद्यपान से, उपस्थित वेगों को रोकने से, परिश्रम से, कुटिल व्यायाम (अंगों को अनचित रूप से मोडने-तोडने ) से, कटिल शयन (टेढा-मेढा होकर सोने ) से, बहुत बोझ उठाने से, बहुत मार्ग चलने से, बहुत मैथुन के कारण जब मल (बात, पित्त, कफ़) शरीर के अन्दर मांस और रक्त में घस जाते हैं. तब गहरी और कठोर गांठ उत्पन्न हो जाते हैं। गांठ उत्पन्न होने के स्थान-हृदय, क्लोम ( पित्ताश्य या आमाश्य ), यकृत, प्लोहा, कुक्षि (पाश्वों) में. वृक्कों ( गुदों ) में. नामि में, यंक्षण ( जांच की सन्धियों ) में और बस्ति ( मुत्राद्य ) में उत्पन्न होती है और यहां तीव बेदना होती है। रक्त के बहत अधिक वृष्ट होने से विद्रिध शीघ्र विदग्ध होने खगती है. विदग्ध होने से ही इसको 'विद्वधि' कहते हैं।

वातजन्य विद्वधि में बीधने के समान, काटने के समान छेदने के समान पीड़ा होती है, चक्कर आता है, अफरा, शब्द सुनाई देता है, स्फुरण, धड़कनः और वर्षण होता है। पित्तजन्य विद्विष में—प्यास, जलन, मूर्च्छां, मद और ज्वर होता है। कफजन्य विद्विष में—जम्माई, वमन, भोजन में अफिन, हारीर की जहता और टण्डक होती है। सव विद्विष्यों में बहुत अधिक श्रू उत्पन्न हो जाता है। गरम शस्त्रों से वित्व प्रकार कोई मसल रहा हो, या गरम बस्तुओं में कोई जला रहा हो, ऐसा प्रतीत होता है। \* विद्विष्य के पकने पर विच्छुओं के काटने के समान दर्द होता है।

अब साब के लक्षण कहते हैं—साब व लक्षण—जां साब पतला, रूख, हाल और शागदार हो तो उसे वातज विद्विष का साब, जो साब तिल, उड़द, कुलधी के पानी के समान हो तो पित्तज विद्विष का और जो साब करेत, घना, चिकना और मात्रा में बहुत हो तो कफल विद्विष का होता है। संनिपातजन्य विद्विष में सब दोषों के लक्षण होते हैं॥ ८६-६६ ।

अथासां विद्रधीनां साध्यासाध्यत्व-विशेष-ज्ञानार्थं स्थानकृतं लिङ्ग-विशेषमुण्देस्यामः—तत्र प्रधानमर्भजायां विद्रध्यां हृद्धहुन-तमक-प्रमोह-कासाः, क्रोमजायां पिपासा-मुख्य-शोप-गल-प्रहाः, यकृज्ञायां श्वासः, प्लीहजायामुच्छ्वासोपरोधः, कुक्षिजायां कुक्षिपश्चीन्तरांसश्छं, वृक्ष-जायां पाइव-दृष्ट-कटि-प्रहः, नाभिजायां हिक्का, वङ्क्षणजायां सर्विथसादः, बस्तिजायां कुच्छु-पृति-मृत्र-वर्षस्त्वं चेति॥ १००॥

पक्षप्रभिन्नासूर्ध्वजासुँ मुखात्स्नावः स्त्रवति, अधोजासु गुदान्, दभयतस्त नाभिजासु ॥ १०१॥

तासौ हुन्नाभिवस्तिजाः परिपकाः सान्निपातिकी च मरणाय, अवशिष्टाः पुनः कुशलमाशुप्रतिकारिणं चिकित्सकमासाद्योपशाम्यन्तिः, तस्माद्चिरोत्थिता विद्वधि शख्य-सर्प-विद्युद्दिन-तुल्यां स्नेह-स्वेद-विरेच-नेराह्वेबोपकामेत् सर्वशो गुल्मवचेति ॥ १०२ ॥

अब इन बिद्रिधियों के साध्य-असाध्य जानने के लिये स्थानजन्य विशेष लक्षण बतलाते हैं। यथा—प्रधान मर्मस्थान (हृदय) में उत्तरज विद्रिध में हृदय का संबहन, तमक (आंखों के आगे अन्वेरा) सांस, मून्कां, कास शंता है। क्छोमजन्य विद्रिध में प्यास, मुख का स्वता, गलेका ककना, यकुत्-जन्य विद्रिध में प्यास, मुख का स्वता, गलेका ककना, यकुत्-जन्य विद्रिध में न्वास, और प्लीशजन्य विद्रिध में दवास की रकावट और मूर्कां, कुक्षि में विद्रिध होने पर कुख और पार्श्व के बीच में शुल और उसी पार्श्व के

कई स्थानों पर कलिकाता की छपी पुस्तकों में निम्न पाठ है—
 "श्रकाक्रीभिक्यत इव चोल्मुकेरिव दहाते ॥"

के कन्धे में दर्द हाता है। वृक्कजन्य विद्रिधि में पीठ का अकबना, कमर का जकब जाना, नामिजन्य विद्रिधि में हिचकी, वंद्यणजन्य विद्रिधि में जांवों में दर्द, बस्तिजन्य विद्रिधि में मूत्र में इन्च्यूता, दुर्गन्धयुक्त मूत्र, और वद्बूदार मळ आता है। हृदय, कलोम, यक्कत्, प्लीहा, और कृश्धि की विद्रिधियों के पककर पूटने से खान मुख से, और नामि के नीचे वंद्यण एवं बस्ति की विद्रिधियों के फटने से गुदा के मार्ग सं तथा नामि की विद्रिधि के फटने से मुख और बस्ति में उत्पन्न विद्रिधि के फटने से मुख और बस्ति में उत्पन्न विद्रिधि के फक्ने पर और सिल्पातजन्य विद्रिधि मृश्चुकारक हांती हैं और शेव विद्रिधियां कुशल चिकित्सक से शीव्र प्रतिकार करने पर शान्त हो जाती हैं। इसिल्ये जल्दी ही नवीन विद्रिधि को जो कि श्रम्भ, पर्प, बिजर्ला और अग्नि के समान पीझादायक है, उसकी स्तेहन, विरेचन द्वारा शीव्र विकित्सा करे। उनकी गुल्मों की मांति सम्पूर्ण चिकित्सा करनी चाहिये॥ भवन्ति चान्न—विना प्रमेहमप्येता जायन्ते दृष्टमेदसः।

ताबचैता न ठक्ष्यन्ते याबद्वास्तुपरिम्रहः॥ १०३॥
शराविका कच्छिपका जाळिनी चेति दुःसहाः।
जायन्ते ता झतिबलाः प्रभूत-श्रुष्म-भेदसाम्॥ १०४॥
सर्षपी चाळजी चेव विनता विद्रधी च याः।
साध्याःपिचोल्वणास्ता हि संभवन्त्यल्पमेदसाम्॥ १०४॥
मर्भस्वंसे गुदे पाण्योः स्तने सन्धिषु पादयोः।
जायन्ते यस्य पिडकाः स प्रमेही न जीवति॥ १०६॥
तथाऽन्याः पिडकाः सन्ति रक्तगीतासिताष्ठणाः।
पाण्डुराः पाण्डुवर्णाश्च मस्माभा मेचकप्रभाः॥ १००॥
मृद्ध्यश्च कठिनाश्चान्याः स्यूजाः स्कृत्मास्तथाऽपराः।
मन्दवेगा महावेगाः स्वल्पश्चा महाकजाः॥ १००॥
सा बुद्धवा माहतादीनां यथास्वेहेतुळक्षणैः।
कृयादुपाचरेषागु प्रागुपद्रवदर्शनात्॥ १०६॥

ये पिड़कार्ये मेद के दुष्ट होने पर बिना प्रमेह के भी उत्पन्न हो जाती हैं, खीर जब तक कि 'वास्तुपरिम्रह' अर्थात् स्थान को चारों ओर से पकड़ नहीं छेतीं, तब तक इनका पता नहीं चलता। शराविका, कच्छपिका और जालिनी ये कठिनाई से सहन की चा सकती हैं। जिन में कफ और मेद अधिक होते हैं, उन में ये उत्पन्न होती हैं और बहुत बख्वान् होती हैं। सर्वाम, अक्बी, बिनता

और बिद्रिष्टि ये पिस की अधिकता से होती हैं और ये साध्य हैं, ये योड़ी चर्वावालों में होती हैं। जिस प्रमेह रोगी के मर्म (हृदय, वस्त, और नामि) में, कन्वे, गुदा, हाय, स्तन, सन्धियों और पांव में पिडकार्ये उत्यव होती हैं, वह प्रमेह का रोगी नहीं बचता। इसी प्रकार अन्य दूसरी और मी पिडकार्ये हैं जो लाल, पीली, काली, पाण्डुर (धूसर) पीले रंग की, राख अर्थात् भस्म के समान; काले बालों की लाया जैसी, कुछ मृदु, कुछ किंटन, कुछ वहीं, कुछ छोटी, कुछ मन्द वेग, कुछ तीब हैंवेग, कोई योड़ी वेदनावाली, कोई बहुत दर्दवाली होती हैं। इन वात, पिस, कफ की विद्रिधियों को इनके अपने अपने अक्षणों में पिह्चान कर उपद्रवों के उत्पन्न होने से पूर्व ही चिकित्सा करनी चाहिये।। १०३-१०९ ॥

तृद्-धास-मास-संकोथ-मोह-हिक्का-मद-ज्वराः । वीसर्प-मर्म-संरोधाः पिडकानामुपद्रवाः ॥ ११०॥

उपद्रव—प्यास, श्वास, मांस का संकोच, म्हर्का, हिचकी, मद और ज्बर, बीसर्प, और हृदय आदि मर्म का अवरोध, ये पिडकाओं के उपद्रव हैं ॥११०॥

क्षयः स्थानं च वृद्धिश्च दोषाणां त्रिविधा गतिः। ऊर्ध्व' चाधक्ष तिर्येकु च विज्ञेया त्रिविधाऽपरा ॥ १११ ॥ इत्युक्ता विधिभेदेन दोषाणां त्रिविधा गतिः। त्रिविधा चापरा कोष्ठ-शाखा-मर्मास्थि-सन्धिषु ॥ ११२ ॥ चय-प्रकोप-प्रशमाः पित्तादीनां यथाक्रमम्। भवन्त्येकैकशः षटसु कालेष्वभ्रागमादिषु ॥ ११३ ॥ गतिः कालकृता चैषा चयाद्या पुनरूच्यते। गतिश्च द्विविधा दृष्टा प्राकृती वैकृती चया।। ११।। पित्तादेवोध्मणः पक्तिराणामुपजायते। तश पित्तं प्रकृपितं विकारान् कुरुते बहुन् ॥ ११४ ॥ प्राकतस्य बलं इलेप्सा विकतो मल उच्यते। स चैवौजः स्मृतः काये सँ च पाष्मोपदिश्यते ॥ ११६ ॥ सर्वा हि चेष्टा वातेन स प्राणः प्राणिनां स्मृतः । तेनैव रोगा जायन्ते तेन चेवोपरुष्यते ॥ ११७ ॥ नित्यसंनिहितामित्रं समीक्ष्याऽऽत्मानमात्मवान् । नित्यं युक्तः परिचरेदिच्छन्नायुर्गनत्त्ररम् ॥ ११८ ॥ दोषों की गति तीन प्रकार की होती है-खय (घटना), स्थान (तम सहका),

दोषों की गति तीन प्रकार की होती है—खय (घटना), स्थान (खब रहवा), और इदि (बहुना), क्षथवा (ऊर्ष्व) ऊपर जानर, (क्षथः) नीचे जाना और (तिर्यक्), तिरछा जाना ये तूचरी प्रकार की दोषों की गति हैं। विधि

मेद से दोषों को तीन प्रकार की गति कह दी, एक और प्रकार से भी तीन प्रकार की गति होती है यथा-कोछ, शाखा, एवं मर्मारिय और सन्धि इत्यां अगृतओं में एक-एक दोष की तीनों जातियां होती हैं। यथा-वर्षा अगृत में पित का संचय, शरद ऋतु में प्रकोप और हेमन्त में शान्ति । प्रीष्म में वायु का संचय, वर्षा में प्रकोप तथा शरद में शान्ति । हेमन्त में कफ का संचय वसन्त में प्रकोप और ग्रीष्म में कफ की शान्ति होती है। दोषों के संचय आदि की गति दो प्रकार की है। यथा-प्राकृत और वैकृत। पित्त का वर्षा करत में संचय होना प्राकृत गति है और वसन्त में संचय होना वेकृत गति हैं। इसी प्रकार कफ का हैमन्त में संचय होना प्राकृत और वर्षा में संचय होना वेंकृत है, वायु का मीष्म ऋतु में संचय होना प्राकृत और शरद् में संचय होना वैकृत है। प्राकृत स्वास्थ्यावस्था, वैकृत करणावस्था है, इस प्रकार से पित्त आदि दोषों की भी दो प्रकार की गति है। मनुष्यों का पाचन पित्त की ही गरमी से होता है और वह पिरा विकत होकर बहत से रोगों को उत्पन्न करता है। प्राकत स्वास्थ्यावस्था में स्थित कप शरीर का बल, और आजरूप होता है, परन्तु यही विकत, रुग्णावस्था में मल और पाप्मा अर्थात पापरांग उत्पन्न करता है। वाय के कारण ही शरीर की सब चेष्टाएं, कियायें होती हैं। यही वाय प्राणियों का प्राण है। इस के विकृत होने पर रोग उत्पन्न होते हैं. और इन्हीं रोगों से इसी विकृत वायु से मनुष्य मर जाता है। मनुष्य को चाहिये कि वह समझ ले कि शत्रु ( वैकृत, पित्ता, वायु, कफ ये कीष ) सदा समीप में खड़े हैं, इसिलये अपने कल्याण में मन को लगाकर प्रशस्त मन से परीक्षा करके निस्य ही न जानेवाली दीर्घ आयु की सदा इच्छा करता हुआ दीर्घायु होने का प्रयत्न करे ।१११-११८। तत्र इलोकौ । शिरोरोगाः सहदोगा रोगा मानविकल्पजाः ।

क्षयाः सपिडकाश्चोक्ता दोषाणां गतिरेव च ॥ ११६ ॥ कियन्तःशिरसीयेऽस्मिन्नध्याये तत्त्वदर्शिना । ज्ञानार्थे भिषजां चैव प्रजानां च हित्तैषिणा॥ १२० ॥

शिरोरोग, हृदय के रोग, दोषों के परिमाण मेद से होनेवाले रोग, दीषों के ध्वय से, पिड़कार्ये, दोषों की गति, इन सब बातों का तत्त्वदर्शी महर्षि ने 'कियन्त:शिरसीय' अध्याय में, वैद्यों के ज्ञान और प्रजाओं की मंगलकामना से उपदेश किया है ॥ ११६-१२०॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने रोगचतुष्के कियन्तःशिरसीयो नाम सप्तदशोऽध्यायः ॥ १७ ॥

#### अष्टादशोऽध्यायः ।

### अथातिक्याभेधीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

इसके आगे 'त्रिशोयीय अध्याय' का व्याख्यान करेंगे, जैसा मगवान् आत्रेय ने कहा था ॥ १-२ ॥

त्रयः शोथा भवन्त वात-पित्त-रुडेष्म-निमित्ताः । ते पुनिर्द्विषधाः निजागन्तुभेदेन । तत्राऽऽगन्तवरुछेदन-भेदन-क्षणन-भञ्जन-पिच्छनोत्पेषण-प्रहार-वध-वन्धन-वेष्टन-उधन-पीडनादिभिर्वा भज्ञातक-पुष्प-फर्छ-रसात्मगुप्ता-सूक-किमिश्काहितपत्र-छता-गुत्म-संस्पर्शनैर्वा स्वेदन-परिसर्वणावमूत्रणेवा विषिणां, सविषाविष-प्राणि-दंष्ट्रा-दन्त-विषाण-नख-निपातैर्वा सागर-विष-वात-हिम-दहन-संस्पर्शनेर्वा शोथाः समुपजायन्ते । ते पुनर्वथास्यं हेतुजैर्व्यञ्जनैरादायुष्ठभ्यन्ते निजन्यञ्जनैकदेशविपरीतः, बन्ध-मन्त्रागद-प्रछेप-प्रताप-निवीपणादिभिञ्चोपक्रमंत्रपक्रम्यमाणाः प्रशा-नितमापद्यन्ते ॥ ३ ॥

शोथ (सूजन) तीन प्रकार का है। १. वात सं, २. पित्त से और ३. कफ से। यह तीन प्रकार का शांथ फिर दो प्रकार का है। (१) शरीर में उत्पन्न होने बाला निज और (२) बाहर कारण से उत्पन्न होने वाला आगन्त । इन में आगन्त शोथ छेदन ( दो खण्ड करना ), मेदन (फाइना ), क्षणन ( चर्ण करना ), भक्षन ( तोइना, सर्जरी करना ), पिच्छन ( बहुत देशना ), टरपेयण ( शिला पर पीसने की भांति पीसने ) से, वेष्टन ( रज्ज आदि स लपेटना ), प्रहार (चोट ), वध (मारने ) से, बन्धन (बांधना ), ब्यधन (बीधना ), पीइन और (दवाने ) आदि से उत्पन्न होता है अथवा भिछावे के पष्प या फल अथवा रसके लाने से. आत्मगुप्ता (कौंच की फली). शक. क्रामश्क (रोवें वाला कीड़ा ), अहितपत्र ( बिच्छू बूटी के पत्र ), लता (बेल) गुल्म ( झंकार झाड़ों ) के स्पर्श से आगन्तु शांथ उत्पन्न होता है अथवा विषयक्त प्राणियों के पसीने से. शरीर पर चलने फिरने से, इन के मूत्रों से. विषेठ प्राणियों के जाढ, दांत, सींग, नख आदि के प्रहार से, कृत्रिम विषयुक्त वाय. बरफ या अग्नि के स्पर्ध से आगन्त शोथ उत्पन्न होता है। ये आगन्त शोध प्रथम कारणों से उत्पन्न लक्षणों से प्रकट होते हैं। आगन्त शोथ या रोग में व्यथा प्रथम उत्पन्न होती है. और पीछे शरीर के दोशों से सम्बन्धित होते हैं।

ये शोध बन्धन ( सुखप्रद लेप आदि की पद्दी बांघने से ), मन्त्र से, ओषध, प्रलेप, प्रताप, निर्वापण ( सेक आदि द्वारा वायु को निकालने से ) एवं शोधन रोपणादि से चिकिस्या करने पर शान्त हो जाते हैं ॥ ३॥

निजाः पुनः स्तेह-स्वेदन-समन-विरेचनास्थापनानुवासन-शिरोविरे-चनानामयथावत्प्रयोगान् मिथ्यासंसर्जनाद्वा छर्घ छसक विसूचिका-धा-स-कासातीसार-शोष-पाण्डुरोग-ज्वरोदर-प्रदर-भगन्दराशों-विकारातिक-घणैर्वो कुष्ठ-कण्डू-पिडकादिभिर्वा छर्दि-स्रवथ्द्गार-सुक-वात-मूत्र-पुर्रा-प-वेग-विधारणैर्वा कर्म-रोगोपवासातिकर्षितस्य वा सहसाऽविगुर्वम्छ-छवण-पिष्ठान्न-फल-शाक-राग-दिध-हरीतक-मद्य-मन्दक-विरुद्ध-द्वन-श्क् शमी-धान्यानूपौदकपिशितोषयोगात् मृत्यङ्क-छोष्ट-भक्षणाञ्चवणातिभक्ष-णाह्या गर्भ-संपीदनादाम-गर्भ-प्रपतनात् प्रजातानां च मिथ्योपचारादु-दीणदोषत्वाच शोथाः प्रादुर्भवन्तीत्युक्तः सामान्यो हेतुः॥ ४॥

'निजा' अर्थात् शरीर के अन्दर स्वतः उत्पन्न होनेवाले शोध—स्नेह, स्वेद, वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन और शिरोविरेचन के अति या हीन अथवा मिथ्या योग से, इन कमों के पीछे अपथ्य से, बमन, अल्डसक, विष्-चिका, स्वास, कास, अतिसार, शोध, पाण्डु रांग, ज्वर, उदर रोंग, प्रदर, भगन्दर, अर्श रोंग से, संशोधन कमें से, कुछ, खाज, पिश्रका आदि से, छींक, वमन, डकार, खुक, वायु और मल के उपस्थित वेगों को राकते से और संशोधन कमों से उत्पन्न रोगों से, उपवास से, शरीर के बहुत कर्षण से, एक-दम से बहुत भारी. खहे, नमकीन पदायों के खाने से, पीठी से बने भोजनों से, फल, शाक, रांग ( रायता ) पाइन, ( खीर आदि ), दही, हरी भाजी, मद्य, मन्दक-धींमे पड़े उतरे मद्य को पीने से, अंकुरित अन्त, नवीन अन्न से, शूक शान्य-चावल गेहूँ आदि, श्रमीधान्य उद्दर मूँग आदि, जल्चर प्राणियों के मांस के सेवन से, मिटी, कीचड़, मिटी का देला इनके खाने से नमक के अधिक खाने से, गर्भ पर दवाव पड़ने से, गर्भपात से, प्रवत्न के पक्षात् उचित परिचयां न होने से, दोषों के बढ़ने से शोध उत्पन्न होता है। ये श्ररीर जन्य शोधों के सामान्य खक्षण हैं ॥ ४ ॥

अयं त्वत्र विशेषः—शीत-रूख-छघु-विशद-श्रमोपवासातिकर्षण-स्-पणादिभिवीयुः प्रकृपितस्बङ्-मास-शोणितादीन्यभिभूव शोधं जनवात । स क्षिप्रोत्थापनप्रशमो भवति तथा श्यावारुणवर्णः प्रकृतिवर्णो वा, बक्तः स्पन्दनः सर-परुष-भिन्न-त्वग्लोमा छिषात इव भिषत इव पीट्यत इब स्वीभिरिव तुद्यते पिपीछिकाभिरिव संसूप्यते सर्वप-कल्काबिह्य इव विभिविभायते संकुच्यते आयम्यत इति वात्रशोधः ॥ ५॥

खण्ण - तीक्ष्ण - कटुक-क्षाग्-छवणाम्छाजीर्ण - भोजनैरम्न्यातप-अतापेश्च पित्तं प्रकृषितं त्वब्दमांसशोणितान्यभिभूय शोशं जनयति । स क्षिप्रोत्यानप्रक्षमो भवति कृष्ण-पीत-तील-ताम्रावभास उष्णो मृदुः कपिल-ताम्र-छोमा उष्यते दूयते दहाते धूप्यते ऊष्मायते स्विचिति क्लिचते न ब स्पश्चमुष्णं वा सुपूयत इति पित्तशोशः॥ ६॥

गुरु-मधुर-शीत-स्निग्धैरतिस्वप्न-ज्यायामादिभिश्च श्लेष्मा प्रकुपितः त्वद्ध-मांस-शोणितादीन्यभिभूय शोधं जनयति । स कृच्छ्रोत्थानप्रशमो भवति, पाण्डुः श्वेतावभासः स्निग्धः श्लक्ष्णो गुरुः स्थिरः स्त्यानः शुक्लाप्ररोमा स्वर्शोष्णसहश्चेति श्लेष्मशोथः ॥ ७ ॥

यथास्वकारणाकृतिसंसगोद् द्विदोषजास्त्रयः शोथा भवन्ति ॥=॥ यथास्वकारणाकृतिसन्निपातात्सान्निपातिक एकः ॥ १ ॥

एवं भेदप्रकृतिभैस्ताभिभिद्यमानो द्विविधिक्षविधश्चतुर्विधः सप्त-विधश्च शोथ उपलभ्यते, पुनञ्चैक एव, उत्सेधसामान्यादिति ॥ १० ॥

इनमें इतना विशेष है कि —शीत, रूख, लघु, विशद अन्न, खानपान, परिश्रम, उपवास, वमन विरेचनादि कमों के बहुत करने और उपवास आदि से वायु कृषित होकर त्वचा, मांस, रक्त और मेद आदि, धातुओं पर अधिकार कर शोध को उत्पन्न करता है। यह वातजन्य शोध जल्दी ही उत्पन्न होता और जल्दी ही शान्त हो जाता है। इस का रंग काला सा या लाल-काला अथवा स्वामाविक रंग का रहता है। यह शोध गतिशील, धड़कन युक्त, कर्कश, कठोर, त्वचा फटती सी जाती है, और वाल टूट जाते हैं। रोगी को ऐसा प्रतीत होता है कि कोई चीरसा रहा हो, मेदन कर रहा हो, दना रहा हो, सुई चुमाने का सा दर्द होता है, चिजंदियां सी चलती हैं, सरसों पीसकर लेप करने जैसी चिरमराहट लगती है, सिकुड़ता और फैलता है, यह वातजन्य शोध के लक्षण हैं।

गरम, तीक्ष्ण, कडुवे, क्षार, नमकीन और खहे पदायों के खाने से, अजीण अवस्था में भोजन करने से, आग और धूप के ताप के बहुत सेवन से, पित्र कुपित होकर त्वचा, मांस, रक्त पर मबळ होकर घोष उत्पन्न करता है। यह घोष जक्दी ही उत्पन्न होता और जल्दी धानत हो जाता है। इसका रंग काला, पीळा, नीला ताग्वे के समान, स्पर्ध गरम और कोमळ दाळ भूरे या ताग्वे के रंग के हो जाते हैं। यह घोष गरम होता, जलता सा है, पीड़ा देता

है, तपाता है, गरम सा लगता है, पदीना आता है, नरमा जाता है, न तो स्पर्ध स्त्रीर न गरमी को सहन करता है। यह पित्तजन्य शोध है।

भारी, मधुर, बांत, हिनग्ध भोजनों से, बहुत सोने से, ब्यायाम न करने से, ब्लेक्सा कुणित होकर त्वचा, मांस, रक्त पर अधिकार करके घोष उत्पन्न करता है। यह बांध देर में उत्पन्न होता ओर देर में ही बान्त होता है। इसका रंग धूसर (धुमैं का) या बनेत, चिकना, स्नेहयुक्त, भारी, स्थिर (न हिलने वाला), गाहा, बालों का अप्र भाग बनेत हो जाता है, स्पर्ध को और गरमी को सहन कर लेता है, यह कफशांध है।

अपने अपने कारणों से दां दोव कुनित हाकर दो दोवों के ब्रथणों वार्के श्राय को उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार से संवर्ग जन्य शोध ३ प्रकार के हैं।

तीनों दोषों के कारणों के मिळने सं उत्पन्न सानिपातिक शोथ एक प्रकार का है, इस में तीनों दोषों के खबण होते हैं।

इस प्रकार प्रकृति भेद से शोध दां प्रकार के (निज और आगन्तु), तीन प्रकार के (वातज, पिचज, कफज़), चार प्रकार के (वातजन्य, पिचजन्य, कफजन्य, सिजगतजन्य), सात प्रकार के (वातज, पिचज, कफज, बातपैचिक, वातरलेभिक, निचरलैभिक और सिन्पातिक) होते हैं। परन्तु स्कान की दृष्टि से शोध एक ही प्रकार का है, स्कान का होना सब शोधों में सामान्य है।।५-१०।।

भवन्ति चात्र —श्युग्नते यस्य गात्राणि स्वपन्तीव रुजन्ति च ।
पीडितान्युनमन्त्याशु वातशोधं तमादिशेत् ॥ ११ ॥
यक्षाप्यरुणवर्णामः शोयो नक्तं प्रणश्यति ।
स्तेहोष्णमर्दनाध्यां च प्रणश्येत्व च वातिकः ॥ १२ ॥
यः विपासाज्यरार्तस्य दूयतेऽय विद्श्यते ।
खिद्यते क्रियते गन्धी स पैत्तः श्वयशुः स्मृतः ॥१२॥
यः पीत-नेत्र-वन्त्रत्वक् पूर्वं मध्यात् प्रश्यते ।
ततुत्वक् चातिसारी च पित्तशोथः स उच्यते ॥ १४ ॥
यः शीतळः सक्तगतिः कण्डूमान् पाण्डुरेव च ।
निपीडिता नोन्नमित श्वयशुः स कफात्मकः ॥ १४ ॥
यस्य शक्षकुशच्छोणतं न प्रवर्तते ।
कृष्क्रण पिच्छान् स्रवित स चापि कफसंभवः ॥ १६ ॥
निदानाकृतिसंसर्गाच्छवयशुः स्याद् द्विदोषजः ।
सर्वोकृतिः सन्निपाताच्छोयो न्यासिमहेतुजः ॥ १७ ॥

सूजन होने पर जिलका शरीर सोया हुआ, (चेतना, स्पर्ध शान का अभाव) सा प्रतीत हो, पीड़ा होती हो, दबाने पर फिर जल्दी से ऊपर उठ जाता हो. उसे वातजन्य शोथ समझना चाहिये और जिस शोथ का रंग लाल, काला हो, जो सूजन रात्रि में नष्ट हो जाती है, एवं स्वेदन, उष्ण किया अथवा मर्दन से हा जाता है. वह बातजन्य शोथ है। जिस शोथ में रोगी की प्यास बहुत छगे. क्वर की पीड़ा हो, जलन हो, पकता हो, पश्चीना आता हो, नरम पड़ता हो, गन्ध आती हो, वह पित्तजन्य शांथ है। जिस में कि त्वचा, नेत्र, मुख पीछे हो जाते हों. और जो कि प्रथम बीच में से सुजता हो, त्वचा जिसमें पतली हो और रोगी को अविसार हो वो उसे पित्तजन्य शोध समझना चाहिये। जो सजन ठण्डी. पसीना न हो, जो हिले जुने नहीं, जिसमें खाज उठती हो, जिसका रंग घुसर हो, दबाने से फिर ऊरर उठ जाये, वह सजन कफ जन्य है। जिस में कि शक या क्या से काटने पर रक्त नहीं बहता. अथवा कठिनाई से थोडा थोडा चिकना स्ताव बहता है. वह सूजन भी कफजन्य है। दो दोशों के कारणों से दो दोशों के लक्षणों वाला संतर्ग जन्य (द्विदोषज ) शोध होता है । सब दोषों के मिलने से सब लक्षणों बाला सांजपातजन्य शांथ होता है ॥ ११-१७ ॥

> यस्त पादाभिनिवृत्तः शोधः सर्वोक्कगो भवेत । जन्ताः स च सुकृष्टः स्यात्प्रसृतः स्त्रीमुखाश्च यः ॥ १०॥ यश्चापि गुह्मप्रभवः श्वियो वा पुरुषस्य वा। स च कष्टतमो झेयो यस्य च स्युरुवद्रवाः॥ १८॥

जो सजन पुरुषों के पांव से आरम्भ करके और खिशों के मख से प्रारम्भ होकर सम्पूर्ण शरीर में फैल जाता है वह कप्टआध्य होता है और जो शोध स्त्री या पुरुष के गुह्म भाग से प्रारम्भ होकर सारे शरीर में फैलता है. अथवा जिस शोथ में उपद्रव हा, वह शांथ तो अति अधिक कष्टवाध्य है ॥ १८-१६ ॥

स्रविः ज्वासाऽरुचिस्त्रणा व्वरोऽतीसार एव च । सप्तकोऽयं सदौर्वल्यः शोथोपद्रवसंप्रहः ॥ २०॥

उपद्रव-वमन, इवास, अहचि, प्यास, ज्वर, अतीसार और निर्वस्ता संक्षेप में ये सात जोथ के उपद्रव हैं॥ २०॥

> यस्य रुकेष्मा प्रकृपितो जिह्नामूखेऽविष्ठिते । थाञ् संजनयेच्छोथं जायतऽस्योपजिह्निका ॥ २१ ॥ बस्य इछेच्मा प्रकृपितः काकछे व्यवतिष्ठते। आज्ञ संजनयेच्छोफं करोति गत्रशुण्डिकाम् ॥ २२॥

यस्य २छेप्मा प्रकुपितो गळवाद्येऽविनष्ठते । शनः संजनयेष्ट्छोयं गरुगण्डोऽस्य जायते ॥ २३ ॥ यस्य २छेप्मा प्रकुपितस्तिष्टत्यन्तर्गळे स्थितः । आशु संजनयेष्ट्छोयं जायतेऽस्य गळमहः ॥ २४ ॥

उपजिहिका रोग—जब कफ कुपित होकर जिहा की जब में एकत्र होकर होवा उत्पन्न करता है, उसे 'उपजिहिका' कहते हैं। गलशुण्डिका—जब कफ कुपित होकर काकल गलप्रस्थि का आश्रय लेकर होथ उत्पन्न करता है, तब हस रोग को 'गलशुण्डिका' कहते हैं। जब कफ कुपित होकर गल्ले के बाहर आकर होथ उत्पन्न करता है, तब हसे 'गलगण्ड' कहते हैं। यह सूजन बहुत धीरे धीर होता है। जब कफ कुपित होकर गल्ले के अन्दर रहकर होश ही सूजन उत्पन्न करता है, उसे 'गलग्रह' ( गले का चक जाना, स्वर का बंट जाना) कहते हैं। ११-२४।

यस्य पित्तं प्रकुपितं सरक्तं त्वचि सपैति ।
शोधं सरागं जनवेद्विसर्पस्तस्य जायते ॥ २४ ॥
यस्य पित्तं प्रकुपितं त्वचि रक्तेऽवांतष्ठते ।
शोधं सरागं जनवेत् पिडका तस्य जायते ॥ २६ ॥
यस्य पित्तं प्रकुपितं शोणितं प्राप्य शृष्यति ।
तिलका विसवो व्यङ्गो नीलिका चास्य जायते ॥ २७ ॥
यस्य पित्तं प्रकुपितं शङ्क्योरवितष्ठते ।
स्वयशुः शङ्कको नाम दारुणस्तस्य जायते ॥ २८ ॥
यस्य पित्तं प्रकुपितं कर्णमुलेऽवितष्ठते ।
ज्वरान्ते दुर्जयोऽन्ताय शोथस्तस्योपजायते ॥ २६ ॥

जब पित्त कुपिता होकर रक्त के साथ मिलकर त्वचा में फैलता है, तब लाल रंग की स्वान उत्पन्न होती है, इस को 'विसपे' कहते हैं। जब पित्त कुपित्त होकर रक्त के साथ त्वचा में रिथर हो जाता है, तब लाल रंग के उत्पन्न शोथ को 'पिडका' (फुन्सी) कहते हैं। जब कुपित पित्त रक्त में पहुंच कर शुष्क हो जाता है तब नीलिका, तिल, त्यंग, चर्मकील, त्यन, शाई आदि रोग होते हैं। जब कुपित पित्त शंकमदेश (कनपटी) में आकर कक जाता है, तब 'शंकक' नाम का भयानक शोथ उत्पन्न होता है। जब कुपित पित्त कान की जह में आकर कक जाता है, तब 'शंकक' नाम का भयानक शोथ उत्पन्न होता है। जब कुपित पित्त कान की जह में आकर कक जाता है, तब अबर के अन्त में भयंकर स्वजन उत्पन्न होती है। यह स्वजन सारक होती है। शहर रुप

वातः सीहानसुद्ध्य कुपितो यस्य तिष्ठति । शनैः परितुद्द् पार्श्वः सीहा तस्याभिवधंते ॥ ३० ॥ यस्य वायुः प्रकुपितो गुल्मस्यानेऽवित्रिते । शोधं सशृष्ठं जनयन् गुल्मस्तस्योपजायते ॥ ३१ ॥ यस्य वायुः प्रकुपितः शोधशृलकरश्चरन् । वक्सणाद्वृषणो याति ब्रष्ट्रस्तस्योपजायते ॥ ३२ ॥ यस्य वातः प्रकुपितस्त्रक्रमांसानतरमाश्रितः । शोधं मंजनयेत कुनावुद्दं तस्य जायते ॥ ३३ ॥ यस्य वातः प्रकुपितस्त्रक्रमांसान्तरमाश्रितः । शोधं मंजनयेत कुनावुद्दं तस्य जायते ॥ ३३ ॥ यस्य वातः प्रकुपितः कुन्धमाश्रित्य तिष्ठति । नाघो व्रजति नाष्ट्रध्वमानाहस्तस्य जायते ॥ ३४ ॥ रोगाश्चोत्सेधसामान्याद्धिमांसावुद्दाद्यः । विशिष्टा नामरूपाध्यां निद्दृश्याः शोधसंप्रहे ॥ ३४ ॥

जब बायु कुपित होकर प्लाहा (तिल्ला) का ऊपर करती है, तब पाश्वीं को घीरे धीरे दबाती हुई भ्रीहा बढ़ जाती है। जब बायु कुपित होकर (हृदय, नामि, बस्ति और दांनों पाश्वी) गुल्म स्थानों का आश्रय ले लेती है तब श्लयुक स्वजन उत्पन्न होती है, हसे गुल्म कहते हैं। जब बायु कुपित होकर स्वजन और दर्द को उत्पन्न करती हुई बंखण (जंघासन्धि) प्रदेश से अण्ड कोष में जाती है, तब 'ब्रह्म' रोग होता है। जब बायु कुपित होकर त्वचा और मांस के बीच में उदर के अन्दर पहुंचकर आश्रय लेकर शोध उत्पन्न करती है, तब 'ब्रह्म' रोग होता है। जब बायु कुपित होकर उदर का आश्रय लेकर रोग उत्पन्न हो जाता है। जब बायु कुपित होकर उदर का आश्रय लेकर स्थर हो जाती है, न तो नीचे जाती है और न ऊपर जाती है, इस को 'आनाह' कहते हैं। अधिमांस, अर्जुद आदि रोग में स्वजन की समानता होने से, नाम और रूप से मिन्न होने पर भी इनका इसे शोधसंग्रह में निर्देश करना चाहिये॥ है॰ नहथ ॥

वात-िन्त-कफा यस्य युगपत्कृपितास्वयः। जिह्वामूळेऽवितिष्ठन्ते विदहन्तः समुच्छिताः॥ ३६॥ जनयन्ति भृशं शोधं वेदनाश्च पृयग्विधाः। तं शीघकारिणं रोगं रोहिणीकेति निर्दिशेत्॥ ३०॥ त्रिरात्रं परमं तस्य जन्तोर्भवति जीवितम्। कुशळेन त्वतुकान्तः क्षिप्रसंपद्यते सुखी॥ ३८॥ सन्ति क्षेत्रंविधा रोगाः साध्या दारुणसंमताः। ये हन्युरनुपकान्ता मिथ्याचारेण वा पुनः॥ ३८ ॥ साध्याश्चाप्यपरे सन्ति न्याधयो सृदुर्गमताः । यत्नायत्नकृतं येषु कर्मः सिध्यत्यसंशयम् ॥ ४०॥ असाध्याश्चापरे सन्ति न्याधयो याप्यसंज्ञिताः । युसाध्वपि कृतं येषु कर्म यात्राकरं भवेत् ॥ ४१ ॥

जिस पुरुष के वात, जित, कफ ये तीनों इकहें मिळकर कुपित होकर जिह्ना की: जक्र में स्थित होते हैं और जलन और बहुत सूजन उत्पन्न करते हैं, तथा नाना प्रकार की पीड़ायें देते हैं इस शोधकारी रोग को 'रोहिणी' कहते हैं। इस रोग के कारण मनुष्य केवल तीन दिन जीवित रहता है। इस बीच में यदि कुश्वल वैद्य ने शीध्र चिकित्सा कराई जाये तो मनुष्य बच जाता है। इस प्रकार के बहुत से भधानक परन्तु साध्य रोग हैं, जिनकी चिकित्सा न करने अथवा मिध्या वा अश्वल्ल चिकत्सा करने से मनुष्य मर जाता है। दूसरे कोमल रोग ऐसे सुखसाध्य हैं, जिनमें कि यलपूर्वक या अयलपूर्वक (योग्य या अयोग्य वेद्य) के चिकित्सा करने से भी निश्चित रूप में आराम होजाते हैं। दूसरे असाध्य रोग हैं, जिनको 'याप्य' कहा है। जिन रोगों में भली प्रकार चिकित्सा करने पर भी जो याप्य रहते हैं, वे कुछ समय के लिये अच्छे हो जाते हैं।। १४१।।

सन्ति चाप्यपरे रोगाः कर्म येषु न सिध्यति । अपि यत्नकृतं वैद्येने तान् विद्वानुपाचरेत् ॥ ४२ ॥ साध्याक्षेवाऽप्यसाध्याक्ष ज्याधयो द्विविधाः स्पृताः । सृदु-दारुण भेदेन ते भवन्ति चतुर्विधाः ॥ ४३ ॥

एक और प्रकार के रोग हैं, जिनमें किसी प्रकार की भी चिकित्सा स्कल नहीं होती। इन रोगों में मृद्ध लोग ही उत्साह से काम करते हैं, परन्तु विद्वान् इनकी चिकित्सा नहीं करते। रोग दो प्रकार के हैं-'साध्य' और 'असाध्य'। और सुद्ध और दाकण भेद से (दोनों) चार प्रकार के हांजाते हैं। सुद्ध-साध्य, सुद्ध-असाध्य और दाकण-असाध्य।। ४२-४३॥

त एवापरिसंख्येया भिद्यमाना भवन्ति हि । कजा-वर्ण-समुख्यान-स्थान-संस्थान-नामभिः ॥ ४४ ॥ ज्यवस्थाकरणं तेषा यथास्यू छेषु संम्रद्दः । तथा प्रकृतिसामान्यं विकारेषुपदिश्यते ॥ ४५ ॥ विकारनामाकुशलो न जिह्वीयात्कदाचन । न हि सर्वविकाराणां नामतोऽस्ति श्रुवा स्थितिः ॥ ४६ ॥ स एव क्रपितो दोषः समुस्थानविशेषतः । स्थानान्तरगतञ्जेव जनयत्यामयान् बहुन् ॥ ४० ॥ तस्माद्विकारप्रकृतोरधिष्ठानान्तराणि च । समुत्यानविशेषाञ्च बुद्धा कर्म समाचरेन् ॥ ४८ ॥ यो ह्येतत्त्रिविधं झात्वा कर्माण्यारमते भिषक् । झानपूर्वं यथान्यायं स कर्मसु न सुह्यति ॥ ४९ ॥

ये रोग क्जा (पीझा), वर्ण, समुत्थान अर्थात् कारण (जैसे रूख मोजन या रात्रि जागरण आदि के कारण से वायु कुपित होकर मिन्न चिकित्सा से धान्त होता है), स्थान (आमाध्य, रसादि), संस्थान (आकृति गुरुम, अर्बुद आदि), नामभेद इन मेदों के कारण मेद होने से असंस्थ बन जाते हैं। चिकित्सा कार्य में व्यवहार करने के लिये स्थूल संग्रह (अष्टारीय संग्रह) किया है। इसलिये चिकित्सा कार्य में प्रकृति की समानता से यह रोग वातजन्य, यह पित्तजन्य, यह कफजन्य इत्याद रोगों की व्यवस्था बांवनी चाहिये। रोगों को नाम से न जानने वाला वैद्य कभी भी चिकित्सा कार्य में लज्जा न उठावे। सब रोगों को नाम द्वारा स्थित नहीं, (तब रांगों के नाम नहीं) हैं। कोई एक दोष कारण विशेष से कुणित होकर अन्य स्थान पर पहुंचकर नाना प्रकार के रोगों को उत्यन्न कर देता है। इसलिये रांग के स्वभाव को, उस के अधिष्ठान को, उस के मेरों को और रोग के विशेष कारणों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान बातों को जानकर चिकित्सा कार्य करना चाहिये। जो वैद्य इन तान बातों को जानकर चिकित्सा कार्य ज्ञानपूर्वक उचित रूप से करता ई, वह चिकित्सा कार्य में मोहित नहीं होता, वह भूळ नहीं करता।।४४-४६।।

नित्याः प्राणभृतां देहे वात-पित्त-कफास्त्रयः । विकृताः प्रकृतिस्था वा तान् बुसुत्सेत पण्डितः ॥ १० ॥ उत्साहोच्छ्वास-निःश्वास-चेष्टा धानुगनिः समा । समो मोक्षो गतिमतां वायोः कर्माविकारजम् ॥ ११ ॥ दृश्चेनं पक्तिरूपा च जुन्तृष्णा देहमार्दवम् । प्रभा प्रसादो मेधा च पित्तकर्माविकारजम् ॥ १२ ॥ स्नेहो बन्धः स्थिरत्वं च गौरवं वृषता बळम् । स्मा धृतिरळोभश्च कफकर्माविकारजम् ॥ १३ ॥ वाते पित्ते कफे चैव क्षीणे छक्षणमुच्यते । कर्मणः प्राष्ट्रताद्वानिर्वृद्धिर्वाऽपि विरोधिनाम् ॥ १४ ॥

दोष-प्रकृति-वेशेष्यं नियतं वृद्धिख्यणम् । दोषाणां प्रकतिर्होनिर्वृद्धिश्चेवं परीक्ष्यते ॥ ११ ॥ इति ॥

शरीरधारियों के शरीर में वात, पित्त और कफ ये तीनों निस्य खदा रहते हैं। वे या तो विकृत अवस्था में रहते हैं, या प्रकृत अर्थात् स्वाभाविक रूप में रहते हैं। बिहान को चाहिये कि वह इन को पहिचाने, जाने कि विकतावस्था में हैं. या प्रकृतावस्था में । काम करने में उत्साह, सांस का अन्दर और बाहर आना, चेष्टा, रस, रक्त आदि घातुओं की गति को समान रखना, पुरीष, मल मत्र आदि गमन शील वस्तओं को ठीक प्रकार से बाहर करना, ये अविकृत वायु के कर्म हैं। देखना, अन्न का पचन, देहकी, उष्णिमा, भूख प्यास का लगना, शरीर की कोमलता, कान्ति, मन की प्रसन्नता, और बुद्धि का होना ये अविकृत पित्त के कार्य हैं। चिकनाई सन्वियों का बन्धन, स्थिरता, भारीपन, पुरुषत्व, बल, सहन शक्ति, मन की स्थिरता, धेर्य, लोभ का न होना ये अविकृत कफ के कार्य हैं। वात. पिस. कफ इन के क्षीण होने पर लक्षण कहते हैं-स्वामाविक कमों में न्यनता आती है अथवा स्वामाविक कमों के विरोधी कार्यों की वृद्धि होती है (यथा वायु के क्षीण होने पर उत्साह के विपरीत विषाद बढता है, पित्त के क्षीण होने पर नहीं दीखता. कफ के क्षीण होने पर रूक्षता बढ़ती है)। वृद्धि का लक्षण कहते हैं—दोष की प्रकृति (स्वभाव) का वैषम्य (बढना) वृद्धि का लक्षण होता है। यथा-कफ की स्निग्धता, मधुरता और शीतलता यह प्रकृति है, इसका अति हिनम्ब, अति शीत होना बृद्धि है। इस प्रकार दोषों की प्रकृति, हानि और वृद्धि की परीक्षा करनी चाहिये ॥ ५०-५५ ॥

#### तत्र रहोकाः ।

संख्यां निभित्तं रूपाणि शोधानां साध्यतां न च । तेषां तेषां विकाराणां शोफांस्तांस्तांख्य पूर्वजान् ॥ ५६ ॥ विधिभेदं विकाराणां त्रिविधं बोध्यसंप्रहम् । प्राकृतं कर्म दोषाणां छक्षणं हानिवृद्धिषु ॥ ५० ॥ वीत-राग-रजो-दोष-छोस-मान-मद-रगृहः । ज्याख्यातवांक्षिशोकीये रोगाध्याये पुनर्वसुः ॥ ५८ ॥

शोयों की संख्या, कारण, कक्षण, सध्यासध्य इनसे उत्पन्न रोगों को और जिन रोगों में शोय प्रयम होता है उनको, रोगों के विधि, मेद से तीन सकार की प्रकृति का शान, दोवों के स्वाधातिक कर्म, बृद्धि और हानि के स्वस्थ, यह सव

मोह, रख दोष, छोम, मान, मद, स्पृहा इन से रहित पुनर्बसु महर्षि ने 'त्रिशो-शीष' अण्याय में कह दिया ॥५६-५८॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने रोगचतुष्के त्रिशोधीयो नामाष्टादशोऽध्यायः ॥ १८ ॥

## ऊनविंशोऽध्यायः।

अथातोऽष्टोदरीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब 'अष्टोदरीय' अध्याय की व्याख्या करेंगे. ऐका मगवान् आत्रेय ने उपदेश किया है।

इह खल्बछातुरराणि, अष्टो मूत्रावाताः, अष्टो क्षोरदोषाः, अष्टो रेतोदोषाः, सप्त कृष्ठानि, सप्त विडकाः, सप्त वोसर्गः, षडतीसाराः, पडुरावर्ताः, पञ्च गुल्माः, पञ्च स्नीहदाषाः, पञ्च कासाः, पञ्च श्वासाः, पञ्च हिकाः, पञ्च गुल्माः, पञ्च छर्दयः, पञ्च कस्यानशनस्थानानि, पञ्च शिरोगाः, पञ्च हृद्द्रोगाः, पञ्च पण्डुरोगाः, पञ्चोन्मादाः, चरवारोऽपस्माराः, चरवारोऽक्षरोगाः, चरवारो अहणीदोषाः, चरवारो मदाः, चरवारो मुर्च्छायाः, चरवारः शोषाः, चरवारे क्छैत्यानि, त्रयः शोषाः, चर्त्वारो मुर्च्छायाः, चरवारः शोषाः, चरवारे क्छैत्यानि, त्रयः शोषाः, चर्त्वारो स्राच्छायाः, चर्त्वारा स्वारो स्वर्वारे स्वर्वे स्वर्वारे स्वर्वा

इस आयुर्वेद शाल में आठ प्रकार के उदर रोग हैं, आठ मुत्राघात हैं, आठ प्रकार के दूध के दोव, आठ प्रकार के बीर्य दोव । सात प्रकार के कुछ, सात पिडकार्ये, सात वीसर्प । छः प्रकार के अतीसार, छः उदावर्त्त । पांच गुरूम' पांच स्ट्रीहा के दोव, पांच कास, पांच श्वास, पांच हिचकियां, पांच तृष्णार्ये, पांच क्टिंद-सन, पांच प्रकार की अज में अवचि, पांच प्रकार के शिरोरोग, पांच इदय रोग, पांच प्रकार के पांच्डरोग, पांच उत्माद । चार प्रकार के अगरमार, चार नेत्ररोग, चार कर्णरोग, चार प्रकार के प्रतिस्थाय, जार सुक्ष रोग, चार प्रकार के अहणी रोग, चार प्रकार के मदरोग, चार प्रकार की मूखां, चार प्रकार के छोव, चार प्रकार की क्लीवता तीन प्रकार का छोव, तीन प्रकार का किलाव, तीन प्रकार का रक्तिएत, दो प्रकार का क्वर, दो प्रकार के बण, दो प्रकार के आयाम, दो प्रकार की एप्रधी, दो प्रकार का कामला, दो प्रकार की आम, दो प्रकार का बातरक्त, दो प्रकार का अश्वे। एक प्रकार का अस्तम्म, एक प्रकार का संन्यास, एक प्रकार का महामद; बीस प्रकार के कृमिमेद, बीस प्रकार के प्रमेह, बीस प्रकार के योनि रोग, इस प्रकार से इस स्कूल संग्रह में अन्दतालीस प्रकार के रोगों की गणना है ॥ ३॥

इन को स्पष्ट करके कहते हैं-

एतानि यथोद्देशमभिनिर्देक्ष्यामः—अष्टाबुदराणीति बात-पित्त-कफ-सन्निपात प्लीह-बद्ध-चिट्ठद्व-दकोदराणीति, अष्टौ मूत्राघाता इति वात-पित्त-कफ-सन्निपाताश्मरी-शर्कर-शुक्त-शोणितजा इति, अष्टौ क्षीरदोषा इति वैवण्यै वैगन्ध्यं वैरस्यं पेच्छिन्यं फेनसङ्घातो रौक्ष्यं गौरवमित-स्नेह्रश्चेति, अष्टौ रेतोदोषा इति न्तु शुष्कं फेनिल्लमश्चेतं पृत्यतिपिच्लिल-मन्यषातपहितमनसादि चेति ॥ (१)॥

आठ प्रकार के उदर रोग हैं—वातजन्य, पिचजन्य, कफजन्य, सिज्ञानन्य प्लीहोदर, बढ़ोदर, छिद्रोदर और दकोदर ये आठ । आठ मूत्राघात—वातजन्य, पिचजन्य, कफजन्य, सिज्ञान्य, शकराजन्य, इक्जन्य और श्लोणितजन्य । स्त्रियों के दूध में आठ प्रकार के दोव हैं—वैवर्ण्य, वैगन्ध्य, वैरस्य, पैच्छित्य, फेनसङ्घात ( श्लाग का बहुत आना ), रौक्ष्य ( रूखापन ), गौरव ( भ्लापन ), गौरव ( भ्लापन मिचे वैठना ) और अति रनेह ( चिक्क्ताई की अधिकता ) वीर्य के दोष आठ हैं—तनु ( पतला ), शुरक, फेनिल ( श्लागदार ), अश्वेत ( मेला, धूसर रंग ), पृति ( दुर्गन्धयुक्त ), अति पिच्छल ( बहुत चिक्कना ), अन्य षातु से मिश्रित और अवसादि ( हीनसच्य) ॥ (१) ॥

सप्त कुष्टानीति कपाळोतुम्बर-मण्डलध्येजिङ्ग-पुण्डरीक-सिध्म-काक-णकानीति, सप्त पिडका इति शराविका कच्छपिका जालिनी सर्वष्यलजी विनता विद्विधरूचेति, सप्त वीसपी इति वात-पित्त-कफाग्नि-कर्दम-मन्थि-स्रक्रिपाताख्याः ॥ (२)॥

सात प्रकार के कुष्ट—कपाल, उतुम्बर, मण्डल, म्हृष्यिज्ञह्न, पुण्डरीक, विष्म और काकणिका। वात पिककार्ये—दाराविका, कच्छपिका, जाबिनी, सर्पेपी, अक्जी, विनता और विद्विष । वात विद्यम्—वातजन्य, पिच जन्य, कफजन्य, अस्ति, कर्दमक, प्रस्थि और विन्तिपातजन्य ॥ (२)॥ षडतीसारा इति बात-पित्त-कफ-सन्निपात-अय-शोकजाः, बहुदावर्ता इति बात-मूत्र-पुरीष शुक्र-च्छर्दि-स्रवश्रुजाः ॥ ( ३ )॥

छः अतीसार हैं—वातजन्य, िरसजन्य, कफजन्य, सिन्तपातजन्य, भवजन्य और बोकजन्य । छः उदावर्त्त हैं—वातजन्य, मूत्रजन्य, पुरीवजन्य, शुक्रजन्य, खर्दिजन्य और खनयुजन्य ॥ (३)॥

पञ्च गुल्मा इति वात-पित्त-कफ सन्निपात-रक्तजाः। पञ्च सीहरोषा इति गुल्मैव्यिष्याताः। पञ्च कासा इति वात-पित्त-कफ-क्षत-क्षयजाः, पञ्च श्वासा इति महोध्व-च्छिन्न-तमक-क्षद्राः। पञ्च हिका इति महती गम्भीरा व्यपेता श्रुद्रा चान्नजा च। पञ्च तृष्णा इति वात-पित्ताम-क्षयोपस-गीत्मिकाः। पञ्च छदेय इति द्विष्टार्थसंयोग-वात-पित्त-कफ-सन्निपातो-द्वेकासिकाः। पञ्च भक्तस्यानशनस्यानानीति वात-पित्त-कफ-सन्निपातो-द्वेकासिकाः। पञ्च भक्तस्यानशनस्यानानीति वात-पित्त-कफ-सन्निपात-क्रिमिजाः। पञ्च हद्रोगा इति शिरोरोगैव्योख्याताः। पञ्च पाण्डुरोगा इति वात-पित्त-कफ-सन्निपात-सुद्वभ्रणजाः। पञ्चोन्मादा इति वात-पित्त-कफ-सन्निपातागन्तुनिमित्ताः॥ (४)॥

पांच गुल्म हैं-वातजन्य, पित्तजन्य, कर्रजन्य, स्विपातजन्य और रहा ( आर्त्तव ) जन्य । पांच प्रकार के सीहा दोष-गुल्म के समान ( बात, पित्त, कफ. सम्निपात और रक्तजन्य ) है। पांच प्रकार के कास-वातजन्य, पित्तजन्य, कफ्जन्य. श्वत ( उरः श्वत ) जन्य और क्षयजन्य । पांच प्रकार के दवास-महा ऊर्ध्व छिन्न तमक और चाद । पांच प्रकार की हिका (हिचकी)-महती. गम्भीरा. व्यपेता. लदा और अन्नजन्य । पांच प्रकार की प्यास (तथा)-बातजन्य, पित्तजन्य, आमजन्य, क्षयजन्य और औपसर्गिक कारण से होने बाकी। बमन भी पांच प्रकार का है-दिशत अन्न के खाने से, बातजन्य, पिसाजन्य, कपाजन्य और सिंबपात से होने वाला। पांच प्रकार का अपचन-बातजन्य, पित्तजन्य, कफजन्य, द्वेष ( भाजन से द्वेष ) और आयाव ( मोजन के पीछे सहसा अम करने से )। पांच प्रकार के शिरोरोग-( 'अर्डावमेदको बा स्थात से आरम्भ करके 'कियन्तः शिरतीय' अध्याय में कह दिये गये हैं )। बातजन्य, पिसजन्य, कफजन्य, सन्निपातजन्य और कृमिजन्य । पांच प्रकार के इटब रोग--शिरोरोग की भांति हैं। पांच पाण्डरोग-- वातजन्य, पित्तजन्य, कफ-जन्य, सन्निपातजन्य और मिट्टी के खाने से उत्पन्न । पांच प्रकार का उन्माद-बातजन्य, पिराजन्य, कफजन्य, सन्निपात और आगन्त्रज कारण से ॥ ( ४ ) ॥

च्ह्यारोऽप्रस्मारा इति वात-पित्त-कप्त-विन्नपात-निमित्तवाः । चत्वारोऽक्षिरोगाः, चत्वारः कर्णरोगाः, चत्वारः प्रतिश्वायाः, चत्वारो युक्तरोगाः, चत्वारो प्रदृणीदोषाः, चत्वारो मदाः, चत्वारो मूच्छीया इत्यपस्मारेट्यांस्थाताः । चत्वारः शोषा इति साहस-संघारण-स्वय-निष-माशनजाः, चत्वारि क्रैन्यानीति बीजोपघातादृश्वजभङ्गाज्वरायाः शुक्रक्षयात्र ॥ (४)॥

चार अपस्मार-बातजन्य, पिराजन्य, कफजन्य और सन्निपातजन्य। चार आंख के और चार कान के रोग, चार प्रतिस्थाय, चार पुखरोग चार प्रहणी दोष, चार मद, चार मुख्यों ये अपस्मार के समान (वाब, पिरा, कफ और सिंबगतजन्य) हैं। चार प्रकार का शोष, साहस, सन्धारण (मल-मूत्र के उपस्थित वेगों का रोकना) क्षय तथा विषम भोजनजन्य। चार प्रकार की मधुंसकता—बीज के (वीर्य के) दोष से, प्यज (साधन) के दोषमे, जरा (बुदाणे) से और शुक्र के क्षय के कारण॥ (५)॥

त्रयः शोथा इति वात-पित्त-रुकेष्म-निमित्ताः, त्रीणि किछासानीति रक्त-ताम्र-शुक्रानि, त्रिविधं छोहित-पित्तमित्यूर्ध्वभागमधोमागग्रुभय-भागं च ॥ (६)॥

शोध तीन प्रकार का—वातजन्य, फ्लिजन्य और कफजन्य। तीन प्रकार के किळास-एक (ठाळ), ताम्र और शुक्ल (श्वेत)। तीन प्रकार का एक-पित्त उर्ध्वगामि, अधागामि और उभयगामि (ऊर्ध्व एवं अवः दोनीं मार्गों से जाने बाला)॥ (६)॥

द्वौ ज्वरावित उष्णाभिप्रायः शीतसमुख्यक्ष शीताभिप्रायक्षोष्णस-सुखः, द्वौ जणौ इति निजक्षागन्तुजक्ष, द्वावायामाविति वाद्यक्षाभ्यन्त-रक्ष, द्वे गुम्नस्याविति वाताद्वातकफाष, द्वे कामछे इति कोष्टाश्रया शाखा-श्रया च, द्विविधमामभित्यछसको विस्विका च, द्विविधं वातरक्तिवि गम्मीरसुत्तानं च, द्विविधान्यशीसीति सुष्काण्याद्वीणि च ॥ (७)॥

च्वर दो प्रकार का—चीत से उत्पन्न हुआ, जिसमें उच्च उपचार की इच्छा हो, यह एक प्रकार का, उच्चिमा से उत्पन्न हुआ जिसमें चीत उपचार की इच्छा हो, यह दूसरी प्रकार का। जब दो प्रकार के—निज (बारीरिक) और आमन्द्रव (बाह्य कारण से) दो आयाम—बाह्य और आमनन्दर। दो प्रकार का एजडी -रेग-चात्रचन्य और बात-कक्त्यन्य।कामज दो प्रकार का कोह शित और खाला-जित। आम दो प्रकार का—अख्यक और विद्यालका (हैला)। बातरक दो प्रकार का-गम्भीर और उत्तान (स्वचा के प्रश्वित ), अर्थ दो प्रकार के-

शब्द आरे आर्द्र ॥ ७ ॥

पक ऊर्द्शम इति व्यामित्रदोषसमुत्थानः, एकः संन्यास इति त्रिदोषात्मको मनःझरीराधिष्ठानसमुत्थः, एको महागद इति अवस्था-भिनिवेशः॥ (=)॥

ऊस्स्तम्भ एक प्रकार का—आम-दोषमिश्रित त्रिदोब जन्य। धंन्यास एक प्रकार का त्रिदोषजन्य, मन और शरीर में आश्रित। महागद एक प्रकार का अतस्वाभिनिवेश अर्थात् यथार्थ तत्त्व का न जानना यह मन का विकार है है और संसार के सब दुःखों का कारण है ॥ ⊏ ॥

विशतिः किमिजातय इति यकाः पिपीलिकाश्चेति द्विविधा बहिर्म-लजाः, केशादाः लोमादा लोमद्वीपाः सौरसा औदुम्बरा जन्तुमातरइचेति षट्श्रोणितजाः,अन्त्रादा उदरादा हृदयदराश्चरवा दर्भपुष्पाः सौगन्धिका महागुदाश्चेति सप्त कफजाः, ककंत्रका मकेत्रका छेखिहाः सश्क्रकाः सौसरादाइचेति पञ्च परीषजा इति विशतिः किमिजातयः। विशतिः प्रमेहा इति उदक्रमेहरुचेश्चरसमेह्य सान्द्रमेह्य सान्द्रप्रसाद्मेह्य शक्तमेहश्च शक्रमेहश्च शीतमेहश्च शतमेहश्च सिकतामेहश्च लाळामेह-उचेति वडा उलेब्सनिमित्ताः, क्षारमेहरूच कलमेहरूच नीलमेहरूच लोहि-तमेहरूच माञ्जष्टामेहरूच हरिद्वामेहरूचेति षट पित्तनिमित्ताः, वसामेहश्च मजामहरूच हस्तिमेहरूच मधुमेहश्चीत चत्वारो वातनिमित्ता इति विश्वतिः प्रमेहाः । विश्वतियोतिक्यापद इति वातिकी पैत्तिकी इछैदिमकी सामिपातिकी चीत चतस्रः, दोष-दूष्य-रासर्ग-प्रकृति-निर्देशरविश्षटाः षोडश निर्दिश्यन्ते. तद्यथा-रक्तयोनिश्चारजस्का चाचरणा चातिच-रणा च प्राकचरणा चोपप्छता चोदावर्तिनी च क्षिमी च पुत्रघी चान्त-मुंबी च सुचीमुखी च शका च वाभिनी च षण्डयोनिश्च महायोनि-रचेति विश्वतियोनिवयापदः। केबळरचायमुदेशो यथोदेशमभिनिर्दिष्ट इति ॥ ४ ॥

कृमियों की जातियां बीस प्रकार की हैं, यथा—यूक (जूं) और जिपेलि-काएं (कोग) ये दो प्रकार के कृमि बाह्य मल (पखीने आदि) से उत्सक्ष होते हैं। केखाद कोमाद, कोमद्वीप, सौरब, औदुम्बर और जन्तुमावा ये छः रक्तकन्त, अन्ताद, उदराद, हृदयचर, चुक, दर्भपुष्प, सौगन्धिक, महामुद ये चात क्रकम्य, क्रकेक्क, लेक्टि, सञ्चलक, और सौदुग्रद ये पांच मुसीबबन्ब हैं। ये बीस प्रकार के कृमि हैं। प्रमेह बीस प्रकार के हैं। शुक्लमेह, शुक्रमेह, शितमेह, शर्मेह, सिक्तामेह, खालमेह, उदक्रमेह, हालुमेह, सान्द्रमेह, सान्द्रप्रसादमेह ये दस प्रमेह कफ्जन्य, खारमेह, कालमेह, नीलमेह, लोहितामेह, मंजिष्ठामेह, हरिद्रामेह ये छः प्रमेह पिराजन्य, वसामेह, मजामेह, हरितमेह ओर मधुमेह ये चार प्रमेह वातजन्य हैं। इस प्रकार से बीस प्रकार के प्रमेह हैं। योनिरोग बीस प्रकार के यथा वातिकी, पैलिकी, हलैक्मिकी और साजिपातिकी ये चार और बाकी सोलह दोषवातादि, हृष्य रक्तादि इनके संसर्ग से तथा प्रकृति निर्देश से होते हैं यथा —रक्तयोनि, अरजस्का, अवरणा, अतिचरणा, प्राक्चरणा,,उपप्लुता, परिप्लुना, उदावर्तिनी, कर्णिनी, पुत्रभी, अन्तर्भुली, स्वीमुली, शुक्का, बामिनी, षण्डयोनि और महा-योनि ये बीस प्रकार के योनिरोग हैं। यहां पर केवल रोगों को नाम गणना ही की गई है, आगे विस्तार से यथास्थान कहेंगे॥ ४॥

सर्वएव विकारा निजा नान्यत्र वातिपत्तकभेश्यो निवेतन्ते, यथा हि राकृतिः सर्व दिवसमपि परितत्त् स्वां छाया नातिवर्तते,तथा स्वधा-तुवैषस्यनिमित्ताः सर्वविकारा वातिपत्ताककान्नातिवर्तन्ते, वातिपत्ता-रुछेष्मणा पुनः स्थान-संस्थान-प्रकृति-विशेषानिभसमीक्ष्य नदात्मकानिष च सर्वविकारास्तानेवोपदिशन्ति बुद्धिमन्त इति ॥ ४ ॥

कहे या न कहे हुए सब प्रकार के रोग ( धारीरिक रोग ) बात पित्त कफ को छोड़ कर नहीं हो सकते । वातिरित्त कफ के कारण ही सब धारीरिक रोग होते हैं। जिस प्रकार कि सारे दिन भर उड़ता रहने पर भो पक्षो अपना छाया का अतिकमण ( उल्लंघन ) नहीं कर सकता, उसी प्रकार धरीर के धातुओं की विषमता से उत्पन्न होने बाले सगरोग बात पित्त और कफ को नहीं छोड़ सकते । बात, पित्त और कफ ही स्थान ( रसादि बस्ति आदि ), संस्थान ( आकृति लक्षण ), प्रकृति ( कारण ) इनकी विशेषताओं को देखकर, एसं बातादि जन्य सब विकारों को इनहीं से उराज उक्त बुद्धिमान कहते हैं। ५॥

#### भवतञ्चात्र-

स्वधातु वैषम्यनिमित्तजा ये विकारसङ्घा बहवः शरीरे ।
न ते पृथक् पित्तककानिलेश्य आगन्तवस्त्वेष ततो विशिष्टाः ॥६॥
आगन्तुरन्वति निजविकारं निजस्तथाऽऽगन्तुमपि प्रवृद्धः ।
तजानुबन्धं प्रकृति च सम्यक् झात्वा ततः कर्म समारभेत ॥७॥
प्रायः जितने रोग धरीर के अन्दर धरीर की चादुओं की विषमता से उत्पन्न
होते हैं, वे पित्त, कक्त और बायु से पृथक् नहीं होते । आगन्तुक रोग इन बात
पित्त, कक से पृथक् हैं।

निज (स्वतः धरीर में उत्पन्न हुए) रोग को आगन्तुज रोग अनुवान करता है। इसी प्रकार आगन्तुज (अभिवात जन्य) रोग के पीछे (कारण को लेकर), निज (अर्थात् धारीरिक लक्षणोंसे लक्षित) रोग भी हो जाता है। जैसे चोट लगने के पीछे बबर हो जाता है इस्तिये अनुवन्यन (अपयान, मुख्य) और प्रकृति (मूल कारण को भली प्रकार जानकर चिकित्साकर्म आरम्भ करना चाहिये॥ ६–७॥

तत्र रखोकौ — विराकारचैककारचैव त्रिकाओकाखण्यायः । द्विकारचाष्टौ चतुष्काओ दश द्वादरा पठचकाः ॥ = ॥ चरवारआष्टका वर्गाः षट्कौ द्वो सप्तकाखयः । अष्टोदरीये रोगाणामध्याये संप्रकाशिताः ॥ १ ॥

इस 'अष्टोदरीय' नामक अध्याय में बीस प्रकार के तीन, एक प्रकार के तीन, तीन भकार के तीन, दो प्रकार के आठ, चार प्रकार के दस, बारइ प्रकार के पांच, चार प्रकार के आठ छः प्रकार के दो और सात प्रकार के तीन रोग कहे हैं। । - - टी।

इत्यप्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने रोगचतुष्के अष्टोदरीयो नामैकोनविंशोऽध्यायः॥ १९॥

# विंशोऽध्यायः।

अथातो महारोगाध्यायं न्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आगे महारोगाध्याय नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे- जैसा भगवान आत्रेय ने कहा या ॥२॥

बत्वारो रोगा भवन्ति—आगन्तु-वात-पित्त-रुळेष्म-निमित्ताः। तेषां बतुर्णामपि रोगाणां रोगत्वमेकविधं, रुक्सामान्यात्। द्विविधा पुनः प्रकृतिरेषां, आगन्तु-निज-विभागात्।द्विविधं चेषामधिष्ठानं, मनःशरीर-विशेषात्। विकाराः पुनरेषामपरिसंख्येयाः, प्रकृत्यधिष्ठान-किङ्गायतन-विकल्प-विशेषात्, तेषामपरिसंख्येयत्वात्॥ ३॥

मुसानि हुँ सल्वागन्तोर्नस-दशन-पतनाभिषाराभिक्षाप्रभिषक्ष-ज्वस-पन्त-पीडनरच्जु-रहन-मन्त्राक्षनि-भूतोपसर्गादीनि, निजस्य हु मुसं बात-पिचक्रकेष्मणांवैषस्यम् ॥ ४ ॥ द्वयोस्तु सत्वागन्तुनिजयोः प्रेरणमसारुयेन्द्रियार्थसंयोगः, प्रहा-पराधः परिणामश्वेति :। १ ॥

सर्वेऽपि तु स्नन्वेतेऽभिप्रवृद्धास्त्रस्वारो रोगाः परस्परमनुबन्नान्ति, न चान्योत्यसंदेहमापद्यन्ते ॥ ६ ॥

क्षागन्तुर्हि ज्यथापूर्वसमुत्यन्नो जघन्यं वातपित्तरलेष्मणां वैषम्यमा-पादयति, निजे तु वातपित्तरलेष्माणः पूर्वं वैषम्यमापद्यन्ते, जघन्यं ज्यश्चममिनिर्वर्तयन्ति ॥ ७ ॥

तेषां त्रयाणामपि दोषाणां शरीरे स्थानविभाग उपदेह्वते. तद्यथा— बस्तिः पुरीषाधानं कटिः सिक्थनी पादावस्थीनि च बातस्थौनानि, तत्रापि पकाशयो विशेषेण बातस्थानं, स्वेदो रसो स्रसीका किरमामा शयक्ष पित्तस्थानानि, तत्राप्यामाशयो विशेषेण पित्तस्थानं, उरः शिरो प्रीवा पर्वाण्यामाशयो मेद्क्ष ऋष्मणः स्थानानि, तत्राप्युरो विशेषेण ऋहेमणः स्थानम् ॥ ८॥

सर्वशरीरचरास्तु वातपित्तर्रोष्टमाणो हि सर्वस्मिन् शरीरे कुपिता-कुपिताः शुभाशुभानि कुर्वन्ति---प्रकृतिभूताः शुभान्युपचय-बळ-वर्ण-प्रसादादीनि, अशुभानि पुनर्विकृतिमापन्नानि विकारसंज्ञकानि ॥ ८॥

तत्र विकारः—सामान्यजा, नानात्मजाश्च । तत्र सामान्यजाः पूर्व-मष्टोद्रीये व्याख्याताः, नानात्मजास्तिवहाध्यायेऽनुव्याख्यास्यामः, तद्यथा—अशीतिर्वातविकाराः, चत्वारिंशत्पित्तविकाराः विशतिः श्लेष्मविकाराः ॥ १० ॥

रोग चार प्रकार के हैं आगन्तुज, वान, पिच, कफजन्य, । इन चारों में ही कक्-पीड़ा सामान्य है, इसिल्ये एक प्रकार है, बेदना की समानता होने से। इन चारों प्रकार के रोगों की प्रकृति दो प्रकार की है; आगन्तुज और निज कारी में उत्पन्न होने वाले। इन रोगों के अधिष्ठान, आश्रय दो प्रकार के हैं, मन और कारीर । किन्तु रोग असंस्थ है। क्योंकि प्रकृति, कारण नाम आदि अधिष्ठान (कूप्प, रस, रकादि), लिंग (लक्षण), आयतन (बाह्म हेतु—हुष्ट आहार-विहार) इनके भेद असंस्थ हैं। इसिल्ये रोग भी अगणित प्रकार के हो आहार-विहार) इनके भेद असंस्थ हैं। इसिल्ये रोग भी अगणित प्रकार के हो जाते हैं। आगन्तुज रोगों के मुख्य कारण दानत का लगना, गिरना, अभिवार (चोट का-स्वान्त) अप (मारना), बन्चन (बाँचन), दबाना, रस्सी से बांचना, जलाना, बच्च का काना, विजली वा गिरना, वे स्क्षमभूत कर्च के उपस्व के कारण हैं। जिन शारीरिक जन्य रोगों के मुख्य कारण वात.

पित्त और कफ की विषमता है। इन दोनों (आगन्तुज और निज) प्रकार के रोगों का मूळ प्रेरक (प्रवृत्ति का ) कारण असालगैन्द्रियार्थ-संयोग. प्रज्ञापराध और परिणाम है। ये चारों प्रकार के रोग बढ़कर परस्पर एक दसरे में मिल जाते हैं। परन्त तो भी सन्देह का उत्पन्न नहीं करते। परस्पर मिलने पर भी लक्षण पृथक् पृथक् दीख पहते हैं। आगन्तुज रांग प्रथम शरीर के अन्दर पीड़ा को उत्पन्न करता है और पीछे से बात. पित्त और कफ की विषमता को जल्पन करता है। निज रोग प्रथम वात. पित्ता. कफ की विषमता को उत्पनन करते हैं और फिर पीछ से पीड़ा का उत्पन्न करते हैं। तीना ही दोषों का कारीर में स्थान विभाग कहते हैं - यथा-बस्ति ( मूत्राद्य ), प्रीवाधान ( पकाश्य ), कटि ( कमर ), सिन्थएं ( जंघायें ) और पांत्र की अस्थियां ये वायु के 'स्थान हैं। इनमें भी पक्काश्य विशेष करके वास का स्थान है। पसीना, रस, लतीका. रुधिर और आमादाय (का निचला भाग ) ये पित्त के स्थान हैं। इनमें भी आमाशय मुख्य करके पित्त का स्थान है। छाती, शिर, ग्रीवा, व सन्धियां. आमाराय का ( ऊपर का भाग ) और मेद, ये कफ के स्थान हैं। इनमें भी छाती विशेष करके कफ का स्थान है?। ये वात, पित्त, कफ तीनों दाव सम्पूर्ण शरीर में गति करते हैं, और गति करते हुए कुपित या अकृपित अवस्था में रहकर सम्पूर्ण शरीर में शुभ या अश्म लक्षणों को उत्पन्न करते हैं। यथा-प्रकृतिभत स्वस्थरूप में रहकर शुभ लक्षणों को, यथा-उपचय ( शरीर की पुष्टि), बल-कान्ति की वृद्धि, वर्ण (कान्ति) की उज्ज्वलता और विकृत (कुपित रूप) अश्म लक्षणों (रोगों ) को उत्पन्न करते हैं। विकार (रोग) दो प्रकार के हैं--सामान्य और नानात्मज । सामान्य-वातादि दोष प्रत्येक मिलकर जो रोग उत्पन्न करते हैं। नानात्मज--जब वातादि दोष परस्पर न मिछ कर स्वतन्त्र रूप से रोग उत्पन्न करते हैं। इनमें सामान्यज रोग पहिले 'अष्टोदरीय' अध्याय में कह दिये हैं और नानात्मज रोगों का इस अध्याय में वर्णन करेंगे । यथा-अस्सी प्रकार के वात रोग. चालीस प्रकार के पिन्होंग और बीस प्रकार के कफ रोग हैं।। 3-१०॥

तन्नाऽऽदौ वातविकाराननुज्याख्यास्यामः, तद्यथा—नखभेदश्च, विपादिका च, पादसूरुं च, पादअंकश्च, पादसुप्तता च, वातखुडूता च,

१ प्राण अपान मेद से बायु के स्थान अन्यत्र कहेंगे। यहां पर बताये हुए स्थानों में हन दोषों के विकार प्रायः करके होते हैं, अतः इनकी गणना की है। २ आसकाय के ऊर्ध्वभाग में पित्र और अधोधाग में कक का स्थान है।

गुल्क्यह्य, पिण्डिकोद्वेष्टर्न व, गृप्रसी व, जानुभेद्य, जानुविक्रेष्य, करुस्तम्भया, करसाद्य, पाङ्गल्यं च, गुरुश्रंशया, गुराविधा, वृषणोत्से-पद्म, शेफस्तरभद्म, वरूक्षणानाह्य, श्रीणिभेद्म, विद्भेद्य. उदावर्तम, खझत्वं च, [ कुब्जत्वं च, ] बामनत्वं च, त्रिक्रमहम्र. पृष्ठमहश्च, पार्श्वावमर्द्ञ्च, उदरावेष्टश्च, हृत्मोहश्च, हृदृद्वश्च, वक्ष-डद्धर्षश्च, वक्ष उपरोधश्च, (वक्षस्तोदश्च,) बाहुशोषश्च मोवास्तम्मश्च, मन्यास्तम्भश्च, कण्ठोद्ध्वंसश्च, हनुस्तम्भश्च, ओष्टभेदश्च, (अक्षिभेदश्च,) दन्तभेदश्च, दन्तशीथल्यं च, मुकत्वं च (गद्गदत्वं च,) वाक्सङ्गश्च, कषायास्यता च, मुखशाषश्च. अरसज्ञता च, [ अगन्यज्ञता च, प्राण-नागरच, ] कणेरालं च, अशब्दश्रवणं च, उबैःश्रुतिश्च, बाधियं च, बर्त्मस्तम्भञ्च, वर्त्मसंकोचञ्च, तिमिरं च, अक्षिशुढं च, अक्षिब्युदासञ्च, भृत्युदासश्च, राङ्कभेदश्च, छलाटभेदश्च, शिरोहक् च, केशभूमिस्फुटनं च, अदितं च, एकाङ्गरोगश्च, सर्वाङ्गरागश्च, [ पक्षवधश्च, ] आक्षेपकश्च दण्डक्य, अमध्य, भ्रमध्य, वेपशुश्च, जुम्भा च, विषाद्ध्य, (हिक्का च), अतिप्रकापश्च, ग्जानिश्च, रौक्ष्यं च, पारुष्यं च, श्यावारुणावभासता च, अस्वप्नश्च, अनवस्थितत्वं चेत्यशीतिवीतविकारा बातविकाराणा-मपरिसंख्येयानामाविष्कृततमा व्याख्याताः ॥ ११ ॥

सबसे प्रथम बात रोगों को कहते हैं। यथा—नलों का टूटना, विपादिका (पांव का फटना), पादश्रूल (पांव की वेदना), पादश्रूल (पांव की वेदना), पादश्रूल, (पांव का सोना, जानश्रूचता), वातलुहुका, गुल्फमह; पिण्डकोहेप्टन (पिण्डलियों में एंटन), एप्रसी, जानुमेद आर जानु विदलेख, ऊबस्तम्म, ऊबसाद, पंगुता, गुदश्रंथ, गुदािंत, श्रूपणोत्थेप (अंडकोश का ऊपर लीचना) शेफस्तम्म (शिक्ष में अकड़ाहट रहना), वंधण में आनाह, ओणिमेद (नितन्त्रों का फटना), विद्मेद (मलमेद), उदावर्ष, लक्कत्व (लंगहापन), कुन्जत्व (कुनड़ापन), बाममत्व (नाटापन), त्रिकमह, पृष्ठमहः पादर्श्वमदे (पतिल्यों की पीड़ा), उदरावेष्टन (पेट में एंटन), हुन्मोह (हृदय की मूर्छा), हृद्दाव (हृदय का द्वित या घड़कन अधिक होना) वक्षः उद्धर्ष (छातों में पोड़ा), वक्षोपरोध (छातों का ककजाना), बाहुशोध (भ्रुजा का स्वना), मीवास्तम्म (भ्रीवा का अकड़ना), मन्यास्तम्म (धाढ की अकड़ाहट), कण्डोद्ध्यंस (स्वरम्म,), हृत्स्तम्म (मुल का, जवाड़ो का खुजा रहना), अष्टमेद (बोतों की विश्वलता), मुहत्व (गुग्गपन), बाक्बंड (बाणी का दकना), मुहत्व विश्वलता), मुहत्व (गुग्गपन), बाक्बंड (बाणी का दकना), मुहत्व की विश्वलता), मुहत्व

मुण्डता, स्वाद का ज्ञान न होना, मन्यज्ञान का अभाव, प्राण्यांकि का अभाव, प्राण्यांकि का अभाव, प्राण्यांकि का नाय होना, कान में वेदना, शब्द का सुनाई न वेना, ऊंचा सुनाई देना, बहरापन, पड़कों का स्तम्भ, पड़कों का संकुचित होना, शंख, कनपटी का फटना, माये का फटना, शिरोवेदना, बाढों की मूसि का फटना, अर्दित वात, एकांग रोग, सवांग रोग, पखन्य (पदाधात) आखेपक, रण्डापतनक, यकान, चक्कर आना, कम्मन, जम्माई, विधाद, बिन्ता, बहुत प्रज्ञाप, ग्डानि, रुखता, ककंश्रता, काड डाड रङ्ग की चमक, नींद का न आना, विसिर (काच रोग), आँख में बेदना, आंख का पड़टना, भूवों का संकुचित होना और चित्त की अनवस्थितता, चंचडता (अस्थिरता) ये अस्सी वात विकार हैं। वात विकार अर्थस्य हैं—यहां पर प्रधान प्रधान वात रोगों की गणना की है। ११॥

सर्वेष्वपि खल्वेतेषु वातिकारेषुक्रेष्वन्येषु वानुक्तेषु वायोरिद्मात्मरूपमपरिणामि कर्मणस्य स्वक्रमणं, यदुपक्रम्य तद्वययं वा विश्वक्रसंद्द्द्द्रा वातिकारमेवाध्यवस्यन्ति क्रुशलाः, तप्यथा—रौक्ष्यं लाघवं वैशवां शैत्यं गतिरमूर्तत्व चेति वायोरात्मरूपाणि, एवविधत्वाच कर्मणः स्वत्नक्षणमिदमस्य भवति तं तं शरीरावयवमाविशतः; तच्यथा—र्मस-अंश-व्याधङ्ग-भेद-साद-६ष-तर्ष-वर्त-मर्द-क्रम-चाल-तोद-व्यथा-चेष्टादीति, तथा खर-परव-विश्व-सुषिर तारुण-क्षाय-विरस-सुखशोष-शृक्-सुप्ति-संक्र्य्या-स्तम्भन-खञ्जतादीति च वायाः कर्माणि, तैरन्वितं वातिकारमेवाध्यवस्येत ॥ १२ ॥

तं मधुरास्क छवण-स्निग्धोष्णैरुपक्रमेत स्नेह्स्वेदास्थापनानुवास-ननस्तःकर्मभोजनाभ्यक्नांस्यादन-परिषेकादिभिवांतहर्रमीत्रा काळं च प्रमाणीकृत्यः आस्थापनानुवासनं तु खलु सर्वोपक्रमेभ्या वाते प्रधान-तमं मन्यन्ते भिषजः, तद्धथादित एव पकारायमनुप्रविश्य केवळं वैकारिकं वातमूलं छिनस्ति, तत्रावजिते वातेऽपि शरीरान्तर्गता वात-विकाराः प्रशान्तिमापचन्ते, यथा वनस्पतेर्मूळे छिन्ने स्कन्धशास्तावरोह-कुसमक्रक्षपकाशादीनां नियतो विनाशस्तद्वत् ॥ १३॥

इन सब यहां पर कहे या न कहे हुए वातिकारों में वासु के अपने स्वाभाविक (अन्य उपाधि से न हुए) कर्मों से, तथा अपने उधाणों से वासु को पहिचान कर वात के एक भाग को देखकर सन्देह राहेत होकर कुशल विकित्सक बात रोग ही है ऐसा पहिचानते हैं। वे वे हैं यथा—रूखना, अनुता

(इल्कापन) विश्वदता, शीतलता, गति, अमूर्त्तत्व (अहस्यत्व), ये वायु के स्वरूप हैं। वाय के कमों से पहिचान-शारीर के जिस जिस अवयव में वायु आश्रय होती है वहांपर संस (खिसकना), भ्रंश (दूर खिसकना), विस्तार, अवस्राता, हर्ष, प्यास, मर्दन की पीड़ा. आवर्तन, हिलने की चुभने की पीड़ा, चेष्टा आदि कस्पन, कर्कशता कठोरता. पृथक्करण, छेद करना, छाल रंग, कथाय रस, मुख की विरसता, मुख का शुस्क होना, दर्द, शून्यता, संकोच, स्तम्भन, खञ्जत्व ( लंगहापन ) आदि वायु के काम हैं। इन लक्षणों वाले को वातरोग ही जानना चाहिये। इस बायु की मधुर, अम्ल, लवण, रिनम्ध, उष्ण क्रियाओं से चिकित्सा करनी चाहिये । स्नेहन, स्वेदन, आस्थापन, अनुवासन, नस्य कर्म, भोज्जन, मदन, जबटन रुगाना. परिषेक-स्नान आदि वातनाशक कमों को मात्रा और काल का विचार करके प्रयोग करना चाहिये । इन सब कमों में वैद्य लोग आस्थापन और अनुवासन (बस्ति) को ही सब से श्रेष्ठ उपाय वायु के लिये मानते हैं । यह शीव्रता से पनवाशय में पहुंचकर सम्पूर्ण रोगों को उत्पन्न करने वाले वाय की जब से नष्ट कर देती है। ऐसी अवस्था में वायु के पूर्ण शान्त न होने पर भी शरीर के अन्दर के वायुरोग शान्त हो जाते हैं, जैसे--वनस्पतियों के जड़ के कट जाने पर बता, शाखा, अंकर, फल, फल पत्ते आदि का नाश अवश्यभ्भावी है ॥ १२-१३ ॥

पित्तविकाराश्चत्वारिंशवत उन्हर्वं ज्याख्यारयन्तेः तराथा—ओपश्च, प्रज्ञेषश्च, दाहश्च, दवशुश्च, धूमकश्च, अम्छकश्च, विदाहश्च, अन्तर्दाहश्च, [अङ्गन्वेदश्च, ] अङ्गगन्धश्च, अङ्गावदरणं च, शोणितक्छेदश्च, मांसक्छेदश्च, त्वादाहश्च,
मांसदाहश्च, त्वावदरणं च, चर्मावदरणं च, रक्तकोठाश्च, (रक्तविरकोटाश्च,) रक्तपित्तं च, रक्तमण्डळानि च, हरितत्वं च, हारिद्रत्वं च,
नीलिका च, कक्षा च, कामछा च, तिक्तास्थता च, (लोहितगन्थास्थता
च,) पूतिमुखता च, तृष्णाया आधिक्यं च, अतृप्तिश्च. आस्थपाकश्च,
गलपाकश्च, अश्चिपाकश्च, गुदपाकश्च, मेहपाकश्च, जीवादानं च, तमःप्रदेशश्च, हरित-हारिद्र-मूत्र-नेत्र-वर्चस्वं चेति चत्वारिंशत्विकाराः
पित्तविकाराणामपरिसंख्येयानामाविष्कृततमा व्याख्याता मवन्ति॥१४॥

इसके आगे पित्तजन्य, विकारों की व्याख्या करते हैं—पित्त विकार—ओष (पास में रखी अग्नि की आंच), प्लोष (जलने के समान जलन), दाह (जलना), दवशु (सब अंगों में जलने के समान धक्-धक् होना), घूमक (धूर्ये जैसा वमन आना), खहास, जलन, शरीर के अन्दर दाह, अंगों में दाह, गरसी की अधिकता, परीने का अधिक आना, अंगों (बगल आदि) में परीना आना, अंगों से दुर्गन्य आवा, अंगों का फटना, रक्त में क्लिन्नता (बद् ) आना, मांस की क्लिन्नता, त्वचा को जलना, मांस की क्लिन्नता (बद् ) आना, मांस की क्लिन्नता, त्वचा को ऊपर के चर्म का फटना, लाख-लाल फुन्नियां (बरें के काटे के समान ), रक्तिपत्त (रक्तसाव ), लाल-लाल घव्चे चकतो, हरा रंग हल्दी का सा पीला रंग, नीलिका (हाई), कक्ष्या (बगल का मांस फटना), कामला मुख की कहुता, मुख से दुर्गन्य आना, प्यास का अधिक लगना, भोजन में अनृति, मुख का पकना, गले का पकना, आंख का पकना, गुदा का पकना शिवन का पकना, प्राणों का नाश, और आंखं के सामने अन्धेरा रहना, मल-मृत्र और आंख का हरा या पीला हाना, ये चालीस पित्तजन्य रोग हैं। पित्त विकार असंस्य हैं, यहां पर मुख्य रोगों की गणना की गई है। १४॥

सर्वेष्वि खल्वेतेषु पित्तविकारेष्ट्रबन्येषु चानुक्तषु पित्तस्येदमात्मरूप-मपरिणामि कर्मणश्च स्वळक्षणं, यदुपळश्च तद्वयवं वा विमुक्तसंदेद्दाः पित्तविकारमेवाध्यवस्यन्ति कुशळाः । तद्यथा आष्ण्यं तैक्ष्ण्यं लाघवम-नित्तस्तेद्दो वर्णश्च शुक्लारुणव जो गन्धश्च विस्तो रसौ च कटुकाल्लो पित्तस्याऽऽत्मरूपाणि, एवंविधत्वाच कर्मणः स्वळक्षणमिद्मस्य भवति । तं तं शरीरावयबमाविशतः । तद्यथा—दाहौष्ण्यपाक-स्वेद-क्लेद्र-कोथ-स्नाव-रागा यथास्वं च गन्ध-वर्ण-रसाभिनिवर्तनं पित्तस्य कर्माणि,तैरन्वितं पित्तविकारमेवाध्यवस्येत् ॥ १४ ॥

तं मधुर-विक्त-कषाय-शांतैरुपक्रमैरुपक्रमेत स्तेह-विरेचन-प्रदेह-परि-पेकाम्यङ्गावगाहादिभिः पित्तहरैमीत्री कालं च प्रमाणीकृत्य, विरेचन तु सर्वोपक्रमेभ्यः पित्ते प्रधानतमं मन्यन्ते भिषजः, तद्वधादित एवाऽऽ-माग्नयमनुप्रविश्य केवलं वैकारिकं पित्तमूलं चापकर्षति, तत्रावर्जिते पित्तेऽपि शरीरान्तर्गताः पित्तविकाराः प्रशान्तिमापद्यन्ते, यथाऽप्रौ व्य-पोढे केवलमन्नगृहं शीतीभवति तद्वत् ॥ १६॥

इन सब यहाँ कहे या नहीं कहे हुए पित्त विकारों को या उसके एक माग को स्वामाविक रूप से (किसी दूसरे दोष से न मिला होने पर ), कार्यों, एवं पित्त के लक्षणों से पहिचानकर कुशल वैद्य लोग पित्त रोग ही है, ऐसा निश्चय करते हैं। यथा गरमी, तीक्ष्णता, लघुता, चिकास की अधिकता न होना, सफेद और काले-काल रंग को छोड़कर अन्यरंग, सहांद (दुर्गन्य युक्त ) कड़ और खहा रस होना ये पित्त के लक्षण हैं। निम्न प्रकार के कमों से पित्त की पहिचान होती है बारीर के जिस जिस अवयव में पित्त आअय लेता है, वहां कह पर दाइ, गरमी, पाक ( पकना ), पथीना, क्षिकता, सडांद, खज, साव, रंग तथा पित्त के समान गन्म, वर्ण और रस की उत्यक्ति होना ये पित्त के कमें हैं। इन कार्यों से युक्त रोग को पित्त का विकार जानना चाहिये। इस पित्त को धान्त करने के किए मधुर, तिक, कथाय, श्रीत उपक्रमों से विकित्सा करनी चाहिये। पित्त नाशक स्नेह, विरेचन, प्रदेह, स्नान, मर्दन आदि कार्यों को मात्रा एवं समय को देखकर प्रयोग करना चाहिये। पित्त को शान्त करने के लिए वैद्य लोग विरेचन को हा सब से मुख्य साधन मानते हैं। यह जल्दी ही आमाश्य में प्रविध होकर सम्पूर्ण पित्तविकार को जब से बाहर निकल देता है। ऐसी अवस्था में पित्त के सम्पूर्ण धान्त न होने पर भी शरीरस्थ पित्तरींग ऐसे ही शान्त हो जाते हैं जिस प्रकार को भड़ी से आग निकाल लेने पर भड़ी अपने आप उण्डी हो जाती है। १६॥

रुठेष्मविकारांश्च विंशतिमत अर्ध्य व्याख्यास्यामः, तद्यथा—
तृतिश्च, तन्द्रा च, निद्राया धाधिक्यं च, स्तैमित्यं च, गुकगात्रता च,
आक्रसं च, गुक्कमाधुर्यं च, गुक्कमाद्दश्वरुठेष्मोद्गिरणं च, मक्रस्याऽऽधिक्यं च, कण्ठोपक्रेपश्च, बळासश्च हृदयोपक्रेपश्च, धमनी-प्रतिचयश्च,
गळगण्डश्च, धतिस्यौल्यं च, शीताग्निता च, उददेश्च, श्वेतावमासता
च, श्वेत-मूत्र-नेत्र-वर्चस्त्वं चेति विंशतिः श्केष्मविकाराः श्केष्मविकाराः
राणामपरिसंख्येयानामाविष्कृततमा व्याख्याताः ॥१९॥

कफजन्यरोग बीस हैं। उन का कहते हैं यथा— भाजन न करने पर भा
तृक्षि का अनुभव, तन्द्रा, नींद का अधिक आना, स्तैमित्य ( द्यारीर का गीले
बक्का से दंपा प्रतीत होना ), द्यारीर का भारीपन, आलस्य आना, मुल की
मिठास, मुल से लाला बहना, कफ का बसन, द्यारी से मल का अधिक निक-लना, कफ का ख्वय, हृदय का भरा रहना, कण्ठ का भरा रहना, धर्मानयों का अवरोध, गलगण्ड, अतिस्थूल, मन्दागिन, उदर्द ( छ्याकी ), द्वेत रंग की प्रतीति, मूच मल और नेत्र में सफेदी, ये बीस कफजन्य रोग हैं। कफजन्य विकार असंस्था हैं, परन्दु यहां पर प्रधान रोगों की गणना की है।।१९॥

सर्वेष्वपि तु खल्वेतेषु रहेष्मविकारेष्वन्येषु चानुक्तेषु रहेष्मण इद्मात्मरूपमपरिणामि कर्मणरूच स्वद्धक्षणं,यदुप्रद्धम्य तद्वययं वा विमुक्तिसंदेद्दाः रहेष्मविकारमेवाध्यवस्यन्ति कुश्रहाः, तद्यथा—रवैत्य-शैत्य-सिद्द-गौरव-माधुर्य-मात्रन्योनि रहेष्मण आत्मरूपाणि, एवंविधत्वाच कर्मणः स्वद्धक्षणमिद्मस्य भवति तं तं शरीरावयवमाविशतः, तद्यथा—रवेत्य-शेत्य-कण्ड्-स्थैर्य-गौरव-स्तेद्द स्तम्म - सुप्ति-कोदोपदेहबन्ध-माधुर्य-

विरकारित्वानि इलेष्मणः कर्माणि, तैरन्वितं इलेष्मविकारमेवाध्यव-स्येत्।। १८ ॥

वं कटुक-विक्त-कषाय-ताक्ष्णोष्ण-कृष्णेक्षपक्रमेक्पकमेत स्वेदन-वमन-शिरोबिरेचन-व्यायामादिभिः श्ठेष्महरेमोत्रां काळं च प्रमाणीकृत्य, वमनं तु सर्बोपक्रमेष्टयः श्ळेष्मणि प्रधानतमं मन्यन्ते भिषजः, तद्भ्यादित एवाऽऽमारायमतुप्रविश्य केवळं वैकारिकं श्ळेष्ममूळमपकषित, तत्राव-जिते श्ळेष्मण्यपि शरीरान्तर्गताः श्ळेष्मविकाराः प्रशान्तिमापयम्ते, यथा — भिन्ने केदारसेता शाळि-यव-षष्टिकादीन्यभिष्यन्दमानान्यम्भसा प्रशोषमायद्यन्ते तद्वदिति ॥ १८ ॥

इन सब कम की विकारों में कहे हुए या नहीं कहे हुए रोगों को या उसके एक भाग को कफ के अपने स्वामानिक रूप से, कार्यों से, ब्लखणों से पहिचान कर कुंबाब पुरुष सन्देहरहित होकर रहेप्सिक्तार ही हैं ऐसा निश्चय करते हैं। यथा चिकास, श्रीतब्रता, सफेदी, भारीपन, मधुरता, मस्पाता (पिच्छकता), ये कफ के रूप हैं। निम्न प्रकार के कार्यों से कफ की पहिचान होती हैं—

शरीर के अवयवों में प्रविष्ट होकर कफ सफ़ेदी, शीतलता. खाज, स्थिरता, मारीपन, चिकास, जकता, निष्कमता, क्रिज्ञता, विकनापन, अवरोष, मधुरता, देर में कार्य करना ये कफ के कार्य हैं। इनके द्वारा कफ रोग को जानना चाहिये। इस कफ को शान्त करने के लिये कह, तिक्ष, कथाय, तीवण, गरम और रुख उपक्रमणों से चिकित्सा करनी चाहिये। मात्रा और समय के अनुसार स्वेद, वमन, शिरोविरेचन, व्यायाम आदि श्ठेष्मनाशक कार्यों का प्रयोग करे। कफ को शान्त करने के लिये वैद्य वमन कां ही सब से उत्तम साथन मानते हैं। वमन जल्दी से आमाश्यय में पहुंच कर सम्पूर्ण वैकारिक कफ को जब समेत वाहर कर देता है। इस कफ के पूर्ण रूप से शान्त न होने पर भी श्वरीर के अन्दर के कफरोग शान्त हो जाते हैं। जिस प्रकार कि धान्य, जी, साठी पानी से मरे होने पर खेत की मेंट के टूटने पर पानी से खुदक हो जाते हैं, (सूख जाते हैं), इसी प्रकार कफ के निकलने से रोग भी नष्ट होजाते हैं। १५—१६॥ मयन्त चात्र—रोगमावी परीक्षेत ततोऽनन्तरमीपधम्।

ततः कर्म भिषक्पश्चाञ्जानपूर्वं समाचरेत्॥ २०॥ यस्तु रोगमविज्ञाय कर्माण्यारमते भिषक्। अप्योषधविधानज्ञस्तस्य सिद्धिर्यटच्छ्या॥ २९॥ यस्तु रोगविशेषज्ञः सर्व-भैषज्य-कोविदः। देश-कार्द्ध-प्रमाण-ज्ञस्तस्य सिद्धिरसंशयम्॥ २२॥

सब से प्रथम रोग की परीक्षा करनी चाहिये, उसके पीछे औषघ की परीक्षा, इसके अनन्तर वैद्य ज्ञानपूर्वक चिकित्सा का आरम्म करे। जो वैद्य, रोग की परीक्षा द्वारा निश्चय किये विना चिकित्सा कर्म आरम्म कर देता है, मले ही वह वैद्य औषधि के विधान को जानता हो, तो भी उसकी सफलता निश्चित नहीं (कभी हो जाती है, और कभी नहीं )। जो वैद्य रोगों को मली प्रकार जानता है, हमी प्रकार औषधियों को भी जानता है, साथ में देश, काल और प्रमाण को भी समझता है, उसकी सफलता निश्चित, अवस्यम्भावी है ॥२०-२२॥ तत्र रुलोका:—संग्रह: प्रकृतिर्देशो विकारमुखमीरणम्।

असंदेहोऽनुबन्धक्र रोगाणां संप्रकाशितः ॥ २३ ॥ दोषस्थानानि रोगाणां गणा नानात्मजाक्ष ये । रूपं पृथक्त्वादोषाणां कर्म चापरिणामि यत् ॥ २४ ॥ पृथक्त्वेन च दोषाणां निर्दिष्टाः समुपक्रमाः । सम्यक्ष महति रोगाणामध्याये तत्त्वदर्शिना ॥ २४ ॥

रोगों की संखित संख्या, इनके स्थान और इनके साखात् अथवा प्रेरक कारण, असन्देह, और अनुबन्ध, दोधों के स्थान, नानाप्रकार के रोगों की गणना, दोषों के पृथक् पृथक् रूप, और स्वाभाविक कर्म, दोषों के पृथक् पृथक् क्यानत के उपाय, इस महारोग अध्याय में तस्वदर्शि पुनर्वसु ने कह दिये हैं।।२३-२४।।

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सुत्रस्थाने रोगचतुष्के महारोगाध्यायो नाम विंशोऽध्यायः ॥ २० ॥

# एकविंशोऽध्यायः ।

अथातोऽष्टौनिन्दितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

इसके आगे 'अश्रौनिन्दितीय' नामक अध्याय का न्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा या ॥ २ ॥

इह खलु शरीरमधिकत्याष्ट्री पुरुषा निन्दिता भवन्ति; तद्यथा— श्रतिदीर्घश्चातिहरनञ्जातिलोमा चालोमा चातिकृष्णञ्जातिगीरञ्जातिस्थू-स्त्रञ्जातिकृशश्चेति ॥ ३ ॥

इर लोक में शरीर के सम्बन्ध में (मन के सम्बन्ध में अधार्मिक आदि इन से मिन्न हैं) आठ पुरुष निन्दित माने जाते हैं। यथा १. अविदीर्ध २. अतिहस्त, ३. अतिकोमा (बहुत बाळों वाळा), ४. अलोमा (एक दम बाल रहित) ५. अतिकृष्ण (बहुत काळा) ६. अतिगौर, ७. अतिस्थूळ (बहुत मोटा) और ८. अतिकृषा (बहुत पतला)॥ ३॥

तत्राविस्यूळकृशयोर्भूय एवापरे निन्दित्विशेषा भवन्ति, अतिस्यूळ-स्य तावदायुषे ह्वासो जरोपरोधः कृच्छ्ल्यवायता दौर्यल्यं दौर्गन्ध्यं स्वेदाबाधः श्चद्विमात्रं पिपासातियोगश्चेति भवन्त्यष्टौ दोषाः । तद्वि-स्थाल्यमतिसंपूरणाद् गुरु-मधुर-शीत-स्निग्धोपयोगाद्व्यामाद्व्यवा-यादिवास्वप्नाद्धपनित्यत्वादचिन्तनाद् बीजस्वभावाञ्चोपजायते । तस्या-तिमात्रं मेदस्विनो मेद एवापचीयते न तथेतरे धातवः, तस्मादस्याऽऽयुषो हासः, शैथिल्यात् सोकुमार्याद् गुरुत्वाञ्च मेदसा जरोपराधः, मुक्कबहु-त्वाद् मेदसाऽऽञ्चतमार्गत्वाच्च कृच्कृत्यवायता, दोर्बल्यमसमत्वाद्धात्नां, दोर्गन्ध्यं मेदोदाधान्मेदसः स्वभावात्स्वेदळ्वाच्च, मेदसः श्लेष्मसस-गाद्धिष्यन्दित्वाद् वहुत्वाह् यायामासहत्वाच्च स्वदाबाधः, तोक्ष्णाग्नि-त्वात्मभूतकोष्ठवायुत्वाच्च श्वदातमात्रं पिपासावियोगश्चेति ॥ ४॥

इन आठों पुरुषों में भी अतिस्थूल और अतिकृश ये दोनों पुरुष विशेष रूप से निन्दित हैं। इनमें अतिस्थूल पुरुष की आयु छोटी होती है, उसे बुढापे जल्दी आ घेरता है, मैथुन में कठिनता, निर्वछता, शरीर में दुर्गन्ध, पसीना बहुत आता है, भूख और प्यास खूब अधिक लगती है, ये आठ दोष होते हैं। यह अतिस्थूलता अधिक भोजन करने से, गुरु, मधुर, शीत, स्निग्ध पदार्थों के मंत्रन से, न्यायाम न करने से, सम्भोग न करने से, दिन में सोने से, नित्य खुश ( वेफिकर ) रहने से, चिन्ता न करने से, माता पिता के स्थूछ होने से उत्पन्न हाती है। अतिस्थल पुरुष के शरीर में मेद के बढ़े होने पर आगे मेद ही बढ़ता जाता है और अन्य घात नहीं बढ़ते । इसिलये (विषम घात होने से ) आयु छाटी होती है, मेद के शिथिछ, सकुमार और भारी हाने से बुढापे का जल्दी आना. अप्रक के कम होने से. मेद के द्वारा अप्रक बाह्य स्रोतों के रुक जाने से में पुन में कठिनाई; धातुओं के विषम होने से दुर्बलता, मेद के दोष से, मेद के स्वभाव से तथा पर्धीने के अधिक आने से दुर्गन्य, मेद के बलेष्मा के साथ मिलने से, सहने से, बहुत होने से, भारी होने से और परिश्रम को न सह सकने के कारण पसीने का बहुत आना, अग्नि के प्रवल होने से और कोष्ठ में वाय को अधिकता से भूख अधिक और बहुत प्यास लगती है। । ४॥ भवन्ति चात्र-मेदसाऽऽवृतमार्गत्वाद्वायुः कोहे विशेषतः । चरन संघक्षयत्यग्निमाहारं शोषयत्यपि ॥ ४ ॥

तस्मात्स शीघ्रं जरयत्याहारं चातिकाङ्क्षति । विकारांक्षाश्चते घोरान् काश्चित्काख्व्यतिकमात् ॥६॥ एताबुपद्रवकरो विशेषादग्निमारुतो । एतौ हि दहतः स्थृळं बनदाचो बनं यथा ॥ ७ ॥ मेदस्यतीव संदृद्धे सहस्तेवानिळाद्यः । विकारान् दारुणान् इत्वा नाशयन्त्याशु जीवितम् ॥ ८ ॥ मेदोमांसातिबृद्धत्वाष्ठस्पित्राद्दरस्तनः । अयथोपचयोत्साहो नरोऽतिस्थळ उच्यते ॥ ८ ॥ इति मेदस्विनो दोषा हेतवो रूपमेव च । निर्दिष्टं, वक्ष्यते वाच्यमतिकार्ज्येऽप्यतः परम् ॥ १० ॥

मेद के द्वारा खोतों के कक जाने पर वायु कोष्ट का आश्रय केकर गति करता है, इससे अग्नि को बढ़ाता (तेज करता है) है, और मोजन को सुष्क करता है। इसकिये अग्नि आहार को शीप्त जीर्ण कर देती है और अन्य आहार को चाहती है। आहार काल के अतिक्रमण होने से भयानक रोगों को उत्पन्न करती है। ये अग्नि और वायु विशेष रूप से उपद्रव करने वाले हैं। जिस प्रकार की जंगल की आग बन को जला देती है, उसी प्रकार ये वायु और अग्नि मोटे व्यक्ति को जला देते हैं। मेद के बहुत बढ़ने पर एक दम से वायु, पित्त, कफ, भयानक रोगों को उत्पन्न करके जीवन का नाश शीम्रता से कर देते हैं। मेद के अति बढ़ने से मनुष्य के नितस्ब, उदर और स्तन यल-यक करने कगते हैं। शरीर का आकार और उत्साह शक्ति नष्ट हो जाते हैं। ऐसे पुरुष को अग्निस्थूल कहते हैं। ये मेदस्बी पुरुष के दोष, कारण और लक्षण कहते हैं। इसके आगे अतिकश व्यक्ति के लक्षण कहते हैं। ॥ ५-१०॥

सेवा-रूक्षाम-पानानां स्टर्मनं प्रमिताशनम् ।
क्रियातियोगः शोकश्च वेग-निद्रा-विनिषदः ॥११॥
रूक्षस्योद्धर्तनं स्नानस्याभ्यासः प्रकृतिर्जरा ।
विकारानुशयः क्रोधः कुर्वन्त्यतिकृशं नरम् ॥१२॥
व्यायाममितसौहित्यं क्षस्पिपासामद्योषधम् ।
कृशो न सहते तद्धद्वतिराति।ष्णमेशुनम् ॥ १२ ॥
सीद्दां कासः क्षयः श्वासो गुल्माराां सुद्दाणि च ।
कृशं प्रायोऽभिषावन्ति रोगाश्च प्रद्वीगताः ॥१४॥
शक्क-स्क्तुद्द-प्रीबो धमनी-बाल-सन्ततः।

स्वगस्वरोबोऽतिकृशः स्थूळपर्वा नरो मतः ॥१५॥
सतकवाधितावेतावितस्थूळकृशौ नरौ ।
सततं चोपचर्यौ हि कर्पणैर्वंहणैरपि ॥१६॥
स्थौल्यकाश्यें वरं काश्यं समोपकरणौ हि तौ ।
यग्रुमौ व्याधिरागच्छेत्स्थूळमेवातिपीढयेत् ॥१ ॥

रूक्ष खान पान के सेवन से, उपवास से थोड़ा खाने से स्नेहन, म्बेदन बमन, बिरेचन आदि क्रियाओं के अतियोग से, शोक से, मल-मूत्र कं उपस्थित वेगों को अथवा नींट के उपस्थित वेग को रोकने से. रनेह मर्टन किये विना उबटन लगाकर स्नान (नित्य प्रति ) करने से, स्वभाव से, बुढापे से, रोगों के कारण (राग की कमजोरी में ) उत्पन्न कमजोरी में. मिध्याहार-विहार से. कोध से पुरुष बहुत कुछ हो जाता है। परिश्रम, अतिशय पेट भर के खाना, भूख, प्यास और बच्चान औषध. बहत सदीं. बहुत गरमी और मैथून इनको कुछ पुरुष सहन नहीं कर सकता। प्लोहा कास, खय, खास, गुल्म, अर्घा, उदर-रोग, और ग्रहणी रोग ( आमाद्यय आंत्र रोग ) प्रायः करके क्रश ( निर्बंख ) पुरुष को शीन्न चिपटते हैं। नितम्ब, उदर और मीवा शुक्क हो जाते हैं, शरीर पर धर्मानयों के जाल दीखने खगते हैं. त्वचा और अस्थियों का ही ढांचा बच जाता है. प्रन्थियां मोटी-मोटी हो जाती हैं. ऐसे पुरुष को 'अतिकृश' कहते हैं। ये अतिस्थूल और अतिकृश पुरुष सदा रोगी रहते हैं। इसलिए कर्पण से (स्थल की) और बृंहण से (क्छ पुरुप की) सदा परिचर्या करनी चाहिये। स्थूलता और क्रुशता में क्शता श्रेष्ठ है, क्योंकि यदि दोनों को एक ही समान चिकित्सा से साध्य व्याघि हो जाय तो स्थल पुरुष ही अधिक पीड़ित होगा (क्योंकि स्थूल पुरुष का यदि संतर्पण किया जाय तो स्थूलता बढती है, अपतर्पण करे तो वह सहन नहीं कर सकता, क्योंकि जाठराग्नि बढी होती है ) ॥११-१७॥

> सम-मास-प्रमाणस्तु समसंहननो नरः । दृढेन्द्रियस्वाद् ज्याधीनां न बढेनाभिभूयते ॥ १० ॥ श्वृतिपासातपसहः शीत-ज्यायाम-संप्रदः । समपका समजरः सम-मास-चयो मतः ॥ १६ ॥

जिल पुरुष की मांस पेशियां प्रमाण में उजत हैं और धरीर का संयदन टीक प्रकार से हैं, इन्द्रियां बलवती हैं, वह पुरुष रोगों के बल से भी हार नहीं मानता। जो पुरुष मूख, प्यास, धृप का सहन कर सके, शीत, व्यायाम को मली प्रकार सहन करले, न कम और न अधिक, मोजन को जोर्ज करने बाका हो, जिसको बुदापा ठीक समीप पर आये, वह पुरुष समान उपचय अर्थात् उचित करोर को बनावट का होता है ॥ १८-१९ ॥

> गुरु चातर्पणं चेष्टं स्थुळानां कर्षणं प्रति । कशानां बंहणार्थं च छेघु संतर्पणं च यत ॥ २० ॥ वातव्नान्यन्नपानानि इलेब्स-मेदो-हराणि च। रूक्षोष्णा बस्तयस्तीक्ष्णा रूक्षाण्यद्वर्तनानि च ॥ २१ ॥ गहची-मद्र-मस्तानां प्रयोगस्त्रेफलस्तथा । तकारिष्टप्रयोगस्त प्रयोगो माक्षिकस्य च ॥ २२ ॥ विदङ्गनागरं क्षारः काल-छोह-रजो मधु। यवामलकचूर्णं च प्रयोगः श्रेष्ठ उच्यते ॥ २३ ॥ बिल्बादिपञ्चमूलस्य प्रयोगः क्षौद्रसंयतः। शिलाजतुप्रयोगस्तु साग्निमन्यरसः परः ॥ २४ ॥ प्रशातिका प्रियङ्कश्च स्यामाका यवका यवाः। जुर्णीहाः कोद्रवा मुद्गाः कुळत्थाश्चकमुद्रकाः ॥ २५ ॥ आढकीनां च बीजानि पटोलामलकैः सह । भोजनार्थं प्रयोज्यानि पानं चातु मधूदकम् ॥ २६ ॥ अरिष्टांश्चानुपानार्थे मेदो-मांस-कफापहान् । अतिस्थौल्यविनाशाय संविभन्य प्रयोजयेत ॥ २०॥ प्रजागरं ज्यवायं च व्यायामं चिन्तनानि च स्थौल्यमिच्छन् परित्यक्तुं क्रमेणाभिप्रवर्धयेत् ॥ २८ ॥

स्थूड पुरुषों को इत्र बनाने के लिये गुरु (भारी) और अपतर्पण क्रिया (यथा शहद भारी होने से अग्नि को कम करता है और अपतर्पण होने से मेद का कम करता है) उचित है। इत्य पुरुषों को मोटा करने के लिये छन्न एवं सन्तर्पण क्रिया करनी चाहिये। अतिस्थूछ को चिकित्सा—

बातनाधक खान पान, कफ और मेदनाधक आहार, रूखी एवं गरम बस्तियां, तीक्ष्ण, रूख उबटन का महना, गिकोय, नागर मोथा, इनका, या निफला का काय देना, तकारिष्ट का प्रयोग अथवा मञ्ज का उपयोग, बायविद्धंग, सोंठ, खार, कान्त होह भस्म को घहद के साथ, जो और आंबले का चूर्ण, इनका प्रयोग उत्तम है। बिल्ब, अरणो, सोना पाठ, काइमरी, पाठका इनके काथ में मञ्ज प्रयोग करके पीना, अग्निमन्य (अरणी) के रस के साथ शिकाजीत का उपयोग, प्रधातिक ( नीवार चान्य ), प्रियंगु, स्थामाक ( सांक ), चुद्रजव, जो, कंगनी, कोदों चान्य, मूंग, कुक्यी, जंगळी मूंग, अरहर की दाळ, परवळ, आंवळा हनके साथ खाने के क्षिये देवे; और पीने के क्षिये पानी में शहद मिळा के देना चाहिये। अनुपान के क्षिये मेद, मांस और कफ को नष्ट करने वाले अरिष्टों को अतिस्थूळता नाश करने के क्षिये प्रयोग करना चाहिये। स्थूळता का नाश करने की इच्छा वाले पुरुष को, रात में जागना, मेशुन, परिश्रम करना, चिन्ता करना इनको क्रम से शनैः शनैः बदाना चाहिये॥ २०-२०॥

स्वजो हर्षः सुखा शय्या मनसो निर्वृतिः शमः ।
चिन्ता-क्यवाय-व्यायाम-विरामः प्रियदर्शनम् ॥ २६ ॥
नवान्नानि नवं मद्यं भाम्यान्यौदका रसाः ।
संस्कृतानि च मांसानि दृषि सर्षिः पर्यासि च ॥ ३० ॥
इक्षवः शाळ्यो मांसा गोषूमा गुडवेकृतम् ।
वस्तयः स्निग्धमधुरास्तैछाम्यङ्गरुच सर्वदा ॥ ३१ ॥
स्निग्धमुद्धतेनं स्नानं गन्धमाल्यनिषेवणम् ।
गुक्छवासो यथाकाळं दोषाणामवसेचनम् ॥ ३२ ॥
रसायनानां वृष्याणां योगानामुपसेवनम् ॥ ३३ ॥
अचिन्तनाध कार्याणां धृवं संतर्यणेन च ।
स्वप्नप्रसङ्गाध नरो वराह इव पुष्यति ॥ ३४ ॥

क्व रोग की विकिश्वा—रात में और दिन में शोना, सदा प्रवस रहना, आराम, गहेदार पर्छग पर शोना, बैठना, मनकी बेफ़िकरी, धान्ति, चिन्ता न करना, सम्भाग का न करना, अम न करना और इच्छित बस्तुओं का दर्धन, नये अन्न, नया मय, प्राप्य और जळचर प्राणियों के मांत का रस, संस्कृत ( अच्छी प्रकार बनाये ) मांत, दही, घी और दूब, गन्ने, चावळ (ळळ चावळ) मांत, गेहूँ, गुड़ से बनी बस्तुयं, स्निग्य और मजुर बस्तियां, सर्वदा तैळ मर्दन स्निग्य उवदन, स्नान, सुगन्य और मांत का घारण करना, स्मिर्ट वक्ष, समय समय पर वातादि दोषों का बाहर निकाळना, रलायन एवं वाजीकरण-योगों का सेवन करने से कृष्यता दूर होकर पुछ, वळ ( मोटापा ) आता है । कार्यों की चिन्ता न करने से कृष्यता दूर होकर पुछ, वळ ( मोटापा ) आता है । कार्यों की चिन्ता न करने से कृष्यता दूर होकर पुछ, वळ ( मोटापा ) आता है । कार्यों की चिन्ता न करने से कृष्यता दूर होकर पुछ हो जाता है ॥ २९–३४ ॥

बदा तु मनिस क्रान्ते कर्मात्मानः क्रमान्बिताः ।

विवयेत्रयो निवर्तन्ते तदा स्विपित मानवः ॥ ३१ ॥
निद्रायतं सुखं दुःखं पुष्टिः कार्र्यं बढावळम् ।
बृष्वता क्षीवता ज्ञानमञ्जानं जीवितं न च ः ३६ ॥
अकाळेऽतिमसङ्गाव न च निद्रा निवेविता।
स्वायुष्टा पराकुर्यात्काल रात्रिरिवापरा ॥ ३६ ॥
सैव युक्ता पुनर्युक्के निद्रा देहं सुखायुषा ।
पुरुषं योगिनं सिद्धं चा सत्या बुद्धित्वाऽऽगता ॥ ३८ ॥
गीवाध्ययन-मद्य-की-कर्म-भाराध्य-कविताः ।
अजीर्णिनः क्षताः क्षीणा बृद्धा बाळास्तथाऽवळाः ॥ ३८ ॥
रूष्ट्यातीसारम् कृताः श्वापा वृद्धा वाळास्तथाऽवळाः ॥ ३८ ॥
रूष्ट्यातीसारम् कान्ता यानमजागरेः ॥ ४० ॥
क्षीध-शोक-भय-कजन्ता दिवास्वप्नीचिताञ्च ये ।
सर्व एते दिवास्वप्नं सेवेरम् सार्वकाळिकम् ॥ ४१ ॥
घातुसाम्यं तथा श्वेषां वळं चाय्युपजायते ।
रूष्ट्या पुष्णाति चाङ्कानि स्थैयं भवति चाऽऽयुपः ॥ ४२ ॥

जब मन से संयुक्त आतमा निष्किय हो जाती है, हन्द्रियां क्रियारहित हो जाती हैं (रूप, रसादि विषयों से हट जाती है), तब पुरुष सो जाता है। यदि विषिपूर्वक नींद का सेवन किया जाय तो, सुख, द्वारीर की पुष्टि, वल, पुरुषस्व ज्ञान और जीवन नींद के अधीन हैं और यदि निदा का विषि से सेवन किया जाय तो दुःख, इन्नवता, बलनाध, क्रीवता, अज्ञान, और मरण ये नींद के अधीन हैं। इसख्ये सुख चाहने वाले पुरुष को चाहिये कि दूसरी प्रकथ रात्रि के समान सकाल (दिन में या सन्ध्याकाल में) संना, या बहुत सोना छोड़ है। ये नींद के मिथ्यायोग हैं। यदि निदा उचित रूप में सेवन की जाय तो हारीर को सुख और आयु से ऐसे ही युक्त करती है जिस प्रकार योगी पुरुष को सिद्ध से सन्धनान प्राप्त होता है।

गीत गाने से इधपुरुष, पहने से कुछ, मद्यपान करने वाले की-सेवा करने वाले, वमन विरेचनादि कर्म में, मार्ग चलने से कुछ हुए, अतिसार आदि से कुछ, अर्जाण रोगी, उरस्त रोगी, श्रीण (जिनके रत रकादि घाद श्रीण) हो, इद्ध, वाकक, क्यां (कमज़ोर) तृरणारोगी, शूल से पीढ़ित, स्वास से कुछ, उत्पर से गिरे, चोट लगे हुए, उन्मच (धन्दा आदि खाने से), यके हुए, स्वारी करने से, रात में जागने से, कोष, शोक, भय से निष्क्रम पुरुषों को दिन में सोना उचित है। ये द्वार स्थि सुद्ध सब कालों में दिन में सो सकते हैं।

दिन में सोने से इनके विश्म घातु सम होते हैं, वड बढ़ता है, कफ अंगी को पुष्ट करता है और आयु स्थिर होती है # || २५-४२ ||

ब्रोध्मे चाऽऽदानरुखाणां वर्धमाने च मारुते । रात्रीणां चातिसङ्क्षेपाहिवास्वप्तः प्रशस्यते ॥ ४३ ॥ ग्रीदमवर्ज्येषु काळेषु दिवास्वप्नास्प्रकुप्यतः। इक्रेड्मपिसे. दिवास्वप्नस्वस्मात्तेषु न **शस्यते ॥** ४४ ॥ मेदस्विनः स्तेइनित्याः रलेष्मलाः रलेष्मरोगिणः । टचीविषातीश्च दिवा न शयीरन् कदाचन ॥ ४४ ॥ इलीमकः शिरः शलं स्तैमित्वं गुरुगात्रता। अक्रमदौंऽग्निनाशस्य प्रलेपो हृदयस्य च ॥ ४६ ॥ शोधारोचक-द्रझास-पीनसार्घावभेदकाः। कोठोऽरः पिडकाः कण्डूस्तन्द्रा कास्रो गळामयाः ॥ ४७॥ स्मृति-बृद्धि-प्रमोह्य संरोधः स्रोतसां ज्वरः। इन्द्रियाणामसामध्ये विष-वेग-प्रवर्तनम् ॥ ४८ ॥ भवेत्रणां दिवास्वप्नस्याहितस्य निषेवणात् । तस्माद्धिताहितं स्वप्नं बुद्धवा स्वप्यात्सुखं बुधः॥ ४६॥ रात्री जागरणं रूमं स्निग्धं प्रस्वपनं दिवा । अरुक्षमनभिष्यन्दि त्वासीनप्रचलायितम् ॥ ५० ॥ देहवृत्ती यथाऽऽहारस्तथा स्वप्नः सुद्धो मतः। स्वप्नाहारसमुत्थे च स्थील्यकाश्ये विशेषतः ॥ ५१ ॥

ग्रीध्म ऋदु आदान काल एवं रुख है, इस समय वासु बद्दी है, और रातें बहुत छोटी होती हैं, इसलिये दिन में साना उत्तम है। ग्रीध्म ऋदु का छोड़कर और ऋदुओं में सोने से कफ और पित्त विकृत होते हैं, इसलिये इन समयों में दिन के समय सोना ठीक नहीं है। मेदस्बो, नित्य स्नेह का सेवन करने बाले, कफप्रकृति, कफरोगी, और दूपी विष सं पीड़ित पुरुष दिन में खास कर कभी भी न सोपें। दिन में सोने से हलीमक, शिरोवेदना, अंगों में मारीयन, अंगों

मंद का स्थान कहां है ? यह तो कहना कठिन है, परन्तु जब मन या मन से युक्त आत्मा मितरक की पंचम जबनिका (Fifth Ventrical) में पहुंच जाती है तब पुरुष को नींद आती है। इस जबनिका के साथ किसी मी जानतन्तु का सम्बन्ध नहीं है। इसी से कहा है—"स्वप्नश्च निरिन्द्रियप्रदेश मनोऽबस्थानम्"।

को गीक वक से ढांपने की भांति भतीति, अंगों का दूटना, जाठराग्नि की खीणता, इदय का कफ से लिस होना, स्जन, अरुचि, वमनेच्छा, पीनस, आधा सीती, कोठ (वर्षे के काटे के भांति), पुन्सियां, लाज, तन्द्रा, आखस्य, कास, गक्के के रोग स्मृति नाध, बुद्धिनाध, मूर्छं, स्रोतों का अवरोष, च्वर, इन्द्रियों में असमर्थता, विष के वेग का जोर (फिर से चढ़ना) वे खखण अहितकारी निद्रा अर्थात् दिन में सोने से उत्पन्न होते हैं। इसलिये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि अहितकारी नींद का त्याग करे, और हितकारी नींद का सेवन करे इससे सुख होगा। रात्रि में जागने से शरीर में रूखता और दिन में सोने से स्निग्यता बढ़ती है। और वैठे-बैठे सोना न तो रूखता उत्पन्न करता है, न अभिष्यन्द अर्थात् जिन्धता उत्पन्न करता है। शरीर के धारण के लिये जिल प्रकार भोजन सुखकारक होता है, उसी प्रकार नींद भी आवश्यक है। इसलिये स्थूलता और कृशता मुख्य रूप से आहार और निद्रा पर अवल्यन्वत है। ४२-५१॥

अध्यक्कोत्सादनं स्नानं प्राम्यानूपीवका रसाः। शाल्यन्नं सद्घि क्षीरं स्तेहो मद्यं मनःसुखम्॥ १२॥ मनसोऽनुगुणा गन्धाः शब्दाः संवाहनानि च। चक्कपस्तर्पणं खेपः शिरसो वदनस्य च॥ १३॥ स्वास्तीर्णं शयनं वेश्म सुखं काळस्तथाचितः। आनयन्त्यचिरान्निद्रां प्रनष्टा या निमित्ततः॥ १४॥

तैकमर्दन, उबटन, स्नान, ग्राम्य या जलचर प्राणियों का मांसरस, चावल, दही, दूज, स्तेह (धी-तैल ) मद्य, मन की प्रिय वस्तुपं, मनोनुकूल सुगन्नि, शब्द और संवाहन ( मसाज, मुद्दी भरना ), आंखों का तर्गण, शिर और मुख, शरीर पर चन्दनादि का लेप, अच्छा विद्या पलंग, सुन्दर घर तथा उचित समय ये वस्तुपं कारण से नष्ट हुई नींद को श्रीष्ट ही 'उत्पन्न कर देती हैं । । १२२-४४॥

> कायस्य शिरसरचेन विरेक्श्वर्दनं भयम्। चिन्ता कोधस्तथा धूमो ज्यायामो रक्तमोक्षणम्॥ ५५॥ उपवासोऽसुखा शय्या सस्वौदार्यं तमोजयः। निद्वाभसक्कमहितं वारयन्ति सम्रस्थितम्॥ ५६॥

विद मस्तिष्क में स्थित निद्रा को नियमित करने बाला केन्द्र नष्ट कर दिया जाय या चोट आदि से नष्ट हो जाय अथवा विश्वित हो जाय तो पुरुष को नींद का आना असम्मव हो जाता है। जब तक मस्तिष्क में यह केन्द्र टीक है तभी तक यह चिकित्सा फळवती हो सकती है।

शरीर का विरेचन, शिरो-विरेचन, बमन, मय, विन्ता, क्रोब, कहानी सुनना, मैथुन रक्त मोखण (शिरावेष), उपवास, दुःखदायक विस्तर, सस्व गुण की अधिकता, तमोगुण का जय (योगाम्यास से होती है), ये कारण नींद को नहीं आने देते। इसलिए अहित, अवाञ्छनीय नींद को रोकने के क्रिये स्वस्य पुरुष को इन्हें वर्त्तना चाहिये।॥५५-५६॥

एत एव च विज्ञेया निद्रानाशस्य हेतवः। कार्यं काळो विकारश्च प्रकृतिवीयुरेव च ॥ १७॥

निद्रानाश के दूधरे कारण—कार्य में फंसा रहना, काल (बुद्दापा), विकार, शूल दर्द होना, स्वभाव से ही नींद कम आना, वायु, उन्माद रोग या वातरोग आदि निद्रानाश के कारण हैं॥ ५०॥

तमोभवा रुढेष्मसमुद्भवा च मनः शरीरश्रम-संभवा च । आगन्तुकी व्याच्यतुर्वतिनी च रात्रिस्वभाव-प्रभवा च निद्रा।१८॥ रात्रिस्वभावप्रभवा मता या तां भृतघात्रीं प्रवदन्ति निद्राम् । तमोभवामाहुरघस्य मूळं शेषं पुनर्व्याघिषु निर्दिशन्ति ॥१९॥

नींद छः प्रकार की हैं यथा—तमोजन्या, निद्रा कफ से उत्पन्न मन और श्राप्ति के स्कने से 'आगन्द्रकी रोग ( सिल्पात ज्वर आदि ) उत्पन्न होने वाली रात्रि के स्वभाव के कारण उत्पन्न होने वाली निद्रा । इन छः प्रकार की निद्रा में जो निद्रा रात्रि स्वभाव के कारण उत्पन्न होती है उसका भूतवात्री अर्थात् वाय के समान प्राणियों को पोषण करने वाली कहते हैं, और तमोगुण से उत्पन्न निद्रा पाय अवर्म का मूल है, शेष निद्राओं की गिनती रोगों में की जातो है ।

तत्र रलोकाः — निन्दिताः पुरुषास्तेषां यौ विशेषेण निन्दितो । निन्दिते कारणं दोषास्तयोनिन्दितभेषज्ञम् ॥ ६० ॥ येथ्रयो यदा हिता निद्रा येथ्रयञ्जाप्यहिता यदा । अतिनिद्रानिद्रयोश्च भेषजं यद्भवा च सा ॥ ६१ ॥ या या ययाप्रभावा च निद्रा तस्तवमत्रिजः । अष्टौनिन्दितसंख्याते व्याजहार पुनर्वसुः ॥६२॥

निन्दित पुरुष, इनमें जो दो ( स्थूल और कृष) अधिक निन्दित, निन्दित होने का का कारण, दोनों के दोष, औषष, जिनके लिये निद्रा हितकारी है, जिनके किये अहितकारी, अति नींद और नींद के न आने की आविष और जिस कारण से नींद आती है, जिसिक प्रकार से उत्पन्न होती है, इन सब बातों को आविष ऋषि ने अही निन्दित नामक अध्यायमें कह दिया ॥६००६२॥

इत्यनिवेशकृते तन्त्रे चरक्मतिसंस्कृते सुत्रस्थावे बोक्नाचतुष्के अर्थोनिन्दितीयो नाम एकविंशतितमोध्यायः ॥२ १॥

### द्वाविंशतितमोऽध्यायः

अथातो लक्षनबृंह्णीयमध्यायं न्याल्यास्यामः ॥१॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥२॥

अब लंबनबृंहणीय अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था॥ १-२॥

> तपःस्वाध्यायनिरतानात्रेयः शिष्यसत्तमान् । षष्टग्निवेशमगुखानुकवान् परिचोदयन् ॥ ३ ॥ छङ्घनं बृंहणं काळे रुक्षणं स्नेहनं तथा । स्वेदनं स्तम्भनं चैव जानीते यः स वै भिषक् ॥ ४ ॥

आत्रेय महर्षि तपश्चर्या और स्वाध्याय में मग्न हुए, अग्निवेश आदि प्रमुख एवं उत्तम छः शिष्यों के ज्ञान के किये कहने कगे—जो लंबन, बृंहण, स्खण, स्नेहन, स्वेदन एवं स्तम्मन क्रियाओं के समय तथा विधि को जानता है, वहीं वैद्य है ॥ २-४॥

तमुक्तवन्तमात्रेयमग्निवेश उदाच ह ।
भगवंद्धक्वनं किंस्विद्धक्वनीयाम्य कीहसाः ॥ १ ॥
वृंहणं वृंहणीयाम्य रुक्षणीयाश्च रुक्षणम् ।
स्तेहनं स्तेहनीयाश्च स्वेदाः स्वेद्याश्च के मताः ॥ ६ ॥
स्तम्भनं स्तम्भनीयाश्च वक्तुमहैसि तद् गुरो ।
छक्षनप्रभृतीनां च वण्णामेषां समासतः ॥ ० ॥
कृताकृतातिरिकानां छक्षणं वक्तुमहैसि ।

इस प्रकार कहते हुए आत्रेय ऋषि से अग्निवेश ने कहा—िक भगवन् संघन किस प्रकार का होता है और कौन पुरुष संघन के योग्य हैं ! इंडण क्या है और इंडणीय चिकित्सा के योग्य कौन हैं ! रुखण क्या है और रुखणीय कौन हैं ! स्नेहन क्या है और स्नेहनीय कौन हैं ! स्वेदन क्या है और स्वेदनीय कौन हैं ! स्तम्भन क्या है और स्तम्भनीय पुरुष कौन हैं ! हे गुरो ! यह सब आप कहिये । इन छः संघन आदि के स्थण संखेप में कहिये । सम्यक् प्रकार से किये, न किये और अति किये हुए के स्थण मं आप कहें ॥ ५-६॥

वचस्तद्गिनेदेशस्य निशम्य गुरुरव्रवीत् ॥ = ॥ यत्किचिञ्जाघवकरं देहे तञ्जक्षानं स्मृतस् । वृहस्तं यच्छरीरस्य जनयेत्तव बृंह्णम् ॥ ६ ॥ रोक्ष्यं खरत्वं वैश्वयं यत्क्र्योत्तद्धि कक्षणम् । स्तेह्नं सीह-विष्यन्य-मार्रव-क्छेर्-कारकम् ॥ १० ॥ स्तरम-गौरव-शीतकां स्वेदनं स्वेदकारकम् । स्तरमनं स्तरमयति बद्रतिमन्तं चर्ळ द्रवम् ॥ ११ ॥

अग्निवेश के बचन को सुनकर गुर बोले; शरीर के अन्दर जो बस्तु क्युता हल्कापन, उत्पन्न करती है, उसको 'लंबन' कहते हैं। जो वस्तु शरीर में स्थूलता उत्पन्न करती है, उसे 'वृंहण' कहते हैं। जो वस्तु शरीर में स्थूलता उत्पन्न करती है, वह स्थल है। शरीर में जो वस्तु चिकास, विध्यन्त, पृथक्त उत्पन्न करती है, वह स्थल है। शरीर में जो वस्तु चिकास, विध्यन्त, विख्यन, कोमखता और क्लिकता उत्पन्न करती है, वह स्तेहन है, जो वस्तु शरीर में जड़ता उत्पन्न करे, भारीपन करे श्रीत का नाश करे तथा पर्धाना कार्य वह 'स्वेहन है। जो वस्तु गतिशोख, थोड़ी सी यित को, द्रव को, रोक देती है, वह स्तम्मन है॥ ८-११॥

डघूष्णतीक्ष्णविशदं रूक्षं सुद्धमं खरं सरम्।
किंतनं चेव यद् द्रव्यं प्रायश्तक्रक्षमं स्पृतम्॥ १२॥
गुक्शीतसृदुस्निग्धं बहुलं स्थूलांपिन्छल्लम्।
प्रायो मन्दं स्थिरं ऋक्ष्णं द्रव्यं बृंहणमुच्यते॥ १३॥
रूक्षं लघु लारं तीक्षणमुष्णं स्थिरमपिन्छल्लम्।
प्रायशः किंतनं चेव यद् द्रव्यं तद्धि रूक्षणम्॥ १४॥
द्रवं सुद्धमं सरं स्निग्धं विन्छल्लं गुक् शीतलम्।
प्रायो मन्दं मृदु च यद् द्रव्यं तत्सनंहनं मतम्॥ १४॥
प्रायो मन्दं मृदु च यद् द्रव्यं तत्सनंहनं मतम्॥ १४॥
द्रव्यं गुक् च यत् प्रायस्तद्धि स्वेदनमुच्यते॥ १३॥
भीतं मन्दं सुदु रूक्षणं रूक्षं सुद्धमं द्रवं स्थिरम्।
भीतं मन्दं सुदु रूक्षणं रूक्षं सुद्धमं द्रवं स्थिरम्।
यद् द्रव्यं लघु चोहिष्टं प्रायस्तस्तम्मनं स्मृतम्॥ १७॥

जो बस्तु छन्नु, गरम, तीक्ष्ण, विश्वद, रूख, स्वस्म, खर (कर्ष्ण), सर (बहुने बाढा) और किन्न हा वह वस्तु प्रायः करके 'कंचन' गुण बाळी होती है। भारी, शीतवीर्थ, मृद्ध, स्निग्च, घन, स्थूल पिच्छिन, विरक्षारी, (देर में कार्य करने बाढा) स्थिर, चिकना जो पदार्थ होता है, यह प्रायः करके 'बंह्ला होता है। रूख, छन्नु, खर, तीक्ष्ण; उष्ण, स्थिर, चिकास रहित और किन्न हम्य है वह प्रायः करके 'क्खण' होता है। छ जो द्रव्य पतला, स्वस्म, बहुने बाढ़ा,

क्ष्मण में मुख्य कर से स्लेह का अधाय रहता है और अंधन में बोहब का अभाव रहता है वह दोनों में मुख्य भेद हैं।

चिकना, स्नेह युक्त, भारी, धीतळ, मन्द (चिरकारी) और मृद्ध होता है, वह प्रायः करके 'स्नेहन' होता है। उप्ण, तीहण, वहने बाळा, स्निग्व, रूख, स्त्वा, इब, स्थिर, और भारी जो पदार्थ होता है, वह प्रायः करके 'स्नेहन' होता है। हीत, मन्द, सुद्ध, स्क्रप्ण, रूख, सुरुम, द्रव और स्थिर तथा कप्त होता है। वह द्रव्य प्रायः करके 'स्तम्मन' होता है। १२-१७॥

बतुष्ककारा संद्युद्धः पिपासा मारुवातपौ ।
पाचनान्युपवासश्च व्यायामश्चिति छङ्घनम् ॥ १८ ॥
प्रभूत-रुकेष्म-पित्तास्न-मलाः संस्प्रष्टमारुवाः ।
दृहच्छरीरा बिल्नो छङ्घनीया विशुद्धिभः ॥ १८ ॥
येषां मध्यवला रोगाः कफपित्तसमुत्यिताः ।
वम्यतीसार-हृद्रोग-विस्च्यलसक-ज्वराः ॥ २० ॥
विबन्ध-गौरवोद्गार-हृद्वासारोचकादयः ।
पाचनैस्ताम् भिषक् प्राज्ञः प्रायेणाऽऽद्गुतुपाचरेत् ॥२१॥
एत एव यथोदिष्टा येषामल्यवला गदाः ।
पिपासानिम्रहैस्तेषामुपवासैश्च ताख्ययेत् ॥ २२ ॥
रोगाख्ययेन्मध्यवलान् व्यायामातपमारुतैः ।
बिल्नां किं पुनर्येषां रोगाणामवरं वलम् ॥ २३ ॥
स्वस्तेषिणां प्रमृद्धानां स्निग्धाभिष्यन्विद्वंहिणाम् ।
शिशिरे छङ्घनं शस्तमपि वातविकारिणाम् ॥ २४ ॥

चार प्रकार की शुद्ध अर्थात्—वमन, विरेचन, नस्य और आस्यापन बस्ति; प्यास का रोकना, वायु और धूप का सहना, पाचन, उपवास और व्यायाम ये शरीर में लघुता उत्पन्न करते हैं। जिन पुढ़वों में कफ, पिच, रक्त और मुख बहुत बढ़े हों, जिन को वात रोग हो, जिनका शरीर बहुत बढ़ा हो, बळवान हो, उनको वमन विरेचन आदि संशोधन द्वारा छंघन देना चाहिये और जिन मध्यम बळ बाळे पुढ़वों में कफ, पिच से उत्पन्न रोग हों, जिन को वमन, अती-सार, इद्य दोग, विस्चिका, अखसक, ज्वर, विवन्ध, गौरव, उद्गार, वेचैनी, अविष्य आदि (अजीर्ण) हों, उनको वैद्य प्रथम पाचन औषधियों से छंघन देवर चिकित्सा करे। यही रोग यदि अल्पवळवाळ पुढ़व को हो तो पिपासा के रोकने से और उपवास द्वारा छंघन कराके शान्त कराना चाहिये। मध्यम बळवाळे रोगों को व्यायाम, धूप और वायु के सेवन से छंघन कराना चाहिये। इसी प्रकार बळवान पुढ़वों में जब रोग का बळ न्यून हो, तब भी ब्यायाम हारा छंघन कराना चाहिये। स्वचा के दोव वाळे, प्रमेह रोगियों को, स्निन्य वा अभि-

व्यन्द क्षयवा पुष्ट शरीर वाले पुरुष को, एवं वात रोगियों को विश्विर काठ में लंबन देना उत्तम है। (शिशिर के सामान गुण होने से हैमन्त मी उत्तम है)।

अदिग्बिद्धमिन्छ्यं वयःस्थं सात्यचारिणाम् ।
सृगमस्यविद्धमानां गांसं वृंदणमुख्यते ॥ २१ ॥
स्रीणाः क्षताः कृशः वृद्धा दुर्बछा नित्यमध्यगाः ।
स्रीमदानित्या प्रीष्मे च बृंदणीया नदाः स्वृताः ॥ २६ ॥
स्रोषाश्चीं-प्रहणीदोषेन्यीधिभिः कर्षिताश्च ये ।
तेषां क्रन्यादमांसानां बृंद्दणा छघवो रसाः ॥ २७ ॥
स्नानमुत्सादनं स्वप्नो मधुराः स्नेहबस्तयः ।
श्वर्षरा क्षीरसर्पीष सर्वेषां विद्धि बृंद्दणम् ॥ २८ ॥

विषयुक्त शक्त से न मारे हुए, नीरोगी, जवान, सात्म्यवस्तु को खाने वाळे एवं सात्म्य स्थान में चरने वाळे, मृग, मळळी या पिंद्ययों का मांस बृंदण के लिये उपयुक्त है। श्र खीण रोगी, उरःश्वत का रोगी, कृश, हृद्ध, दुर्बल, रोज़ सफ्र (परिअम) करने वाले, खीसेवी, मखसेवी पुरुषों का ग्रीध्म काल में बृंदण करना चाहिये। शोम, अर्थ, ग्रहणीरोग के कारण जो पुरुष निर्वल हो गये हैं, उनको मांस खाने बाले पशु-पश्चियों के मांस से बृंदण करना चाहिये। मांस को संस्कार द्वारा लघु बना लेना चाहिये, अथवा लघु गुण वाले पश्ची बाज़ आदि का मांस प्रयोग करना चाहिये। स्नान, उबटन, निद्वा मधुर एवं स्नेह युक्त बस्ति या, शक्तर, बी, दूध ये वस्तुर्पे सव पुरुषों का बृंदण करती हैं।।२=।।

कटु-तिक-कथायाणां सेवनं क्षीष्वसंयमः । खळि-पिण्याक-तकाणां मध्वादीनां च रूक्षणम् ॥ २९ ॥ अभिष्यन्दा महादोषा मर्मस्था ज्याधयरुच ये । ऊठस्तम्मप्रसृतयो रूक्षणीया निदर्शिताः ॥ ३० ॥

कबुए, तीखे, कथाय रस का सेवन, अति खीसंग, सरवों की खळ. तिळ की खळ. तक और मधु (शहर ) आदि विरुक्षण करने वाळे हैं। कफरोगी, बातरोगी और जिन को मर्म स्थान के रोग (ऊस्स्तम्म आवश्यवात, प्रमेह आदि ) हों उनका विरुक्षण उपचार करना चाहिये॥ २६-३०॥

क पर में पाछे या रक्के पखी या मळळ्यों का मांच ळामकर नहीं है। जो पशु-पखी अपने स्वामाविक क्य में रहते हैं और अपना स्वामाविक आहार केते हैं; उन का मांच ही ळामवायक है। स्तेद्दाः स्तेद्दविषठनाम् स्तेदाः स्त्रेदाम्य वे नदाः । स्तेद्दाज्याचे मयोकास्ते स्त्रेदाक्ये च स्वविस्तरम् ॥ ३१ ॥ स्तेद्द कितने हैं और कौन स्त्रेद के बोग्य हैं ? स्त्रेद कितने हैं और कौन स्त्रेद के योग्य हैं ? ये स्त्रेद और स्त्रेद अध्याय में विस्तार से कह दिने हैं ॥३१॥

द्रवं तज्ज स्थिरं यावच्छीतीकरणमौषधम् । स्वाद्ध तिक्तं कषायं च स्तम्भनं सर्वमेव तत् ॥ ३२ ॥ पित्तक्षाराग्निदग्धा ये वम्यतीसारपीढिताः । विवस्वेदातियोगार्ताः स्तम्भनीयास्तथाविधाः ॥ ३३ ॥

जो द्रव्य पतला, द्रव, बहने वाला और शीतलता उत्पन्न करने वाला है, तथा अधुर, तिक्त या कषाय रस है, वह सब 'स्तम्भन' है। विश्व रोगी, खार या अग्नि से जरू रोगी, वमन या अतिशार से पीवित, विषयेग से या अतिस्वेदन किया से पीवित पुरुष स्तम्भन किया के योग्य हैं॥ ३२-३३॥

> बात-मृत्र-पुरीषाणां विसर्गे गात्रलाघवे । हृद्योद्गारकण्ठास्यशुद्धौ तन्द्राक्लमे गते ॥ ३४ ॥ स्वेदे जाते क्यो चैव छत्पिपासासहोदये । हृतं ल्रह्यनमादेश्यं निर्वयेथे चान्तरास्मित ॥ ३४ ॥ पर्वभेदोऽङ्गमर्दश्य कासः शोषो मुखस्य च । छुट्मणाशोऽकिषस्तृष्णा दौर्बल्यं श्रीत्रनेत्रयोः ॥ ३६ ॥ मनसः संग्रमोऽभीक्ष्णमूर्ध्ववातस्तमो हृद्धि । देहाग्निबल्नाशस्य ल्रह्यनेऽतिकृते भवेत् ॥ ३७ ॥

अपान वायु, मरु-पूत्र का बाहर आना, धारीर में हरकापन, आमाधाय, दकार, गढ़ा और मुख के शुद्ध होने पर, आरूप और निष्क्रियता के नष्ट होने पर, परीना और भोजन में विच उत्पन्न होने पर, भूख और प्यास का एक द्वाथ सहन न होने पर, अर्थात् भूख और प्यास एक साथ खगने पर, मन के मस्क्ष होने पर. सम्यक् प्रकार से लंबन हुआ ऐसा जानना चाहिये। खंबन के अधिक करने से जोड़ों का टूटना, अंगों में पीड़ा, कास, मुख का सुखाना, भूख का नष्ट होना, अर्थाय, प्यास, कान और आंख में निर्वक्रता, मन की बेचेनी, चक्कर आना, धारीर के अध्य के भाष्य में नारम्बाद बायु का चहुना, धारे होना, इदब में अन्यकार (समोधुण को अध्यक्षका), व्यवस्थित और सार्थर के बक्कर ना ना होना के लंबन के अधियोग से होने हैं। १४-१० हो प्र

बर्ख पुष्ट युपल्डमक्क कार्त्रबेदोविविवर्जनम् । छक्कणं वृद्धिते, स्थीरूयमति चात्यर्थवृद्धिते ॥ ३८ ॥ बरू, पुष्टि का होना, कृषता के दोषों का दूर हो जाना, ये सम्यक् सकार के

बृंहण होने के खक्षण हैं। बृंहण के अतियोग से स्थूलता आती है ॥ ३८ ॥ कताकतस्य लिझं यक्षक्रिते तदि रूखिते।

ठंपन के सम्यक् योग और अयोग के जो लक्षण हैं वे ही लक्षण क्या के सम्यक् योग और अयोग के हैं।

स्तम्भितः स्याद्वे छन्त्रे यथोक्तेश्चाऽऽमयैर्जितैः ॥ २९ ॥ श्यावता स्तन्धगात्रत्वमुद्रेगो इनुसंम्रहः ।

हृद्धचीनिमहर्च स्यादतिस्तम्भितस्रमणम् ॥ ४० ॥

स्तम्भन किया के योग्य रोगों के धान्त होने पर, बल प्राप्त होने से स्तम्भन भली प्रकार से हुआ जानना चाहिये। स्तम्भन के अतियोग से—काळा रंग, धारीर का जब होना, वमन की इच्छा, जबाबी का बन्द होना, हृदय का अब-रोघ, मल का ककना ये अतिस्तम्भन के लक्षण हैं॥ ३६-४०॥

छक्षणं चाकृतायां स्यात् षण्णामेषां समासतः । तदौषषानां व्याषीनामशमो वृद्धिरेव च ॥ ४१ ॥ इति षट् सर्वरोगाणां प्रोक्ताः सम्यगुपकृमाः ।

साध्यानां साधने सिद्धा मात्राकाळातुरोधिनः ॥ ४२ ॥ इति । भवति चात्र --दोषाणां बहुसंसर्गात् संकीर्यन्ते द्वापकमाः ।

षद्त्वं तु नातिवर्तन्ते त्रित्वं वातादयो यथा ॥ ४३ ॥ तत्र ऋोकः—इत्यन्मिल्लक्ष्यनाध्याये व्याख्याताः षडपकमाः ।

यथाप्रश्नं भगवता चिकित्सा यैः प्रवर्तिता ॥ ४४ ॥

डंबन आदि डा कियाओं के अयोग से, इन कियाओं से बान्त होने बाले रोगों की शान्ति नहीं होती या बद जाते हैं। इन डा कियाओं के सम्बक् बोग से सब रोग धान्त हो सकते हैं। मात्रा और समयका विचार करके इन कियाओं का उपयोग करने से सब साध्य रोग ठीक होते हैं।

बातादि दोषों के परस्पर मिलने से बहुत मेद हो जाते हैं, इसिंख चिकित्सा मी बहुत प्रकार की है। जिस प्रकार कि रोग वात आदि तीन को छोड़कर नहीं होते उसी प्रकार चिकित्सा मी इन छः मैं ही सीमित है। इस छंपनीय अध्याय मैं का कियावें प्रका के अनुसार मगवान आजेय में कह दी हैं !। ४१–४४॥

> इत्यन्तिवेशकृते सन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते स्त्रस्थाने योजनान्तुष्के सञ्चनसूर्वाची नाम दार्विस्तितमोऽण्यायः ॥ २२ ॥

## त्रयोविंश्वतितमोऽष्यायः ।

अथातः सन्तर्पणीयमध्यायं व्याख्यास्यामः॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २ ॥

इसके आगे सन्तर्पणीय अध्याय का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान्

आत्रेय ने कहाथा॥ २॥

संवर्षयति यः स्निःधैर्मधुरेर्गुरुपिन्छ्छ्छैः । नवान्नैनवमधैरुच सासैरुचानूपवारिजैः ॥ ३ ॥ गोरसैगौँडिकैरचाजैः पैष्टिकैरुचातिमात्रशः । वैष्टाद्वेषी दिवास्वप्न-शय्यासन-सुखे रतः ॥ ४ ॥ रोगास्वस्योपजायन्ते संवर्षणनिभित्तजाः ।

जो पुरुष स्निग्ध, मधुर, गुर और विन्छिल पदार्थों से धरीर का सन्तर्पण करते हैं, नये अन्न, नवीन मद्य, जलीय प्रदेश में या जलचर प्राणियों के मांस का सेवन, दूध से बने या गुरू से बने पदार्थों का या पौष्टिक भोजनों का आत उपयोग करते हैं, हाथ पांच हिलाने की क्रिया करना पसन्द नहीं करते, दिन में सोना, आरामतलबी से उठना-बैठना जिन्दगी बसर करना पसन्द करते हैं उनकी सन्तर्पणकन्य रोग उत्पन्न हो जाते हैं। १-४॥

प्रमेह-कण्डू-पिडकाः कोठ-पाण्ड्वामय-क्वराः ॥ १ ॥ कुछान्यामप्रदोषाश्च मूत्रकुच्छूमरोचकः । वन्द्रा क्रैक्यमतिस्थौल्यमालस्यं गुरुगात्रता ॥ ६ ॥ इन्द्रियस्रोत्तयां लेपो जुद्धेर्मोहः प्रमोलकः । शोषाश्चेर्वविधाञ्चान्ये शोधमप्रतिकर्वतः ॥ ७ ॥

सन्तर्पणजन्य रोग—प्रमेह, कण्डू, फुन्तियां, कोट (वरें के काटे के समान चकत्ते), पाण्डु रोग, ज्वर, कुण्ट रोग, विषूचिका आदि, मूचकुच्यू, अवचि, तन्त्रा, क्रीबता, बतिस्यूळता, आरुस्य, द्यारीर का मारीपन, इन्द्रिय और खोतों का अवरोष, बुद्धिश्रंण, निरन्तर एक ही बात की चिन्ता, स्वन एवं इसी प्रकार के अन्य रोग बींब्र प्रतिकार न करने से उस्तव हो जाते हैं। ५-७॥

> श्स्तमुक्षेत्रनं तत्र विरेको रक्तमोक्षणम् । व्यायामञ्जोपवासञ्ज धूमाञ्च स्वेदनानि च ॥ = ॥ सङ्गोद्रश्चाभयापाशः पायो रुक्षात्रसेवनम् । पूर्णप्रदेहा ये चोकाः कण्ड्रकोठविनाशनाः ॥ ९ ॥

त्रिफछारग्वधं पाठा सत्तपर्णं सवस्तकम् । युस्तं निम्बं समदनं जङेनोत्कथितं पिवेत् ॥ १० ॥ तेन मेहादयो यान्ति नाझमम्बस्यतो श्रुवम् । मात्राकाछमयुक्तेन संतर्पणसमुख्यताः ॥ ११ ॥

ऐशी अवस्था में वमन, विरेचन, रक्तमेषण, व्यायाम, उपवास, धूमणान, स्वेद किया, मधु के साथ इरीतकी खाना (या अगस्य इरीतकी का खाना), रुख अतों का उपयोग, कण्डू और कोठ को नष्ट करने वाले जो चूर्ण या प्रवेद आरग्वचीय अध्याय में कहे हैं उनका सेवन, त्रिकला (इरङ, वहेडा, आंवका), अमलतास, पाढ्ल, सतवन, इन्द्रजी, नागरमोथा, नोम को लाल, मैनफल इनका जल में काढ़ा बनाकर अध्यास पूर्वक (निस्पप्रति) पीने से प्रमेह आदि रोग को कि मात्रा और काल में सन्दर्भण किया से उत्यस हुए हैं, नष्ट हो जाते हैं॥ ५-११॥

मुस्तमारग्वधः पाठा त्रिफळा देवदारु च । श्वदंष्ट्रा खदिरो निम्बो हरिद्रे त्वक्च वत्सकात् ॥ ६२ ॥ रसमेषां यथादोषं प्रातः प्रातः पिबेन्नरः। संतर्पणकृतैः सर्वैर्व्याधिभिः संप्रमुच्यते ॥ १३ ॥ एभिश्चोद्वर्तनोद्धर्षस्नानयोगोपयोजितैः। त्वग्दोषाः प्रशमं यान्ति तथा स्नेहोपसंहितैः ॥ १४ ॥ कुष्ठं गोमेदको हिङ्कु क्रोख्वास्थि त्र्यूषणं वचा। वृषकैले खदंष्ट्रा च खराह्मा चारमभेदकः ॥ १५ ॥ तक्रेण दधिमण्डेन बदराम्खरसेन वा। म्त्रकुच्छ्रं प्रमेहं च पीतमेतद् व्यपोहति ॥ १६ ॥ तकाभयाप्रयोगैश्च त्रिफ्छायास्त्रथैव च। अरिष्टानां प्रयोगैश्च यान्ति मेहादयः शमम् ॥ १०॥ ज्यूषणं त्रिफळा श्रीद्रं किमिन्नं साजमोदकम् । मन्थोऽयं सक्तवः सर्पिहिंतो छोहोदकाप्छतः ॥ १८॥ व्योषं विवन्नं शिमूणि त्रिफडां कटुरोहिणीम्। बृहत्यों द्वे हरिद्रे द्वे पाठा साविविवा स्थिराम् ॥ १६ ॥ हिङ्गकेबुकम् छानि यवानीधान्यचित्रकम् । सीवर्चनमजाजी च हनुषां चेति चूर्णयेत्।। २०॥ चूर्ण-तेळ-घृत-क्षीद्र-भागाः स्वुमीनतः समाः। सक्तां पोडशगुणो भागः संतर्पणं पिवेत ॥ २१ ॥

प्रयोगादस्य शाम्यन्ति रागाः संतर्पणोत्यताः ।
प्रमेहा मूहवाताञ्च कुष्ठान्यभौसि कामलाः ॥ २२ ॥
म्नीहा पाण्ड्वामयः शोफो मूत्रकृष्ट्रमरोषकः ।
हृद्रोगो राजबहमा च कासः खासो गल्यहः ॥ २३ ॥
क्रिमयो प्रहृणीदोषाः २वैड्यं स्थील्यमतीव च ।
नराणां दीव्यते चाग्निः स्मृतिर्कुद्धित्र वर्धते ॥ २४ ॥
व्यायामनित्यो जीणौशी यव-गोषूम-मोजनः ।
सर्तर्पणकृतैर्देषिः स्थील्यं युक्त्वा विमुच्यते ॥२५॥

नागरमोथा. अमलतास, पाढल, त्रिफला, देवदार, गोलरू, खैर की छाल. नीम की छाल, इल्दी, दारुहल्दी, अडे की छाल, इन औषधियों से काथ करके दोषानसार प्रतिदिन प्रातःकाल पीने से. सन्तर्पणजन्य सब व्याधियों से मुक्त हो जाता है। स्नेह साधन द्वारा त्वचा के रोग मिट जाते हैं। कुठ, गोमेदक मणि, ( या अंकोल ) हींग, कौंच पक्षी की अस्थि, सोंठ, मिरच, पिप्पली, वच, वासा, इलायची. गोखरू. अजवायन, पाषाणमेद इन सब को तक या दिधमण्ड के साथ अथवा खट्टे बेरों के रखें के साथ पीने से मूत्रकुच्छ और प्रमेह रोग मिटते हैं। छाछ और हरड़ के प्रयोग से या छाछ और त्रिफला के प्रयोग से, या तका-रिष्ट के प्रयोग से ( प्रमेह में कहे अरिष्टों के उपयोग से ) प्रमेह आदि रोग शान्त होते हैं। सोंठ, मिरच, पिपली, त्रिफला मधु, बायविडंग, अजवायन, पानी में धुळा (धिसा) अगर, घी और सत्त् इनका मन्थ बनाकर पीने से प्रमेह आदि रोग मिटते हैं। सेंठ, मिरच, पीपल, वायविडंग, शोभाञ्चन, त्रिफला, कुटकी, छोटी कटेरी, बड़ी कटेरी, हल्दी, दारुहल्दी, पाढल, अतीस, पृथ्विनपणी, हींग, केवूक-मूछ, अजवायन, धनिया, चीतामूछ, सुवर्चछ, जीरा हाउबेर, इनका चूर्ण कर हेना चाहिये। अब चर्ण के बराबर तेल. घी और शहद प्रत्येक समान भाग मिलाना चाहिये। इसमें जो के सत्तु का सोलहवां भाग मिला कर खाना चाहिये। इस प्रकार करने से सन्तर्पणजन्य रोग शान्त हो जाते हैं। प्रमेह, मदबात, क्रष्ट, अर्थ, कामला, जीहा, पाण्ड्रोग, शोक, मूत्रकुच्छ, अरुचि, हृद्य रोग, राजयस्मा, द्वाल, स्वाल, गले का अवरोध, कृमि, प्रहणी रोग, दिवन रोग, अतिस्थूखता रोग नष्ट होते हैं, जाठरामि दीस होती है और स्मृति एवं बुद्धि बढ़ती है। नित्य व्यावाम करने वाला, पहिले भोजन के जीज होने पर खाने बाह्य, जो और गेहूँ का भोजन करने वाह्य मनुष्य सन्तर्पणकन्य रोगों से मक होता है, तथा स्थूकता का नाश होता है ॥ १२-२५ ॥

इक्तं संतर्पणोत्थानामयतर्पणमौषधम् । बक्ष्यम्ते सौषधाञ्चोध्वमपत्तर्पणजा गदाः ॥ २६ ॥ देहाग्नि-बल-वर्णोजः-शुक्र-मांस-बल-क्षयः। ब्बरः कासानुबन्धश्च पार्श्वश्चमरोचकः ॥ २०॥ श्रोत्रदीर्बल्यम्नादः प्रलापो हृदयव्यथा । विष्मत्रसंग्रहः शलं जङ्कोरुत्रिकसंश्रयम् ॥ २८॥ पर्वास्थिमधिभेदश्च ये चान्ये बातजा गदाः । क्रध्वंबातादयः सर्वे जायन्ते तेऽपत्तर्पणात् ॥ २६ ॥ तेषां संतर्पणं तज्ज्ञेः पुनराख्यातमौषधम् । यत्तदात्वे समर्थं स्यादभ्यासे वा तदिष्यते ॥ ३१ ॥ सद्यः क्षीणो हि सद्यो वै तर्पणेनोपचीयते । नर्ते सन्तर्पणाभ्यासाश्चिरक्षीणम्तु पुष्यति ॥ ३१ ॥ देहाग्नि-दोष भैषज्य-मात्रा-काळानुवर्तिना । कार्यमत्त्ररमाणेन भेषजं चिरदुर्बछे ॥ ३२ ॥ हिता मांसरसास्तस्मै पयांसि च घृतानि च। स्नानानि बस्तयोऽभ्यङ्गास्तर्पणास्तर्पणाश्च ये ॥ ३३ ॥ ज्वर-कास-प्रसक्तानां कुशानां मूत्रकृच्छिणाम्। रुष्यतामध्वेवातानां हितं वक्ष्यामि तर्पणम् ॥ ३४ ॥ शर्करा-पिप्पछी-मूल-घृत-क्षौद्रैः समाशकैः। सक्तद्विगुणितो बृष्यस्तेषां मन्थः प्रशस्यते ॥ ३४ ॥ सक्त मदिरा क्षीद्रं शर्करा चेति तर्पणम्। पिबेन्मारुतविण्मुत्रकफपित्तानु होमनम् ॥ ३६ ॥ फाणितं सक्तवः सपिर्दधि मण्डोऽम्ल-काञ्चिकम । तर्पणं मुत्रकृच्छ्द्रनमुदावर्तहरं पिबेत्। मन्थः खर्जुरमृद्वीका-वृक्षाम्लाम्लीक-दाहिमैः। परूषकैः सामछवैर्युक्तो मद्यविकारनुत् ॥ ३८ ॥ स्वादुरम्छो जळकृतः सस्नेहो रूक्ष एव वा। सद्यः संतर्पणो मन्थः स्थैर्यवर्णवस्त्रप्रदः ॥ ३६ ॥

सन्तर्पेष से उत्पन्न रोगों की ओषघ कह दी, अब अपतर्पेण को कहते हैं, तथा अपतर्पंण जन्य रोग और उनकी औषघ भी कहते हैं—अपतर्पंण से उबर, कास एवं कास सम्बन्धी विकार, बल, कान्ति, ओष, शुक्र और मांस का स्थन, कर्णेन्द्रिय की निर्वकता, उनमाद, प्रकार, हृदय-पीड़ा, मल-मूत्र का अवरोध, जंबा, जब और त्रिक (किट के नांचे) प्रदेश में दर्, पर्व, अश्य और सिन्धयों का टूटना, और अन्य वातजन्य रोग यथा जर्ध्वात (वायु का उपपर चहुना) आदि रोग अपतर्पण के कारण उत्पन्न होते हैं। अगतर्पण से उत्पन्न इन रोगों के किये संतर्पण किया औषध है। सन्तर्पण किया दो प्रकार की है। यथा—सद्यः सन्तर्पण और अस्थास (क्रमशः शनेः शनैः) सन्तर्पण। जो मनुष्य सहसा एकदम से श्वीण होता है, वह सद्यः सन्तर्पण किया से पृष्ठ होता है और देर से श्वीण हुआ पुरुष विना अस्थास जन्य सन्तर्पण के पृष्ठ नहीं होता। जो पुरुष देर से निर्वल हो, उसमें शरीर जाठरागिन, दोष, ओषध बल, मात्रा और समय का विचार करके शान्ति से (जल्दा न करके) चिकित्सा करनी चाहिये। इस प्रकार के रोगी के लिये मांस, रस, तूष, धी, स्नान, विस्तर्या, मर्दन, सन्तर्पण करने वाले मन्य आदि प्रयोग करने चाहिये।

ज्वर, कास के रोगियों के लिये, निर्वलों के लिये, मृत्रक्रच्छू रोगियों के लिये, प्यास रोगवालों के लिये, ऊर्ध्ववात रोगियों के लिये, हितकारी तर्पण किया का उपदेश करते हैं—शर्करा, पिप्पलीम्ल, घी और शहर ये समान माग लेकर इन सब से दुगुना सन् लेकर मन्य बनाये। सन्, मिद्रा, शहर और शर्कर इन सब से दुगुना सन् लेकर मन्य बनाये। सन्, मिद्रा, शहर और शर्कर इनसे मन्य तंथार करके वायु, मल, मृत्र के अनुलोमन (अधोमार्ग से बाहर करने के लिये) और कफ, पिच को अनुकुल करने के लिये प्रयोग करना चाहिये। फाणित (राव) सन्, ची, दिहमण्ड और धान्याम्ल कांजी, इनसे बना मन्य मृत्रकृष्णू नाशक और उदार्वत्त रोग को नष्ट करने वाला तर्पण है। खन्द, प्रनक्का, इमली, कोकम, अनारदाना, फालशा और आंवला उनसे बना दुआ मन्य मिद्रा के विकार को नष्ट करता है। खहे और मीठे (अनारदाना) पदार्थों से पानी में बना और घो युक्त या विना घो के बना दुआ मन्य सद्या सन्तर्पण है और स्थिरता, वर्ण कान्ति और बल को देता है। २६-३९॥

तत्र रह्णेकः—संतर्पणोत्था ये रोगा रोगा ये चापतर्पणात् । संतर्पणीये तेऽध्यायं सीषधाः परिकीर्तिताः ॥ ४० ॥

सन्तर्पण और भपतर्पण से उत्पन्न जो जो रोग हैं उनको तथा उनकी औषघ को इस सन्तर्पणीय अध्याय में कह दिया ॥ ४० ॥

> इत्यन्तिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने योजनाचतुष्के सन्दर्पणीयो नाम त्रयोविंशतितमोऽभ्यायः ॥ २३ ॥

# चतुर्वित्रतितमोऽध्यायः ।

अथातो विधिशोणितीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब विधिशोणितीय अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा मगवान् आप्रेय ने कहा या ॥ १-२ ॥

> विधिना शोणितं जातं शुद्धं भवति देहिनाम् । देश-काछौक-सात्म्यानां विधिर्यः संप्रकाशितः ॥ ३ ॥ तद्विशुद्धं हि रुधिरं वतःवर्ण-सुखायुवा । युनक्ति प्राणिनं प्राणः शोणितं द्यतुवर्तते ॥ ४ ॥

देशसालय, कालसालय और अभ्याससालय को जो विधि कही है उस विधि से मनुष्यों का जो रक्त उत्पन्न होता है, वह यदि विशुद्ध हो तो पुरुष को बरू, वर्ण, सुल, आयु से युक्त करता है। क्योंकि प्राणियों के प्राण रक्त का अनुसरण करते रहते हैं।। ३-४॥

प्रदुष्टबहुतीक्ष्णोष्णमंद्येरन्येश्च तद्विषेः ।
तथार्ऽातत्त्वणक्षारेरम्छः कदुभिरेव च ॥ १ ॥
कुछत्थ-माध-निष्पाव-तिछ तेछ-निषेवणः ।
पिण्डालुमूळकादीनां हरितानां च सर्वशः ॥ ६ ॥
जळजानूपशेळानां प्रसहानां च सेवनात् ।
दध्यम्छ-मस्तु-शुक्तानां सुरासौबीरकस्य च ॥ ७ ॥
विकद्धानासुपिक्लज्ञपूरीनां मक्षणेन च ।
सुक्स्वा दिवा प्रस्वपतां द्रवस्निष्धगुरूणि च ॥ = ॥
अत्यादानं तथा क्षोधं भजतां चाऽऽतपानछौ ।
छार्द-वेग-प्रतीधातास्काळे चानवसेचनात् ॥ ६ ॥
अमाभिषातसंतापैरजीणोष्यशनैस्तथा ।
इरस्काळस्वभावाच शोणितं संप्रदुष्यित ॥ १० ॥
ततः शोणित्वा रोगाः प्रजायन्ते प्रथिविषाः ।

रक्त दूषित होने के कारण — अगनी मक्कति से विपरीत, बहुत तीवण, बहुत गरम मद्य अथवा इसी प्रकार के पानकादि ( या अस से ), बहुत नमक, खार या खटाई से, कटुवे रस से, कुळथी, उहद, राजशिष्यी, तिळ, तेळ के खाने से, विण्डाल् ( कद प्रस्थि, पांडरी रताल् , अरती, सुईयां ), मूखी, और हरे खाक सिक्यों के खाने से, पानी में रहने बाले तथा खलीय प्रदेश में रहने बाले, तथा पर्वत पर रहने वाले और मांस खाने वाले पिक्षयों (वाज, चील ) का मांस खाने से, खट्टी दही, मस्तु, शुक्त (कांजीमेंद ). सुरा, सौवीरक (कांजी मेंद ) के खाने से, विरुद्ध, सहे, गुले, दुर्गन्थ युक्त भोजनों के खाने से, भोजन करके दिन में सोने से, तरल, रिनम्थ और भारी पदार्थों के सेवन से, बहुत अधिक खाने से, क्षोप. धूप, और अभिन के अधिक सेवन से, वमन के बेग को रोकने से, रक्त के दृषित होने के समय (शरतकाल ) में रक्त का मोधण न करने से, परिश्रम से, चोट से, सन्ताप से, अजीर्ण (विना भोजन के पचे पुनः खाने ) से, अध्यशन अर्थात् भोजन के जीर्ण हुए विना फिर भोजन करने से तथा शरतकाल में स्वभाव से ही रक्त दृषित हो जाता है। रक्त के दूषित होने से नाना प्रकार के म्कजन्य रोग उत्पन्न होते हैं॥ ५-१०॥

युक्तपाकोऽक्षिरागञ्च पृतिप्राणास्यगन्धता ॥ ११ ॥
गुल्मोपकुश-वीसप-रक्तपित्त-प्रमीलकाः ।
विद्वधी रक्तमेहञ्च प्रदरो वातशोणितम् ॥ १२ ॥
वैवण्यमिन्नाशञ्च पिपासा गुरुगात्रता ।
सन्तपञ्चातिदौर्बल्यमरुचिः शिग्सश्च रुक् ॥ १३ ॥
विदाहश्चात्रपानस्य तिकाम्छोद्गिरणं क्छमः ।
कोधप्रचुरता चुद्धेः संमोहो छवणास्यता ॥ १४ ॥
स्वेदः शरीरदौर्गन्ध्यं मदः कम्पः स्वरक्षयः ।
तन्त्रा निद्रातियोगश्च तमसश्चातिदर्शनम् ॥ १४ ॥
कण्डूरुकोठपिडकाः कुष्टचर्मद्वात्यः ।
विकाराः सर्व एवते विज्ञयाः शोणिताश्रयाः ॥ १६ ॥
शतोष्णस्तिम्धरूक्षाचैरुकान्ताश्च ये गदाः ।
सम्यक साध्या न सिष्यन्ति रक्तज्ञास्तान्वभावयेत् ॥ १७ ॥

यथा मुखपाक, आंख की सूजन (आंख की खालिमा), नाक से बदब्, मुख का दुर्गन्य, गुल्म, उपकुश, वीवर्ण, रक्त पित्त, प्रमीलक, बिद्रिष, रक्त प्रमोह, प्रदर, वातरक्र, विवर्णता, जाटराग्नि का नष्ट होना. प्यास, शरीर का भारीपन, सन्ताप, अतिनिर्वल्ता, अरुचि, शिर की दर्द, खान-पान का बिदाह (अपचन), कडुवी या खट्टी डकार आना, निष्क्रियता, क्रोघ की अधिकता, बुद्धिसंघ, मुख का नमकीनपन, पसीना आना, शरीर की दुर्गन्यता, मद, कम्बन, स्वरनाश, तन्द्रा, निद्रा का अधिक आना और आंखों के सामने

अन्यकार का अधिक आना, लाज, कोट, फुन्सियां, कुछ, चर्मरळ ( चर्म फटने का विशेष रोग), ये सब रोग रक्त के आशित होते हैं। जो रोग शीत, उष्ण, हिनम्ब, रूख आदि उपक्रमां (चिकित्सा) द्वारा भली मकार साध्य होने पर भी सिद्ध न हों तो इन रोगों को रक्तजन्य समझना चाहिये॥ ११-१७॥

क्क्यांच्छोणितरोगेषु रचपित्तहरीं क्रियाम्। विरेकमुपवामं वा स्नावणं शाणितस्य वा ॥ १८ ॥ बळदोषप्रमाणाद्वा विशृद्धया रुधिरस्य वा ॥ इधिरं स्नावयेज्ञन्तोराशयं प्रसमाक्ष्य वा ॥ १९ ॥

चिकित्सा—रक्तजन्य रोगों में रक्त-विचानाशक किया करनी चाहिये अर्थात् विरेचन, उपवास, अथवा रक्त का मोक्षण करना चाहिये। बळ की मात्रा और रक्तजन्य व्याधि के स्वरूप की मात्रा, जितने रक्त के निकालने से रक्त शुद्ध हो जाय इतने दूषित रक्त के स्थान को देखकर मनुष्य का रक्त ( थोड़ा या बहुत ) निकालना चाहिये॥ १८-१९॥

अरुणामं भवेद्वाताद्विश्वदं फेनिलं ततु । पित्तात्पीतासितं रक्तं स्त्यायत्यौष्ण्याचिरेण च ॥ २० ॥ ईषत्पाण्डु कफाद् दुष्टं पिच्छिलं तन्तुमद्भनम् । द्विदोपिलङ्गं संसर्गात् त्रिलिङ्गं सान्निपातिकम् ॥ २१ ॥

बायु से दृषित रक्त लाल रंग का, विशद स्वच्छ, शागदार पतला होता है। पित्त से दूषित रक्त पीला, काला, घन (सान्द्र), बहुत गरम और जड़ होता है। क्फ से दूषित रक्त थोड़ा पीला, पिन्छिल, तन्तु (तागे जैसा) और घन टोस होता है। दो दोषों के संसर्ग होने से दो दोषों के लक्षण होते हैं और तीन दोषों के मिलने से तीनों दोषों के लक्षण उत्पन्न हो जाते हैं॥ २०-२१॥

तपनीयेन्द्रगोपामं पद्मालकऋसंनिभम्।

गुजाफलसवर्णं च विद्युद्धं विद्धि शाणितम् ॥ २२ ॥ नात्युष्णशीतं रुघु दीवनीयं रक्तेऽपनीते हितमञ्चानम् । तदा शरीरं द्धवनस्थितास्गिनिर्वशेषेण च रक्षितव्यः ॥ २३ ॥ प्रसन्नवर्णे न्द्रयमिन्द्रियार्थानिच्छन्तमम् ॥ सुखान्वितं पुष्टिवळोपपन्नं विद्युद्धरक्तं पुष्ठवं वदन्ति ॥ २४ ॥

तदा तुरक्तवाहीनि रससंज्ञावहानि च। पृथक् पृथक् समस्ता वा स्रोतांसि कृपिता मलाः ॥ २४॥ विद्युद्ध रक्त का ल्खण—तपे हुए स्वर्ण (कृत्दन) के समान, बीर-

ें छा० २४

बहुटी के रंग का, डाल कमल या माहवर (जिसे औरतें पैर के तलुवों पर कमाती हैं) के समान रंग, लाल रत्ती के रंग के समान विशुद्ध रक्त का रंग होता है। रक्त मोक्षण करने के उपरान्त न तो बहुत गरम और न बहुत उण्डा, लखु प्वं दीपक (अग्नि को बढ़ाने वाला), खान-पान सेवन करना चाहिये। रक्त मोक्षण होने से शरीर का रक्त अनवस्थित अस्पिर होता है (रक्त का वेग बहुत चंचल होता है), इसलिये अग्नि की रक्षा विशेष रूप से करनी चाहिये, इसकी मन्द नहीं होने देना चाहिये।

विशुद्ध रक्तवाले पुरुष का लक्षण— जिस पुरुषका वर्ण कान्ति और इन्द्रियों निर्मल हों, इन्द्रियां अपने विषयों की इच्छा करें, जाटराग्नि का बल्तया मल-मूत्र आदि की प्रवृत्ति विना रकावट के हों, मनुष्य का मन आनन्द अनुमव करे, प्रसन्नता और बलदीखता हो, उस पुरुष का रक्त शुद्ध जानना चाहिये॥२५॥

मिलनाहारशीलस्य रजोमोहावृतात्मनः। प्रतिहत्यावतिष्ठन्ते जायन्ते व्याधयस्तदा ॥ २६ ॥ मद-मूच्छीय-संन्यासास्तेषां विद्याद्विचक्षणः। तथोत्तरं बळाविक्यं हेत्ळिङ्कोपशान्तिषु ॥ २७ ॥ दुर्बलं चेतसः स्थानं यदा दायुः प्रपद्यते । मनो विक्षोभयन् जन्तोः संज्ञां संमोहयेत्तदा ॥ २० ।: पित्तमेवं कफश्चेवं मनो विक्षोभयन्नणाम । संज्ञां नयत्याकुलतां विशेषश्चात्र वंस्यते ॥ २९ ॥ सक्तानल्पद्रतामाषं चलस्वलितचेष्टितम्। विद्याद्वातमदाविष्टं रूक्षश्यावारुणाकृतिम् ॥ ३० ॥ सकोधपरुषाभाषं संप्रहारकल्लिप्रयम् । विद्याद् पित्तमदाविष्टं रक्तपीतासिताकृतिम् ॥ ३१ ॥ स्वल्परांबन्धवचनं तन्द्राखस्यसमन्वितम्। विद्यात्कफमदाविष्टं पाण्डं प्रध्यानतत्परम् ॥ ३२॥ सर्वाण्येतानि रूपाणि सन्निपातकृते मद् । जायते शाम्यति त्वाश् मदो मद्यमदाकृतिः ॥ ३३ ॥ यश्च मद्यमदः प्रोक्तो विषजो रौधिरश्च यः। सर्व एते मदा नर्ते वातिपत्तकफत्रयात ॥ ३४ ॥

मिलन आहार खाने वाले एवं रक्त और तम से आहत मन वाले के कुपित बात, पित्त, कफ दोष पृथक् पृथक् या मिलकर रसवाही, रक्तवाही या संज्ञावाही

खोतों को रोक छेते हैं. तब निम्न किखित रोग उत्पन्न होते हैं। यथा---मद. मुर्छा और संन्यास ये रोग होते हैं। इन तीनों दोषों के हेत्र, लिङ्ग (लक्षण) और शान्ति, उपचार में उत्तरोत्तर बल की अधिकता रहती है। अर्थात मद से अधिक मर्का में और मर्का से अधिक संन्यास में बल की अधिकता रहती है। जिस समय चेतना का स्थान हृदय निर्बल हो जाता है और यहां पर वायु का प्रकोप हो, तब वह मन को श्लोभित करके मनुष्य की संज्ञा ( चेतना ) को ढांप लेता है, पित्त और कफ ही मन का विक्षोभ उत्पन्न करके संज्ञा का नाश करते हैं। विशेष रूप से प्रथक प्रथक कहते हैं एक-एक कर ( तुतलाकर ) बोलना, बहुत बोलना, जल्दी-जल्दी बोलना, चछते हये लड़खड़ा करके गिरते-पड़ते चलना, चेहरे का रंग रूखा, काला, लाल सा होना वातजन्य मद के लक्षण हैं। कोधयुक्त कठोर ' गाली ) वाणी बोलना, चंट या आधात करना, झगड़ा करना, चेहरे का रंग लाल. पीला या काला होना. पित्तजन्य मद के लक्षण हैं। थोड़ा परन्त सम्बन्ध ( पूर्वापर सम्बन्ध ) यक्ष बोलना, तन्द्रा और आलस्य का होना, चेहरे का रंग धसरवर्ण, एक ध्यान में मग्न होना ये कफजन्य मद के लक्षण हैं । सम्निपातजन्य मद में तब दोषों के लक्षण मिलते हैं। मद्यजन्य मद में आकृति शराबी पुरुष के समान होती है और यह मद जल्दी चढ़ता है और जल्दी उतर जाता है। मद्यजन्य, विषजन्य, रक्तजन्य और दोषजन्य ये चारों प्रकार के मद, वात, पित्त, कफ को छोड़कर नहीं होते हैं ॥ २६-३४ ॥

नीळं वा यहि वा कृष्णमाकाशमथवाऽरुणम्।
पर्थस्तमः प्रविशति शीघं च प्रतिबुध्यते ॥ ३४ ॥
वेपशुरुवाङ्गमर्दश्च प्रपीडा हृदयस्य च ।
काश्यं श्यावाऽरुणा छाया मूर्छाये वातसंभवे ॥ ३६ ॥
रक्तं हरितवर्णं वा वियत्पीतमथापि वा ।
पर्श्यस्तमः प्रविशति सस्वेदश्च प्रबुध्यते ॥ ३० ॥
सपिपासः ससन्वापो रक्तपीताकुळेक्षणः।
समिननवर्षाः पीताभो मूच्छाये पित्तसंभवे ॥ ३० ॥
मेघसं काशमाकाशमावृतं वा तमोघनैः।
पर्श्यस्तमः प्रविशति चिराच्च प्रतिबुध्यते ॥ ३६ ॥
गुरुभिः प्रावृत्तेरङ्गैयैयैवाऽऽर्ष्ट्रण चर्मणा।
सप्रसेकः सहस्रासो मूच्छाये क्ष्यसंभवे ॥ ४० ॥
सर्वोक्ततिः सिन्निपातदपस्मार इवाऽऽगतः।

स जन्तुं पातवत्याशु विना बीमत्सचेष्टितैः ॥ ४१ ॥ दोषेषु मदमूर्ज्ञायाः कृतवेगेषु देहिनाम् । स्वयमेषोपशाम्यन्ति संन्यासो नौषधैर्विना ॥ ४२ ॥ वाग्देहमनमां चेष्टामाक्षिप्यातिबळा मलाः । संन्यस्यन्त्यबळं जन्तुं प्राणायत्वसंश्रिताः ॥ ४३ ॥ स ना संन्याससंन्यस्तः काष्टीभूतो मृतोपमः । प्राणीर्वयुज्यते शीष्ठं मुक्त्या सद्यःफलां क्रियाम् ॥ ४४ ॥

मर्खा के लक्षण-अांखों के सामने आकाश नीला या काला अथवा लाख दीखता है. आंखों के सामने अन्धेरा आ जाता हो और मनुष्य मूर्छा से जल्दी ही सचेत हो जाय. शरीर में कम्पन और अंगों में पीड़ा हो. हृदय में वेदना का अनुभव हो, कृशता और छाया, मुख का वर्ण काला या लाल हो जाय, ये वातजन्य मर्छा के लक्षण हैं। आकाश लाल पीला या हरा दिखाई दे. अन्य-कार आता दिखाई दे और उठते समय शरीर पर पसीना, प्यास वा जड़न हो. आंखें साल या.पीली, व्याकुल दीखती हों. मल पतला ( अतीसार ), चेहरे का रंग पीला पढ़ जाता है, ये पित्तजन्य मुर्च्छा के लक्षण हैं। आकाश बादलों से विरा या अन्धकार से आहत दिखाई दे. अन्धकार सामने आता दिखाई दे. मुर्च्छा से देर में जाएत हो, भारी तथा गीले कपड़े में शरीर दपा प्रतीत होता हो. ( शरीर जकहा एवं भारी ). मुख से लार बहना. बेचैनी. ये कफजन्य मुच्छा के लक्षण हैं। समिपात से सब दोषों के लक्षण होते हैं. अपरमार के समान इसमें वेग आता है। इस रोग में बीमत्स चेष्टाओं (दांतों से काटना, हाथ पांव आदि फेंकने ) के विना मनुष्य गिर पहता है। शरीरधारियों में जब मद-मुच्छा को उत्पन्न करने वाले दोशों का बल कम हो जाता है, तब ये रोग अपने आप शान्त हो जाते हैं. परन्त 'संन्यास' रोग विना औषध के अच्छा नहीं होता। अति बलवान् मल वातादि दोष, प्राणायतन (हृद्य आदि) अवयवीं का आश्रय करके, वाणी, शरीर और मन की कियाओं को एकदम से बन्द कर देते हैं. तब मनुष्य निर्वेल, निष्क्रिय, कियारहित, लकड़ी के सामान निर्जीव होकर गिर पड़ता है। इस समय यदि तात्कालिक फल देने वाली कियायें ( अंजन, नस्य आदि ) जल्दी न की जायें तो मनुष्य मर जाता है ॥ ३५-४४ ॥

> दुर्गेऽम्मसि यथा मन्त्रद्धाजनं त्वरया बुवः । गृह्वीयात्त्रस्मप्राप्तं वथा संन्यासपीडितम् ॥ ४५ ॥ अञ्जनान्यवपीडाश्च घूमः प्रधमनानि च ।

१८

सचीभिस्तोदनं शस्त्रैदीहः पीडा नखान्तरे ॥ ४६ ॥ ळख्ळानं केशळोस्रां च दन्तेर्दशनमेव च। अंत्मगप्तावचर्षश्च हितास्तस्यावबोधने ॥ ४०॥ संमूर्छितानि तीक्ष्णानि मद्यानि विविधानि च। प्रभृतेकट्युक्तानि १ तस्यास्ये गाळयेन्मुहः ॥ ४८ ॥ मातुल्ङ्गरसं तद्वनमहोषधसमायुतम् तद्वरसीवर्चछं रद्यायुक्तं मद्याम्छकाञ्जिकेः ॥ ४६ ॥ हिङ्गूषणसमायुक्तं यावत्संज्ञात्रबोधनम् । प्रबुद्धसंज्ञमन्नेश्च छघुभिस्तमुपाचरेत् विस्मापनैः स्मारणेश्च त्रियश्रतिभिरेव च। बद्धभिगीतबादित्रशब्देश्चित्रैश्च दर्शनैः ॥ ५१॥ स्रंसनोल्लेखनेध्मेरञ्जनेः कवलप्रहैः शोणितस्यावसेकैश्च व्यायामोद्धर्पणैस्तथा ॥ ५२ ॥ प्रवृद्धसंज्ञं मतिमाननुबन्धमुपक्रमेत् तस्य रारक्षितव्यं हि मनः प्रखयहेत्तः॥ १३॥

गहरे पानी में डूबते हुए बर्त्तन को बुद्धिमान् मनुष्य जिस प्रकार तली में पहंचने से पूर्व ही पकड़ने का प्रयत्न करता है, उसी प्रकार सन्यास रोगो की गिरने से पूर्व चिकित्सा करनी चाहिये। इसके लिये अजन (आंलों में ). अवपीडन ( नासिका में ओपिधयों का रस डालना ), नाक से धूम्रपान, प्रधमन ( नाक में फुत्कार से ओपध पहुंचाना ), सुई चुमोना, शस्त्र आदि को गरम करके दाह करना, नलों में सुई, पिन आदि चुभोना, शिर या शरीर के बालों या छोमों को खींचना, दांतों से काटना, कौंच की फली का शरीर पर मलना. ये कर्म रोगी को चेतन करने के लिये हितकारी हैं। नाना प्रकार के तीक्षण, मुर्चिछत एवं कटु द्रव्य युक्त मद्य रोगी के मुंह में डालने चाहिये। सोठ में मिलकर विजीरे निम्बू का रस, या मद्य और खट्टी कांजी में सौंचल मिलाकर वा हींग और सोंठ मिरच, पिप्पली इनको मिलाकर देवे, जबतक मनुष्य चेतन हो । चेतन होने पर हल्का भोजन देना चाहिये। चामत्कारिक बातों को सनाना. पिछली बातों को याद कराना, मन पसन्द कहानो कहना, बढिया गाना-बजाना सुनाकर, सुन्दर सुन्दर चित्रों को दिखाकर, विरेचन, वमन, धूम्रपान, अञ्जन, कवल अर्थात् मु अ में औषध या गोली को रखकर, रक्त मोक्षण, व्यायाम कराके, अंगों के मर्दन से निरन्तर मनुष्य को जागृत चेतन रखने का यस्न करना

१. तिकानीति च पाठः ।

२. संबोरकमिति च पाठः।

चाहिये। रोगी के मन को मोहित (मूच्छा उत्पन्न) करने वाले कारणों से बचा कर रखना चाहिये॥। ४५-५३॥

स्तेहरवेदोपपन्नानां यथादोषं यथावछम्।
पञ्च कर्माणि कुर्वात मूच्छायेषु मदेषु च ॥ १४॥
अष्टाविश्वत्यौषषस्य तथा तिक्तस्य सपिषः।
प्रयोगः शस्यते तद्भन्महतः षट्पलस्य वा॥ १४॥
प्रिफ्कायाः प्रयोगो वा सप्तक्षोद्रश्रकरः।
शिलाजतुप्रयोगो वा प्रयोगः पयसोऽपि वा॥ १६॥
पिप्पत्नीनां प्रयोगो वा प्रयोगश्चित्रकस्य वा।
रसायनानां कौम्भस्य सपिषो वा प्रशस्यते॥ १७॥
रक्तावसेकाच्छाक्षाणां सतां सत्त्ववतामपि।

सेवनान्मदमृच्छायाः प्रशाम्यन्ति शरीरिणाम्॥ ५८ ॥ इति ॥

मूळं और सद रोगों में बल एवं दोष के अनुसार स्वेदन देकर पीछे से बमन, विरेचन, शिरोबिरेचन ( नस्य ), आस्थापन और अनुवासन रूपी पंचकर्म करने चाहिये। उन्माद चिकित्सा में कहे 'पानीय कल्याण पृत' ( अहाईस दवाइयां ), महातिक पृत या महापट्पल पृत ( कुछ रोग में ) का पान करना उत्तम है। थी, शहद और शर्करा के साथ त्रिफला का प्रयोग करना, अथवा दूघ के साथ शिलाजीत का प्रयोग करना, दूध के साथ पिप्पली चूर्ण या चीतामूल का प्रयोग करना, रसायनो तथा दस वर्ष पुराने मटके में रस्खे हुए थी का प्रयोग करना उत्तम है। रक्त मोक्षण, वेद आदि सत् शास्त्रों का पहना, सज्जन, सत्वगुणी, तपस्वी पुरुषों का सत्वंग मद मूच्छों रोग को शान्त करते हैं। ५४-५८।

तत्र रह्मोकौ—विशृद्धं चाविशुद्धं च शोणितं तस्य हेतवः । रक्तप्रदोषजा रोगास्तेषु रोगेषु चौषधम् ॥ ५६ ॥

> मद-मच्छीय-संन्यास-हेतु-लक्षण-भेषजम् । विधिशोणितकेऽध्याये सर्वमेतत्त्रकाशितम् ॥ ६० ॥

शुद्ध या अशुद्ध रक्त, इनके कारण, रक्त प्रदोष से उत्पन्न होने वाले रांग, इनकी भोषप, मद, मूर्च्छाय, संन्यास रोगों के कारण रुखण और ओषघ, ये सक विषय इस 'विषिधोणित' अध्याय में कह दिये ॥ ५६-६० ॥

> इत्याननेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते स्त्रस्थाने योजनाचतुष्के विधिशोणितीयो नाम चतुर्विशतितमोऽध्यायः ॥ २४ ॥

## पश्चविंञ्जतितमोऽध्यायः।

अथातो यज्ञाःपुरुषीयमध्यायं व्याख्यास्त्रामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २॥

अब 'यजःपुरुषीय' अध्यायं का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥१-२॥

पुरा प्रत्यक्षधर्माणं भगवन्तं पुनर्वसुम् ।
समेतानां महर्षाणां प्राहुरासीदियं कथा ।। ३ ।।
आस्मेन्द्रियमनोर्थानां याऽयं पुरुषसंज्ञकः ।
राग्निरस्यामयानां च प्रागुत्पत्तिविनिश्चये ॥ ४ ॥
स्वय काशिपतिर्वाक्यं वामकोऽर्थवदन्तरा ।
व्याजहार्राधंसमितिमभिस्त्त्याभिवाद्य च ॥ ४ ॥
किं नु स्यात् पुरुषो यज्ञस्तज्जास्तस्याऽऽमयाः स्मृताः ।
न वेत्युक्ते नरेन्द्रेण प्रोवाचर्षान् पुनर्वसुः ॥ ६ ॥
सर्व एवामित-ज्ञान-विज्ञान-च्छित्र-संशयाः ।
भवन्तरुचेतुमहेन्ति काशिराजस्य संशयम् ॥ ७ ॥

धर्म के प्रत्यक्ष किये हुए महर्षि आत्रेय एक बार महर्षियों के साथ मिलकर बातचीत करने लगे कि—'आत्मा, इन्द्रिय, मन और विषय' इन से युक्त जो 'पुरुष' बनता है इसकी तथा रोगों की उत्पत्ति किस प्रकार और कहां से होती है ? इस प्रसंग में काशि के राजा बामक अधूषिसमा के सन्युख अभिवादन करके बोलने लगे—हे भगवन् ! जिन कारणों से पुरुषों की उत्पत्ति होती है, उन्हीं कारणों से रोग उत्पन्न होते हैं, यह मानना संगत है या नहीं ? ऋषि पुनर्वसु ने कहा कि—हे महर्षियों ! तुम सब अपार ज्ञान रखते हो, विज्ञान से तुम्हारे सब सन्देह मिट चुके हैं। आप लोग इन काशिपति के सन्देह को इर करें ॥।॥

पारीक्षिस्तत्यरोक्ष्यात्रे मौद्गल्यो वाक्यममवीत्। आत्मजः पुरुषो रोगाश्चाऽऽत्मजाः कारणं हि सः॥ =॥ स चिनोत्युपमुङ्के च कर्म कर्मफळानि च। नद्मते चेतनाधातोः प्रवृत्तिः सुखदुःखयोः॥ १॥

पारीखि मौद्गल्य कहने रूगे कि — पुरुष आत्मा से उत्पन्न होता है आंद रोग भी आत्मा से ही उत्पन्न होते हैं। वही आत्मा आहार-विहासदि कर्मों को

१. महर्षय उपाचीना प्रादुश्चकृरिमां कथामिति वा पाठः ।

अ० २४

करता है और इसीसे आरोग्यता या रोग रूपी कर्मफलों का भोग करता है। क्योंकि 'चेताना धात्र' आत्मा के विना सुख दुःख के हेतु रूप आरोग्यता या ब्याधि नहीं हो सकती ॥ ५-६ ॥

> जरहोमा त नेत्याह न ह्यात्माऽऽत्मानमात्मना । योजयेद् ज्याधिभिर्दुःखेदुःखद्वेषी कदाचन ॥ १० ॥ रजस्तमोभ्यां तु मनः परीतं सत्त्वसंज्ञकम्। **शरीरस्य समुत्पत्तौ विकाराणां च कारणम् ॥ ११॥**

शरहोमा ऋषि बोहे - यह ठीक नहीं । क्योंकि आत्मा स्वमाव से दु:खों मे देख रखने बाला 'आनन्दमय' है । इसलिये आरमा अपने आपको व्याधियों के कहीं से यक नहीं करेगा । वास्तव में, 'सरव' नामक मन के साथ रज और तम गुण मिलकर पुरुष और रोग दोनों को ही उत्पन्न करते हैं ॥ १०-११ ॥

> वार्योविदस्त नेत्याह नहोकं कारणं मनः। नतें जरीरं जारीररोगा न मनसः स्थितः ॥ १२ ॥ रसजानि तु भूतानि न्याधयश्च पृथग्विधाः । आपो हि रसवत्यस्ताः स्मृता निर्वृत्तिहेतवः ॥ १३ ॥

वार्योविद ऋषि वोले-यह ठीक नहीं है कि अकेला मन ही इनकी उत्पत्ति में कारण है। क्योंकि शरार के विनान तो शारीरिक रोग हो सकते हैं और न मन ही रह सकता है। इसलिये प्राणियों की उत्पत्ति में कारण रस है और 'रस' से ही सब नाना प्रकार के रोग उत्पन्न होते हैं। रस को उत्पत्ति का जल ही इनकी उत्पत्ति का कारण है ॥ १२-१३ ॥

> हिरण्याक्षस्तु नेत्याह न ह्यात्मा रसजः स्मृतः। नातीन्द्रयं मनः सन्ति रोगाः शब्दादिजास्तथा ॥ १४ ॥ षड्घातुजस्तु पुरुषो रोगाः षडघातुजास्तथा । राज्ञः षडधातजां ह्येष सांख्येराद्यैः प्रकीर्तितः ॥ १४ ॥

हिरण्याक्ष ऋषि वोले-कि नहीं, यह ठीक नहीं, आत्मा रसजन्य नहीं है, आत्मा और मन अतीन्द्रिय हैं। (कुछ रोग) भी शब्दादि (अतियोग अयोग, मिथ्यायोग ) से उत्पन्न होते हैं । जो कि रसजन्य नहीं । वास्तव में पुरुष छ: धातुओं ( आत्मा और पृथ्वी अप, तेज, वायु एवं आकाश ) से उत्पन्न होता है. रोग भी इन्हीं छः घातुओं से पैदा होते हैं। सांख्य दर्शन का सिद्धान्त भी है कि 'छः धातुओं के समृह का नाम परुष' है।। १४-१५॥

तथा मुवाणं कुशिकमाह तभेति शौनकः । कस्मान्मातापितुम्यां हि विना षद्धातुजो भवेत् ॥ १६ ॥ पुरुषः पुरुषाद् गौगोरश्वादश्वः प्रजायते । पेत्र्या मेहादयश्चोक्ता रोगास्तावत्र कारणम् ॥ १७ ॥

इस प्रकार कहते हुए कुशिक (हिरण्याख) को शौनक ने कहा कि— भाता पिता के विना छः घातु कैसे हो सकते हैं ? पुरुष से, पुरुष गो से गाय, और घोड़े से घोड़ा उत्पन्न होता है और माता पिता के प्रमेहादि रोग पुत्र में आते हैं, इसब्बिये रोगों और पुरुषों की उत्पत्ति में कारण माता-पिता ही हैं ॥१७॥

> भद्रकाप्यस्तु नेत्याह नहान्धोऽन्यात्पजायते । मातापित्रोरिप च ते प्रागुत्पत्तिनं युज्यते ॥ १८ ॥ कर्मजस्तु मतो जन्तुः कर्मजास्तस्य चाऽऽमयाः । नह्युते कर्मणो जन्म रोगाणां पुरुषस्य च ॥ १९ ॥

भद्रकाप्य श्रृषि बोळे—यह ठीक नहीं, क्योंकि अन्ये माता-पिता से पुत्र अन्या उत्पन्न नहीं होता । मता-पिता की उत्पत्ति से पूर्व पुरुप का और रोग का होना असम्भव होता है । इसिंबिये कर्म से ही पुरुप उत्पन्न होता है और कर्म से ही रोग उत्पन्न होते हैं । कर्म के विना न तो पुरुष का और न रोगों का जन्म हो सकता है ॥ १८-१८ ॥

> भरद्वाजस्तु नेत्याह कर्ता पूर्व हि कर्मणः। ष्टष्टं न चाकृतं कर्म यस्य स्यात्पुरुषः फलम्॥ २०॥ भावद्देतुः स्वभावस्तु न्याधीना पुरुषस्य च। खरद्रवचलोष्णत्वं तेजोन्तानां यथेव हि॥ २१॥

भरदाज ऋषि बोळे कि —कर्म से पहिले कर्ता है। विना कर्मों के किये हुए कर्म का फल नहीं देखा जाता। प्रथम कर्म होने से फल होता है, इसलिये प्रथम कर्म होना चाहिये, जिसके फलस्वरूप पुरुष उत्पन्न होना चाहिये। कर्म को करने के लिये कर्ता (पुरुष) आवश्यक है। इसलिये मनुष्य और रोग की उत्पत्ति में कारण 'स्वभाव' हो है। जिस प्रकार पृथ्वी, अप, बायु और अगिन में खरल (खरलरायन) द्रवस्व (तरलता), चलस्व (गति) और उष्णस्व (गरमी), स्वभाव से ही होता है॥ २०-२१॥

काङ्कायनस्तु नेत्याह नद्यारम्भ फळं भवेत् । भवेत्स्वभावाद्वावानामसिद्धिः सिद्धिरेव वा ॥ २२ ॥

अिं २४

स्रष्टा त्वमितसंकल्पो महापत्यं प्राजापतिः । चेवनाचेतनस्यास्य जगतः सस्रदःखयोः ॥ २३ ॥

कांकायन ऋषि बोले-यह ठीक नहीं। यदि स्वमाव से ही रोग और पुरुषों की सिद्धि और असिद्धि होती हो, तो आरम्भ अर्थात् लोक और शास्त्र में प्रसिद्ध यहा, कृषि, पढाना, पढ़ना आदि कार्य निष्प्रयोजन होजार्ये । इस सख-दुःख को बनाने वाला एवं चेतन तथा अचेतन जगत का कर्चा अनन्त संकल्प वाला, ब्रह्मा का पुत्र प्रजापति है ॥ २२-२३ ॥

> वन्नेति भिक्षरात्रेयो नह्यपत्यं प्रजापतिः। प्रजाहितैषी सततं दुःखैर्युञ्ज्याद्साध्वत् ॥ २४ ॥ काळजस्त्वेव पुरुषः काळजास्तस्य चाऽऽमयाः। जगत्कालवशं सर्वं कालः सर्वत्र कारणम् ॥ २४ ॥

मिन्तुरात्रेय बोले-यह ठीक नहीं है। यह संसार प्रजापित से (पुत्र रूपेण) उत्पन्न नहीं हुआ। क्योंकि प्रजा की मंगलकामना करने वाला प्रजापति. संतान से द्वेष करने वाले की भांति किस प्रकार से दुःखों को देता, अपनी संतान को दु:खी करता, वास्तव में पुरुष काल से उत्पन्न होता है और रोग भी काल से ही उत्पन्न होते हैं। सम्पूर्ण जगत् काल के बश में है और सब जगह काल ही कारण है ॥ २४-२५ ॥

> तथर्षीणां विवदतास्वाचेदं पुनर्वसुः। मैवं बोचत तत्त्वं हि दुष्प्रापं पक्षसंश्रयात् ॥ २६ ॥ वादान सप्रतिवादान् हि वदन्तो निश्चितानिव। पक्षान्तं नैव गच्छन्ति तिल्पीडकवदु गतौ ॥ २७ ॥ मुक्तवैवं वादसंघट्टमध्यातममन्विन्त्यताम् । नाविध्वतमःस्कन्धे होये हानं प्रवर्तते ॥ २०॥ येषामेव हि भावानां संपत्संजनयेन्नरम् । तेषामेव विपद्वयाधीन विविधान समुदीर्येत ॥२९॥

इस प्रकार ऋषिमण्डल में विवाद चलते हुए देख कर पुनर्वस ऋषि शेले कि इस प्रकार एक पक्ष को लेकर बादविवाद करते जाओंगे तो किसी निश्चित तस्व को नहीं पहंच सकोगे। जिस प्रकार तैळ के कोल्ह ( चरखी ) पर बैठा हुआ मनुष्य चारों ओर अनन्त काल तक घूमता रहता है, परन्तु किसी निश्चित दिशा या स्थान पर नहीं पहुंचता । इस किये इस बादविवाद को खोड़ कर मत-लब की बात सोचो। अन्यकारसमूह को नष्ट किये विना ज्ञातन्य विषय में ज्ञान नहीं प्राप्त होता । जिस प्रकार के गुणों से पुक्ष उश्यन होता है उसी प्रकार के अप्रशस्त गुणों से रोग उत्पन्न होते हैं । पांच महामूलों से पुक्ष उत्पन्न होता और इन्हीं महामूलों से वात, पिस, कफ, (रोगों के कारण) बनते हैं ॥२६ –२६॥

अयात्रयस्य भगवतो वचनमनुनिशस्य पुनरेव वामकः काशिपवि-रवाच भगवन्तमात्रयं—भगवन् ! संपन्निमित्तजस्य पुरुषस्य विपन्निमि-त्तजानां च रोगाणां किमभिवृद्धिकारणमिति ॥ ३० ॥

आत्रेय ऋषि के वचन सुन कर फिर काशियति वामक कहने छगे। हे भमवन्! प्रशस्त गुणों से उत्पन्न पुरुष की और अप्रशस्त गुणों से उत्पन्न रोगों की बढि करने वाले कान से कारण हैं ? ||३०||

तमुवाच भगवानात्रेयः—हिनाहारोपयोग एक एव पुरुषस्याभिष्ट-द्विकरो भवति, अहिताहारोपयोगः पुनर्व्याधीनां निमित्तमिति ॥१९॥

वामक ऋषि को भगवान् आत्रेय ने उत्तर दिया। हितकारी वस्तुओं का आहार रूप में उपयोग करना ही पुरुप की दृद्धि में अकेश कारण है। अहिन-कारी वस्तुओं का सेवन करना ही रोगों की दृद्धि में एकमात्र कारण है।।३१॥

एवंचादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश उवाच —कथमिह भगवन् ! हिताहितानामाहारजातानां छक्षणमनपवादमभिजानीयान्, हितस-माख्यातानां चैव झाहारजातानामहितसमाख्यातानां च मात्राकाछिक याभूमिदेहदोषपुरुषावस्थान्तरेषु विपरीतकारित्वसुपछमामहे ।३२। इति

इस प्रकार कहते हुए आत्रेय ऋषि को अग्निवेश ने पूछा—है भगवन् ! किस प्रकार से हितकारा या अहितकारी आद्दार रूप पदार्थों को बिना दोष (अपवाद) के जान सकते हैं। क्योंकि हितकारी पदार्थ एवं अहितकारी पदार्थ मात्रा, काल, किया (संस्कार), भूमि, देइ, दोष और पुरुष भेद से विपरीत, विरुद्ध गुण वाले हितकारी पदार्थ अहितकारी, और अहितकारी पदार्थ हितकारी बन जाते हैं॥ ३२॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—यदाहारजातमग्निवेश! समाश्चैव शरीर-धातून् प्रकृतौ स्थापयति विषमाश्च समीकरोतीत्येतद्धितं विद्धि, विप-रीतमहितमिति; एतद्धिताहितळक्षणमनपवादं भवति ॥ ३३ ॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने उत्तर दिया—है अग्निवेश को भोजन (आहार के पदार्थ) धरोर के सम धातुओं को प्रकृति अर्थात् समानावस्था में रखता है और विषम धातुओं को सम करता है वह हितकारी है। इसके विषयीत पदार्थ खहितकारी हैं, हित और अहित पदार्थों का यह स्वयं स्तेक्यन्य है। ३३॥

एवंवादिनं च भगवन्तमात्रेयमग्निवेश ख्वाच-भगवन् ! नत्वे-तदेवगुपदिष्टं भूयिष्ठकल्पाः सर्वभिषजो विज्ञास्यन्ति ॥ ३४॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—येषां विदितमाहारतत्त्वमग्निवेश! गुणतो द्रव्यतः कर्मतः सर्वावयवतश्च मात्रादयो भावाः, त एतदेवसुपदिष्टं विज्ञातुमुत्सहन्ते । यथा तु खल्वेतदुपदिष्टं भूयिष्ठकल्पाः सर्वभिषजो विज्ञास्यन्ति, तथैतदुपदेक्ष्यामो मात्रादीन् भावानुदाहरन्तः । तेषां हि बहुविधविकल्पा भवन्ति । आहारविधिविशेषांस्तु खलु छक्ष-णतश्चावयवतश्चानुन्याख्यास्यामः ॥ ३४ ॥

तद्यथा—आहारत्वमाहारस्यैकविधमर्थाभेदात्; स पुनद्वियोतिः, स्थावरजङ्गमात्मकत्वात् ; द्विविधमभावो हिताहितोदकेविशेषात् ; चतुर्विधोपयोगः पानाशन-भक्ष्य-देशोपयोगात् ; षडास्वादो रसभेदतः षड्विधत्वात् ;विशतिगुणो गुरु-छषु-शीतोष्ण-स्निग्य-कक्ष-मन्द-तीक्षण-स्थिर-सर-मृदु-कठिन-विशद - पिच्छिल-ऋष्टण-खर - सुक्ष्म-स्थूल - सान्द्र-द्रवा-गुगमात्;अपरिशंख्येयविकल्पो द्रन्य-संयोग-करण-वाहुल्यात् ॥३६॥

इस प्रकार कहते हुए आत्रेय ऋषि को अग्निवेश बोले-इतना कह देने से सब वैद्य सब बातों को नहीं समझ सकेंगे। अग्निवेश को भगवान आत्रेय ने कहा-कि जिन वैद्यों को आहारयोग्य पदार्थ गुण. ( गुरु लघु आदि ) कारण (यह आप्य है, यह आग्नेय है इत्यादि ), कर्म (यह जीवनीय, यह बृंहणीय इत्यादि ) सब अवयव २ (रस. वीर्य. विपाक प्रभाव से ), मात्रा एवं पुरुष की अवस्था का ज्ञान होगा वे ही इतने ( ऊपर कहे हए ) उपदेश से समझ सकते हैं। जिस प्रकार कहने से सब वैद्य सम्पूर्ण रूप में जान सकेंगे, उसी प्रकार से मात्रा आदि वस्तुओं को उदाहरण के साथ कहेंगे। इनके बहुत से मेद होते हैं। आहार की जो विशिष्ट विधि है. उसको प्रथम साधारण रूप में कहकर फिर विभाग पूर्वक कहेंगे। यथा-आहारत्व ( खादात्व ) गुण समान होने से सम्पूर्ण आहार एक प्रकार का है, क्योंकि अर्थ में कोई मेद नहीं है। इस आहार के दो उत्पत्ति स्थान हैं. स्थावर और जंगम । इस आहार के दो प्रकार के प्रभाव हैं, एक हितफळजनक और दूसरा अहितफळजनक। इस आहार का चार प्रकार से उपयोग होता है । यथा-पान (पीना ), अधन (दांवों से काटकर खाना), मध्य ( चवाना ) और छेड़ा ( चाटने ) के उपयोग से । इस आहार के छ: स्वाद होने से यह रस मेद से छ: प्रकार का है, क्योंकि रस छः प्रकार के हैं। इस आहार के गुण बीस प्रकार के हैं। यथा-गुब, रुख्न शीत. उष्ण, स्निग्म, रूख, मन्द, तीरण, स्थिर, सर, मृद्ध, कठिन, विश्वद, पिष्टिक रूस्ण, खर, स्थूम, स्थूल, सान्द्र, द्वव मेद से। द्रव्य (श्कृषान्यादि), संयोग (खाद्य पदार्थों का मिश्रण), करण (संस्कार) मेद से आहार-द्रव्य असंख्य प्रकार का हो जाता है॥ ३४-३६॥

तस्य खल् ये ये विकारावयवा भूयिष्ठमुपयुज्यन्ते, भूयिष्ठकल्पानां च मनुष्याणां प्रकृत्येव हिततमाश्चाहिततमाश्च, तांस्तान्यथावदनु-व्याख्यास्यामः ॥ (१)

तद्यथा-छोहितशालयः शुक्षधान्यानां पथ्यतमत्वे श्रेष्ठतमा भवन्ति, मुद्गाः शमीधान्यानां, आन्तरिक्षमुदकानां, सैन्यवं लवणानां, जोवन्तीशाकं शकानां, ऐणेयं मृगमांसानां, लावः पक्षिणां, गोधा बिलेशयानां, रोहितो मत्स्यानां, गव्यं सर्पिषां, गोक्षीरं क्षीराणां, तिलतंलं स्थावरजानां सेहानां, वराहवसा आन्पमृगवसानां, चुलुकोवसा मत्स्यवसानां, पाकहंसवसा जलचरविहङ्गवसानां, कुक्कुटवसा विष्करशक्रनिवसानां, अजमोदः शालादमेदसां, शृङ्गवेरं कन्शनां, मृद्गीका फलानां, शकरा इक्षविकाराणांमिति प्रकृत्येव हितसमानामाहारविकाराणां प्राधान्यतो हुट्याणि व्याख्यातानि भवन्ति ॥ (२)

प्रायः करके जो जो आहार पदार्थ हितकारी और अहितकारी कहे जाते हैं और बहुत अधिक व्यवहार में आते हैं, उन पदार्थों का यहां वर्णन करते हैं। जैसे— काल चावल इक्कधान्यों में सबसे अधिक हितकारी (श्रेष्ठ) है। मूंग इमीधान्यों में, बरसात का पानी सब पानियों में, सेंधा नमक सब नमकों में, जीवन्ती का शाक सब शाकों में, मृग का मांस सब पशुओं के मांसों में, बटेर सब पश्चियों में, गोधा (गोह) बिल में रहने वाले जन्तुओं में, रोहित मस्त्य सब मछियों में, गो का घी सब घी में, गाय का दूच सब दूचों में, तिल का तिल स्थाबरजन्य सब स्नेहों में, बराह की चर्वी सब जलचर प्राणियों की चर्वियों में, चुछुकों (शुग्रु) मछली की चर्वी सब मछियों को चर्वियों में, सफेद हंस की बशा सब जलचर पश्चियों की बर्वी सब मछियों की चर्वियों में, सफेद हंस की बशा सब जलचर पश्चियों की बरा में, मुगें की चर्वी विखेर कर खाने वाले सब पश्चियों में, कररी का मेद शाला या टहनी खाने वाले पशुओं की मेदों में, अदरल सब कन्दों अर्थात् भूमि में रहने वाले फरों में, किश्वमिश सब फरों में, शकर गणे के रत से बनी सब बत्तुओं में श्रेष्ठ है। ये भोज्य पदार्थों में सबसा से हिरकारी द्रस्य कह दिये हैं॥

अत अर्थमहितानप्युपदेश्यामः-यवकाः श्रूकवान्यानामपध्यत्वे

प्रकृष्ट्वमा मबन्ति, माषाः श्रमीषान्यानां, वर्षानादेयपुर्कानां, जीवरं छवणानां, सर्वपशाकं शाकानां, गोमासं सृगमासानां, काणकपोतः पश्चिणां, भेको विलेशयानां, विलिचिमो मत्स्यानां, आविकं सर्विः, अविक्षीरं स्वीराणां, कुप्तुम्भरनेदः स्थावरस्नेहानां, महिषवसा आन्वसृग्वसानां, कुम्मीरवसा मत्स्यवसानां, काकमद्गुवसा जलचरविहङ्कवसानां, चटकवसा विष्करशङ्कितवसानां, हित्तमेदः शाखादमेदसां, लिकुचं फलानां, आलुकं कन्दानां, फाणितिभिञ्जविकाराणाम् .-इति प्रकृत्यव आहिततमानामाहार्यवकाराणां प्रकृष्टतमानि द्रव्याणि व्याख्यातानि मवन्ति—इति हिताहितावयवो व्याख्यात आहारविकाराणाम् ॥ ३७ ॥

अब इसके अनन्तर अहित पदार्थों का उपदेश करेंगे—यक ( जई, जत्रों) श्रक-धान्यों में सबसे अभ्य्य एवं अति निन्दित है। माष ( उइद ) श्रमो-धान्यों में, बरसात में निदियों का पानी सब पानियों में, ऊसर देश में उत्यत्न नमक सब नमकों में, सरसों का श्राक सब श्राकों में, गाय का मांस सब पश्चओं के मांसों में, छोटा कबूतर सब पश्चियों में, मेंडक विल में रहने वालों में, चिकचिम मस्त्य सब मछलियों में, मेड का घो सब धोयों में, मेड का तूब सब द्यों में, कुग्रम का तेल सब स्थावर तेलों में, मेंड को चर्बा सब जलीय देश के पश्चओं की चिवां में, कुग्रमीर मछली की तसा सब मछलियों की तसा में, पानी के कौवे (पनकश्वा) की चर्बी सब जलचर पश्चियों में, कारण्डव (पनडुक्बी इंसमेद ) की चर्बी सब जलखारी पश्चियों की चर्बियों में, हार्यों की चर्बी शाखा खानेबाले सब पश्चओं में, लिक्कच, ( बड़क्ल, क्यों ) सब प्रकार के फलों में, आलू सब कन्दों में, पाव गले से बने सब विकारों में, विहिया को चर्बी सिखेर कर खाने वाले सब पश्चियों को चर्बियों में निन्दित हैं। ये मोश्य पदार्थों में स्थान से ही हितकारी एवं निन्दनीय द्रव्य कहे गये हैं।। २०।।

अतो भूयः कर्मोवधानां च प्राधान्यतः सानुबन्धानि च द्रव्याण्यसु-ज्यास्यास्यामः । तदाथा—अनं वृत्तिकराणां श्रेष्ठं, उदकमाश्यासकराणां, सुरा श्रमहराणां, श्लोरं जीवनीयानां, मासं वृंहणीयानां, रसस्वर्षणीयानां, उद्यापां, इत्यापां, अम्छं हृषानां, कुकुटो बल्यानां, नकस्तो वृद्धाणां, मसु श्रुडेध्मपिसाप्रसमनानां, सर्विवीतपित्तप्रश्नमनानां, वैद्धं चाराकेष्मप्रश्नमनानां, वमनं श्रुडेध्महराणां, विरेचवं पित्तहराणां, बहित-वीतहराणां, स्वेदो माद्वकराणां, ज्यायामः स्थेवकराणां, झारः वृंककोष-वातिनां, तिन्दुक्रमननतृत्वदिकराणां, ज्यानं कपिरधमकण्ड्यानां, ज्ञान

बिकं सर्पिरहरानां, अजाक्षीरं शोवधन-स्तन्य-सक्त्य-वोषध्न-एक-खांबा-हिक-रक-पित्त-प्रश्नमनानां, अविक्षीरं इक्रेस्मपित्तोपचयकराणां, महिषी-क्षीरं स्वप्नजननानां, मन्द्रकं दृष्यभिष्यन्दकराणां, गवेधुकान्नं कर्षणीयाः नां, उदालकान्नं रूसणीयानां, इक्षमंत्रजननानां, यवाः पुरीयजननानां, जाम्बवं वातजननानां, शब्कुल्यः रुळेष्मिपशाजननानां, क्रक्टत्था अम्छ-विकासनानां, साथाः उलेप्पविज्ञतनानां, सदनफलं बमनास्थापनान्-वासनोपयोगिनां, त्रिवृत्सुस्रविरेचनानां, चतुरङ्गुळं मृदुविरेचनानां, स्नक्षपयस्तीक्ष्णविरेचनानां, प्रत्यकपुष्पा शिरोविरेचनानां, विडङ्गं क्रिमिष्नाना, शिरीषो विषष्नाना, खिरेरः कुष्ठप्राना, रास्ना वातहराणां, आमळकं वयःस्थापनानां, हरीतकी पथ्यानां, एरण्डम्लं वृष्यवात-हरागां, पिष्पछीम्छं दीपनीय-पाचनीयानाह-प्रशमनानां, चित्रकम्छं दीपनीय-पाचनीय-गुदश्रूछशोथाशों-हराणां,पुष्करम् छं हिका-श्वास-कास-पार्श्व-श्रृङहराणां, मुस्तं संप्राहक-दीपनीय-पाचनीयानां, उदीच्यं निर्वाप-णीय-दीपनीय-पाचनीय-च्छर्चतीसार-हराणां,कदवङ्गं संप्राहक-दीपनीय-पाचनीयानां, अनन्ता संप्राहक-दीपनीय-रक्त-प्रशमनानां, अमृता संप्रा-हक-वातहरदीपनीय-इल्लेड्स-शोणित-विवन्ध-प्रशमनानां, बिल्वं रांप्राहक दीपनीयवात-कफ-प्रशमनानां,अतिविषा दीपनीय-पाचनीय संग्राहक-सर्व-दोष हराणां, उत्पत्त-कुमुद-पद्म किञ्जलकं संम्राहक रक्त-पित्त-प्रशमनानां, दुराळमा पित्त-रुळेष्म-प्रशमनानां,गन्धप्रियङ्गः शोणित-पित्तावियोग-प्रशम-नानां,कुटजत्बक् रुखेष्म-पित्त-रक्त-संद्राहकोपशोषणानां,कारमर्थफळं रक्सं-माहक-रक्त-पित्त-प्रशमनानां,गरिनपर्णी संम्राहक-बातहर-दीपनीय-बुच्या-णां. विदारिगन्था वृष्यसर्वदोषहरणां, बळा संग्राहक-बल्य-वात-हराणां, गोश्चरको मूत्रकुच्छ्रानिछहराणां, हिङ्गुनिर्यास्त्रछेदनीय-दीपनीय-भेदनी-यातुकोमिक-वात-कफ-प्रशमनानां,अम्छवेतसो भेदनीय-दीपनीयानुकामि-क-वात-श्लेष्म-प्रश्नमनानां, यावश्कः संसनीय-पाचनीयाशोष्नानां,तका-भ्यासो प्रहणी-दोषार्शो-घृत-ज्यापत्त्रशमनानां, क्रव्याद-मास-रसाम्बासो महणी-दोष-शोषाशोंध्नानां, वृतसीराज्यासो रसायनानां, समवृतशक्त्रा-शास्त्रासो वृह्योदावर्तहराणां, तेळगण्ड्रयासो दन्त-वल-क्षि-कराणां, चन्दनीकुम्बरं दाहनिर्वापणाळेपनानां, रास्तागुरुणी शीवापनयन-प्रक्रेप-नानां, लामजाकोशीरे दाहत्वग्दोषस्वेदापनयप्रलेपनानां,क्षष्ठं वातहराज्य-क्रोपबार बोगिनां, मधुकं चक्क्ष्य-बुष्य-बेड्च-बण्ड्य-बण्यं बार्य-विश्वानीय-

रोपणीयानां, वायुः प्राणसंज्ञाप्रधानहेतुनां, अग्निरामस्तम्भ-शीत-शृह्यो-द्वेपन-प्रशमनानां, जलं स्तम्मनीयानां, मृद्धृष्टत्तोष्ट्रनिर्वापितसुद्धं तृष्णा-तियोगप्रशमनानां, अतिमात्राशनमामप्रदोषद्वेतनां,तथाऽग्न्यभ्यवहारोऽ-ग्निसंधुक्षणानां, यथासालयं चेष्टाक्रयवहारावुपसेव्यानां, कालभोजन मारोग्यकराणां, वेगसंघारणमनारोग्यकराणां, तृप्तिराहारगुणानां, मद्यं सौमनस्यजननानां, मद्याक्षेपो धी घृति स्मृति-इराणां, गुरुभोजनं दुर्वि-पाकानां. एककालभोजनं सखपरिणामकराणां. स्वीध्वतिप्रसङ्गः शोष-द्वाराणां. शक्कवेगनिष्रहः षाण्ट्यकराणां, पराघातनमञ्जाश्रद्धाजननानां, अनशनमायुषो ह्वासकराणां, प्रमिताशनं कर्षणीयानां. अजीर्णाभ्यशनं प्रहणीद्षणानां, विषमाशनमग्निवैषम्यकराणां, विरुद्धवीर्याशनं निन्दित-व्याधिकराणां, प्रश्नमः पथ्यानां, आयासः सर्वापथ्यानां, मिथ्यायोगो व्याधिमुखानां. रजस्वलाभिगमनमलक्ष्मीमुखानां, ब्रह्मचर्यमायुष्याणां, सकल्पो बुष्याणां, दौर्मनस्यमबृष्याणां, अयथाबलमारम्भः प्राणोपरो-धिनां, विषादो रोगवर्धनानां, स्नानं श्रमहराणां, हर्षः प्रीणनानां, शोकः शाषणानां, निर्वृतिः पुष्टिकराणां, पुष्टिः स्वप्नकराणां,स्वप्नस्तन्द्राकराणां. सर्वरसाध्यासो बळकराणां, एकरसाध्यासो दौर्वल्यकराणां, गर्भशल्य-मनाहार्याणां, अजीर्णमुद्धार्याणां, बालो मृद्धु भेषजीयानां, वृद्धी याप्यानां, गर्भिणी तीक्ष्णीषध-व्यायाम-वर्जनीयानां, सीमनस्य गर्भधारकाणां. रांनिपातो दुश्चिकित्स्यानां, आमो विषमचिकित्स्यानां, ज्वरो रोगाणां, कुष्ठं दीघेरोगाणां, राजयक्ष्मा रोगसमृहानां, प्रमेहोऽनुषङ्गिणां, जली-कसोऽत्राखाणां, बस्तिस्तन्त्राणां, हिमवानीषधिभूमीनां, मरुभूरारोग्य-देशानां, अनुपोऽहितदेशानां, निर्देशकारित्वमातुरगुणानां, भिषक् चिकित्साङ्गानां, नास्तिको वर्ज्यानां, छौल्यं क्छेशकराणां, अनिर्देशका-रित्वमरिष्टानां, अनिर्वेदो वार्तछक्षणानां, वैद्यसम्हो निःसंशयकराणां, योगो वैद्युणानां, विज्ञानमोषधीनां, शास्त्रसिंहतसर्कः साधनानां, संप्रतिपत्तिः कालक्कान-प्रयोजनानां, अन्यवसायः कालातिपत्तिहेत्नां, दृष्टकर्मता निःशंशयकराणां, असमर्थता भयकराणां, तद्विचरांभाषा आयुर्वेदोऽमृतानां. बुद्धिवर्धनानां, आचार्यः शास्त्राधिगमहेत्नां, सद्भवनमनुष्ठेयाना, अशंबद्धवचनमशंप्रहणसर्वाहिताना, सर्वशंन्यासः संबानामिति ॥ ३८ ॥

अब तक तब प्रकार के हितकारी वा अहितकारी मुख्य-मुख्य द्रव्य करे हैं ।

अब इसके आगे बस्ति आदि कर्मों में तथा ओषधियों में मुख्य रूप से-अनुबन्ध सहित द्रव्यों की व्यास्था करेंगे —

श्वरीर की स्थिति करने वाले सब पदार्थों में अब श्रेष्ठ है। धैर्य, उत्साह पैदा करने वाले सब पदार्थों में पानी, थक न मिटाने वाले सब पदार्थों में शराब. जीवन देने वाले पदार्थों में दूध, बृंहण करने वालों में मांस, अन्नद्रव्य भोजन में दिन उत्पन्न दरनेवालों में नमक. हृदय को पसंद आने वालों में अम्छ रस. बलकारक वस्तुओं में कुक्कट, बृष्य (शक्रवर्धक) वस्तुओं में नक्क ( मकर ) का वीर्य, कफ पित्तनाशक वस्तुओं में मधु, वातपित्तनाशकों में घी, वात-कफनाशक वस्तओं में तेल. कफनाशक वस्तओं में विरेचन वातनाशक वस्तओं में बस्तिकर्र. कामळता उत्पन्न करने वालों में स्वेदन, स्थिरता करनेवालों में व्यायाम, प्रवस्त नाश करने वालों में क्षार, अन्न के अन्दर अरुचि करने वाले पदार्थों में तिन्दक. आवाज या गला बिगाइने वाले पदार्थों में कचा कैथ, हृदय के लिये ग्लानि-कारक अप्रिय वस्तओं में भेड़ का थी: शोधनाशक, दथ के लिये हितकारी दोषनाशक, रक्त बन्द करने वालों, रक्त-पित्तनाशक वस्तुओं में बकरी का दूध: अभिष्यन्द अर्थात कप्तवर्द्धक वस्तुओं में मन्दक दही, किश करने बाह्य वस्तओं में गवेधक (कसई), कफ रित्त को बढ़ाने वालों में भेड़ का द्व, नींद लाने वालों में भैंस का दूध, विरुक्षता पैदा करने वालों में जंगली कोदों (वनकोद्रव), मूत्र छाने वालों में गन्ना, मल छाने वालों में जौ. वात पैटा करने बालों में जासून, कफ पिच पैदा करने वालों में तिल में तले हए बड़े या कचौरी. अम्छपित पैदा करने वालों में कुलथी, कफ पित करने वालों में उद्द: वमन, आस्थापन और अनुवासन के लिये उपयोगी वस्तुओं में मैनफल. सखपूर्वक विरेचन करने वालों में निशोय; मृदु विरेचकों में अमलतास, तीक्षण विरेचक वस्तुओं में थोर का दूघ, शिरोविरेचनों में चिरचिटे के चावल. क्रमि-नाशकों में वायविडंग, विषनाशकों में शिरीष ( सिरस ), कुछ रोग नाशकों में खैर, वातनाशकों में रास्ना, आयु स्थिर करने वालों में आंवला, पथ्य हितकारी वस्तओं में छोटी हरह: वृष्य, वातनाशक वस्तुओं में एरण्ड की जह: दीपन पाचन, अफारे को नाश करने वाली वस्तुओं में पिप्पकीमुल: दीपन, पाचन, गुदा की शोध, बवासीर और शृष्टनाशक वस्तुओं में चित्रकमूल; हिका, दवास. है कार और पार्श्वश्रूक नाशक द्रन्यों में पुष्कर मूछ; संप्राहक, दीपन, पाचन गुण

१. मन्दक---मन्द हुई दूष में पांच गुना पानी मिळाकर जो दही बनाई जाय।

वासी क्रताओं में नागरमोथा; निर्वापण ( दाइ को कम करनेवासी ) दीवन. पाचन, बमन, अतिसार को नष्ट करनेवाली वस्तओं में नेत्रवालाः संप्राहक. पाचन और दीपनीय वस्तुओं में टेटूं ( स्वोनाक ); संप्राहक, रक्त विश्वनाशक वस्तओं में सारिवा: संग्राहक, दीपनीय, वात-कफ-रक्त और विवन्धनाकक वस्तुओं में गिलोय, संग्राहक, दीपन, बात कफनाशक बस्तुओं में बेलगिरी: दीपन. पाचन. संग्राहक सर्वदोषनाशकों में अतीस: संग्राहक. रक्त-पिशनाशक वस्तओं में नील कमल: कमल श्वेत, पद्म का केशर ( कमल केशर ): पित्त-कफनाशक वस्तओं में धमासाः रक्त-पित्त के अतियोग को कम करने बाली वस्तुओं में नान्यपियंग ( घेडला ); कफ-पित्त-रक्त संग्राहक, अष्क करने वाली वस्तओं में कड़े की छाल. रक्तसंग्राहक. रक्त-पित्तनाशक-वस्तओं में गम्भारी का फल: संग्राहक, वातनाशक, दीपनीय और शकवर्षक वस्तओं में प्रदिनपर्णी: बच्य और सर्वटोधनाशक वस्तओं में विदारीकन्द, संग्राहक, बलकारक, वातनाशक वस्तुओं में बला ( खरेंटी ); मूत्रकृच्छ, वायुनाशक वस्तुओं में गोखरू; छेदनीय. दीपनीय, आनुकोमिक (वायु मल-मूत्र का अनुकोमन करने वाले), बात-कफनाशक वस्तओं में अम्लवेतसः मलनिःसारक, पाचनीय अर्शनाशक वस्तओं में यवसार: ग्रहणी-दोष, अर्थ, धतजन्य रोगां की शान्ति के लिये तक का अम्यास अर्थात् सतत सेवन: प्रहणी रोग, शोष, अर्थ नाशक वस्तओं में व्याध आदि मांस खाने वाले पश्कों का मांस: रसायनों में दध और घी का सततसेवन उदावर्शनाशक और वृष्यकारक वस्तुओं में बरावर घो और सत्त को खाना: दांतों को बल और रुचि, चमक, कान्ति पैदा करने की वस्तुओं में तैल के कोगले करना: दाह जलन को शान्त करने लिये चन्दन और गलर का लेप शीत को दर करने वाले लेपों में चन्दन और अगर का लेप: जलन में त्वग-रोग, पसोने को दर करने वाले लेपों में कत्त ण और खस का लेप. वातनाशक मर्दन और छेप के प्रयोग में कूठ; आंखों के लिये हितकारी. वृध्य केश्य, कण्ठ के हितकारी वर्ण, बल और विरजनीय (रंग पैदा करने ) और शेषण करने वाली वस्तुओं में मुलैहठी; प्राण वा जीवन देने बाको वस्तुओं में बायु: आमविकार, मळ मुत्रादि का अवरोध, ठण्ड, श्ल, कम्पन को दूर करने के किए आग का सेक: स्तम्भक पदार्थों में जल: प्यास की अधिकता को कम करने के लिये मिड़ी के देले वा पत्थर को खुब गरम करके बुक्ताया हुआ पानी ी पिकाना: आम रोग को करने वाले कारणों में बहुत अधिक खाना: अग्निवर्धक वस्तुओं में जाठरामि के बढ़ानुसार खाना: सेव्य, उपयोगी वस्तुओं में अपनी

प्रकृति के अनुसार आहार विहार करना: आरोग्वकारक वस्ताओं में, समय पर भोकम करना: क्षनारोग्योत्पादक वस्तओं में, वेगों का रोकना: मन की प्रस्कता करने वाकों में मदा: बढि. धैरर्य और स्मृतिनाशक वस्तओं में, मदा का अधिक उपयोग; पचने में कठिन क्लाओं में. गुरु, गरिष्ठ भोजन: सगमता से पचाने वाकी वस्तुओं में, एक समय भोजन करना: शोच और खय करने वाखी वस्तुओं में, स्त्री संग की अधिकता: नपंसक करनेवाले कारणोमें शक्त के उपस्थित वेग का रोकना: अन में अभदा पैदा करने वालों में वघरपान: आयु का हाल करने वाले कारणों में न खाना: क्षीण. निर्वल करने वालों में थोड़ा खाना: ग्रहणी राग को करने वाले कारणों में अजीर्णावस्था में अध्यशन अर्थात खाने के ऊपर खाना: अग्नि को विषम करने वाले कारणों में विषम (ठीक समय पर न खाना) खाना: कुछ आदि निन्दित रोगों को पैदा करने में विरुद्ध वीर्य ( जैसे दघ और मळळी आदि ) वस्तओं का खानाः सब पथ्यों में शान्तिः सब अपथ्यों में परिश्रम थकान ( शक्ति से बाहर परिश्रम करना ): व्याधियों में मुख्य वमन, विरेचन, आहार-विहार का मिथ्यायोग: दारिद्व या अमंगळता के कारणों में रजस्वला स्त्री के साथ सम्भोग: आयवर्षक वस्तओं में ब्रह्मचर्य: इध्य-वस्तओं में संहल्य: अवष्य वस्तओं में मन की अप्रसन्नताः प्राणहारक वस्तओं में बळ से बाहर काम करना: रोग के बढ़ाने में शोक: अमनाशक वस्तुओं में स्नान: प्रीणन, पृष्टिकारक वस्तओं में प्रसन्नता: सखाने वाली वस्तओं में शोह: पष्ट करने वाली वस्तओं में बेफिकरो ( सन्तोष ): नींद लाने वाली वस्तओं में पृष्टि: आलस्य करने वाली वस्तओं में नींद: बलकारक वस्तओं में सब रसों का अम्यास. निर्वल करने वालों में एक ही रस का निरन्तर सेवन: आनाहार्य अर्थात् खींच कर निकालने में अयोग्य बस्तुओं में गर्भ रूपी शल्य: बाहर निकालने वासी बस्तुओं में अजीर्ण. कोमल औषधियों के उपचार में बालक: याप्य रोगों में वृद्ध: तीक्ष्ण वेग की औषध और व्यायाम त्याग करनेवालों में गर्भिणी: गर्भ स्थिर कराने वालों में मन की प्रसन्नता: दुश्चिकित्स्य रोगों में सन्निपात जन्य रोग; विषम चिकित्सा ( कठिन ) व हे रोगों में आमजन्य रोग: सब रोगों में ज्वर: दीर्घ रोगों में कुछ: रोग समझें में राजयक्मा: आनुषक्तिक रोगों में प्रमेह; अनुशक्तों में, जोंक, तंत्रों में बस्ति: औषध-मामयों में हिमालय, आरोग्य देशों में मरुम्मि; अहितकारी देशों में जल-वाय प्रदेश ( जैसे बंगाक ), रोगी के चारों गुणों में वैद्य के आदेशानुसार काम करनाः चिकित्वा के चारों अंगों में वैद्य; त्याच्य बखुओं में नास्तिक; दुःखदायक कारणों में कोम: अरिष्ट अर्थात मृख-कारणों में कहे के अनुसार न चलना: रोग

के रुष्यणों में मन की दुश्चित्ता; शोक, सन्देह मिदानेवाओं में वैचों का समूह अर्थात् बहुत बेद्यों का होना; वैद्य के गुणों में देश कारू के अनुसार चिकित्सा करना; ओपियों में यथार्थ ज्ञान; ज्ञानसाधनों में शास्त्र सहित तर्क; कारू ज्ञान समयानुसार काम करना; व्यवसाय न करना समय के नाश्च करने वार्छ कारणों में, कर्म का देखना सन्देह को मिदाने वार्छी वस्तुओं में; भय करनेवार्छ कारणों में, कर्म का देखना सन्देह को मिदाने वार्छी वस्तुओं में; भय करनेवार्छ कारणों से असामर्थ्य; बुद्धि बद्दाने वार्छ कारणों में उस विद्या को जानने वार्छों से वात-चीत; शास्त्र के तत्त्व को जानने के लिये आचार्य; अमृतों में आयुर्वेद, कर्त्तव्य कार्यों में उत्तम सत्य वचन, सब अहितकारी वस्तुओं में 'असत्य' का सेवन; सब प्रकार के सुलों में; संन्यास ( सर्वस्व त्याग ) श्रेष्ठ अर्थात् श्रेयस्कर है ॥

भवन्ति चात्र—अभ्याणां शतमुद्दिष्टं यद् द्विपञ्चाशदुत्तरम् । अस्त्रेतद्विकाराणां विधातायोपदिश्यते ॥ ३६ ॥

इस प्रकार से १५२ ( एक सौ बावन ) श्रेष्ठ पदार्थ कहे हैं, ये विकार अर्थात् रोगों के नाग्र करने के लिये पर्याप्त हैं ॥ ३६ ॥

समानकारिणो येऽर्थास्तेषां श्रेष्ठस्य छक्षणम् । ज्यायस्त्वं कार्यकारित्वेऽवरत्वं चाप्युदाहृतम् ॥ ४० ॥ वातिपत्तकफेभ्यञ्च ययस्प्रशमने हितम् । प्राधान्यतञ्च निर्दिष्टं यद् ज्याधिहरसुत्तमम् ॥ ४० ॥ एतिश्रग्रम्य निपुणं चिकित्सां संप्रयोजयेत् । एवं कुर्वन् सदा वैद्यो धर्मकामौ समस्तिते ॥ ४२ ॥ पथ्यं पथोऽनपेतं यदाक्षोक्तं मनसः प्रयम् । यश्वाप्रियमपथ्यं च नियतं तन्त छक्षयेत् ॥ ४३ ॥ मात्रा-काळ-क्रिया-भूमि-देह-दोष-गुणान्तरम् । प्राप्य तत्तद्धि दश्यन्ते ते ते भावास्तथा तथा ॥ ४४ ॥ तस्तास्त्वभावो निर्दिष्टस्तथा मात्रादिराश्रयः । तद्षेद्रयोभयं धर्म प्रयोज्यं सिद्धिमच्छता ॥ ४४ ॥ तद्ष्योस्यं धर्म प्रयोज्यं सिद्धिमच्छता ॥ ४४ ॥ तद्ष्येस्योभयं धर्म प्रयोज्यं सिद्धिमच्छता ॥ ४४ ॥

जो पदार्थ शरीर के दोषों को समान करते हैं, या समान अवस्था में रहने देते हैं वे अंष्ठ का अक्षण है! इन के कार्य करने को शक्ति से ही अंष्ठ और हीन मेद किये हैं। (यथा—छोहितशाख्यः श्कृषान्यानां अंष्ठतमाः, उदकमा-व्यासकराणां अंष्ठम्)। इसी प्रकार वात, पिस, कफ के नाश के खिये जो वस्तु सुख्य रूप में अंष्ठ है और जो रोग को नष्ट करने के खिये उत्तम है, इन को जानकर चिकित्सा का आरम्म करना चाहिये। इस प्रकार करने से वैश्व को वर्म और काम दोनों मिलते हैं। धरीर और मन के लिये जो प्रिय या हितकर हों, वे पय्य हैं और जो धरीर और मन के लिये अप्रिय हों वे अरस्य हैं, ऐसा कखण नहीं समझना चाहिये। क्योंकि माना (जैसे-शृत पर्य होते हुए मो अपिक माना में अपस्य है), काल (वसन्त में वो अपस्य है), किया (शृत विकद द्वस्य के साथ अपस्य है), मूमि (जल बहुत देश में अपस्य है)। देह (अतिस्वृत्त धरीर में वो अपस्य है), दोष (कक दोष में वो अपस्य है) से मेद हो जाता है। इसी प्रकार विव मी पस्य हो जाता है (यया—'उदरे विव तिल दवात्।' उदर रोगों में तिलमान विव देना चाहिये)। इस प्रकार पर्य वस्तु अपस्य हो जाती है और अपस्य वस्तु पस्य बना जाती है, इसलिये जो वैद्य यश की इस्त्रा करते हों, उन को वस्तु के स्वमाव, प्राकृतिक गुण और माना, काल आदि का विवार करके प्रयोग करना चाहिये।। ४०-४५॥

तदात्रेयस्य भगवतो वचनमनुनिशस्य पुनरपि भगवन्तमात्रेयमग्नि-वेश उवाच—यथोदेशमभिनिर्दिष्टः केवलोऽयमर्थी भगवता श्रुतस्त्व-स्माभिः । आसवद्रव्याणामिदानी ळक्षणमनितसक्षेपेणोपदिश्यमानं शुश्रुपामद्द इति ॥ ४६ ॥

आत्रेय ऋषि के बचन को तुनकर फिर भी अभिवेश भगवान् आत्रेय सुनि से पूछने छगे। हे महाराज! आपने प्रतिज्ञानुसार पथ्यापथ्य का प्रधान विषय सम्पूर्ण रूप से प्रतिपादन कर दिया है। इस समय आखब द्रव्यों के छक्षणों को विस्तार में आपसे तुनना चाहते हैं॥ ४६॥

तमुबाच भगवानात्रेयः—धान्य-फल-मूळ-सार-पुष्प-काण्ड-पन्न-त्वचो मवन्त्यासवयोनयोऽग्निवेश ! संग्रहेणाष्ट्री शकरानवमीकाः,वास्वेव दृद्ध-संयोगकरणतोऽपरिशंख्येयासु यथापथ्यतमानामासवानां चतुरसीतिं निवोध । तद्यथा—सुरान्तीवीर-तुषोदकःभैरेय-भेदक-धान्याख्याः षड् धान्यासवा भवन्ति, यद्वीका-कर्जूर-काश्मवे-धन्वन-राजादन-रुणस्न्य-पष्पवकाभयामळक-मृगळिण्डिका-जाम्बन- कपित्य-कुवळ - बदर-कर्क-सुर्वीळु-पियाळ्य्यनस-स्याधाशवत्य-प्रक्षपत्या-कृष्णत्या-स्वाविशः फळासवाः पद्विशतिः। विदारियन्धाश्चगन्धा-कृष्णतत्या-स्वावदरी - श्यामा - त्रिवृद्दन्ती - विक्वोत्युद्ध- विज्ञकः - मुळैरेकादशः स्वावदरी - श्यामा - त्रिवृद्दन्ती - विक्वोत्युक्ध- विज्ञकः - मुळैरेकादशः स्वावदरी - शास्यक्षाक्षकः कर्णन्यन्त्य-स्वन्य-स्वावदरी - शास्यक्षाक्षकः कर्णन्यन्त्य-स्वन्यन्तिः । शास्यक्षाक्षकः कर्णन्यन्तिः स्वावदर्धः स्वावद्धः । विद्यतिः । पद्धित्यक्ष-स्ववद्धः स्वावद्धः स्वावद्धः स्वावद्धः । विद्यतिः । पद्धित्यकः स्ववद्धः स्वावद्धः स्वावद्धः स्वावद्धः ।

पुण्डरीक-शतपत्र-मधूक-प्रियङ्ग-घातकीपुष्येदेश पुष्पासवा भवित । एटोळ-ता-काण्डेहिवञ्चवाळिका-पुण्ड्क-चतुर्थोः काण्डासवा भवित । एटोळ-ता-डपत्रासवौ द्वौ भवतः । तिल्वक-छोधेळवाळुक-ऋगुक-चतुर्थास्वगासवा भवित, शर्करासव एक एवेति । एवमेषामासवानां चतुरशीतिः परस्प रेणासंस्रष्टानामासवद्रव्याणागुपनिर्विष्टा भवित । एषामासवानामासु-तत्वादासवसंज्ञा । द्रव्य-संयोग-विभागस्त्वेषां बहुविकल्पः संस्कारञ्च । यथास्वं योनिसंस्कारसंस्कृताञ्चाऽऽसवाः स्वकर्म कुर्वन्ति । संयोग-संस्कार-देश-काळ-स्थापन-मात्रादयञ्च भावास्तेषां तेषामासञ्चानां ते ते समुप्रविद्यन्ते तत्तात्कार्यमाभसमीक्ष्येति ॥ ४० ॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने कहा—है अग्निवेश ! संक्षेप से उन सव के उत्पत्ति स्थान ह ( नौ ) हैं । यथा—धान्य, फळ, मूळ, सार, पुष्प, काण्ड, पत्र, त्वचा, ( छाळ ) और शर्करा । इन्हों में द्रव्यसंयोग ( मिश्रण ), करण (संस्कार) द्वारा असंस्थेय आसव बन जाते हैं । इनमें अधिक हितकारी (मुख्य) आसव २४ ( चौबीस ) हैं । उनको कहते हैं—

धुरा, सौवीरक, तुषोदक, मैरेय और मेदक और धान्याम्ख-ये छः धान्याम्ख्रक (कांजी) आखन होते हैं '। द्राक्षा, खजूर, गम्मारी, धान्यन, राजादन (खिरनी), तृणश्न्य (केतकी), परूषक (फाल्खा), अभया (हरइ), आमलक (आंवला), मृगलिण्डका (बहेड़ा?), जाम्यव (जामुन), किंप्त्य (कैय), कुचल (बहा बेर), बदर (छोटा बेर), कर्कन्छ (झाड़ी का बेर), पौलु, पियालु (प्याल), पनस (कटहल), न्यप्रोध (बड़ा), अश्वरथ (पीपल), प्रक्ष (पिल्खन), कपीतन, उदुम्बर (गुलर), अजमोद (अजवायन), शृङ्खाटक (स्विचा), और शंखिनी, ये छन्यीस फलासन हैं। विदारीगान्या (श्राक्षणी), अश्वरगन्या (असगन्य), इप्णागन्या (श्रोमाञ्चन), शतावरी, निशोय, जमालगोटा, द्रवन्ती (मुगल्ई ऐरण्ड), बेलिगरी, एरण्डमृक, चीतामृल, ये ग्यारह मूलासन हैं। वहाशाल, अश्वरकर्ण (साल भाग), चन्दन, तीनस, खैर, सफेद खैर, सल्यन, अर्जुन, असन, अरिमेद (विट् खदिर), तिन्तुक, किंगाही (अपामार्ग), शमी (जंड), शुक्ति (बेर), शीशम, सिरस, अशोक, । धान्यन क्षोर मुलेहटी ये बीस 'सारासन' है। पद्म (लाल आठ पत्तों वाला), स्वस्त (नील कमल), कुमुद, सौगन्यक, पुण्डरीक, (बवेत कमल)), शतपत्र

श. सीबीरं निष्युषयवकृतम्, मैरेयं युरासवकृता सुरा, मेदकः व्वेतसुर जगलाख्या, घान्याम्बु (काञ्जि )।

कमल, मधूक (महुवे के फूल), प्रियंगु, धाय के पुष्प. ये दस 'पुष्पासवन' हैं। गला, इसुवालिका (गले के ऊपर का भाग), गले की जह, पौण्डा ये चार 'काण्डासव' हैं। परवल और ताड़ के पत्ते ये दो 'पत्रासव' होते हैं। तिल्वक (शावर लोध), लोध (पटानी लोध), एलवालुक, ऋगुक ये चार 'त्यासव' हैं। शक्तरासव एक ही हैं। इस प्रकार एक एक हब्य से बनने वाले ये ८४ (चौरासी) आसव हैं। आसुत अर्थात् सत के खिंच जाने से इन को 'आसव' कहते हैं। इत्यों के संयोग और विभाग से ये बहुत प्रकार के और असंख्य बन जाते हैं। अखव अपने संयोग तथा संस्कार के अनुसार अपना कार्य करते हैं। संयोगसंस्कार से अभिप्राय देश (भरसराशि, धान्यराशि), काल (पन्द्रह दिन, एक मास), स्थापन (सन्धान), मात्रा आदि (इब्बस्वभाव) से हैं। कार्य की अपेखा से ही आसवों के संयोग संस्कार रूपी कार्य किये जाते हैं॥ अर्थ।

भवति चात्र-मनःशरीराग्नि-वल-प्रदानामस्वप्न-शोकारुचि-नाशनानाम् । संदर्षणानां प्रवरासवानामशीतिरुक्ता चतुरुत्तरेषा ॥ ४८ ॥

तत्र इलोकः---

शरीररोगप्रकृतौ मतानि तत्त्वेन चाऽऽहारविनिश्चयो यः। खवाच यज्ञःप्रवादिकेऽस्मिन्मनिस्तथाऽप्रयाणि वरासवांश्च ॥ ४०॥

मन, शरीर, अग्नि को बल देनेवाले, नींद न आना, शोक और अविच को मिटाने वाले, मन में प्रवन्नता करने वाले ये उत्तम (श्रेष्ठ ) ८४ आसव कह दिये। शरीर एवं रोगों की उत्पन्ति, ऋषियों के मत, आहार की हिताहित-विधि का अन्तिम सार, पथ्यापथ्य और श्रेष्ठ आसव इस अध्याय में कह दिये हैं।

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने अन्नपानचतुष्के यङ्जःपुरुषीयोऽध्यायः पञ्जविद्यतितमः समाप्तः॥

## षड्विंग्नोऽघ्यायः ।

अथात आजेयभद्रकाष्ट्रीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति इ स्माऽऽइ भगवानाजेयः॥ २॥ अव भद्रकाष्ट्रीयः अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैशा मगवान् आहेय ने किंद्रा या॥ १–२॥ भात्रेयो भद्रकाष्यश्च शाकुन्तेयस्तथैव च ।
पूर्णाक्षश्चेव मौद्गल्यो हिरण्याक्षश्च कौशिकः ॥ ३ ॥
यः कुमारिशरा नाम भरद्वाजः स चानषः ।
श्रीमान् वार्योविदश्चेव राजा मितमता वरः ॥ ४ ॥
तिमिश्च राजा वैदेहो विह्यश्च महामितः ।
काङ्कायनश्च बाङ्कीको बाङ्कीकिमिषजा वरः ॥ ४ ॥
एते श्रुतवयोष्टद्धा जितात्मानो महर्षयः ।
वने चैत्रत्ये रम्ये समीयुविजिहीषवः ॥ ६ ॥
तेषां तत्रोपविष्टानामियमर्थवती कथा ।
बम्बार्थावदां सम्यमसाहारविनिश्चये ॥ ७ ॥

आत्रेय, भद्रकाप्यीय, शाकुन्तेय, पूर्णाख, मौद्गल्य, हिरण्याख, कौशिक, भरद्वाज कुमार्शवर, विद्वन्त्र्रेष्ठ वार्योविद, वैदेहमहाराज निर्मि, महाराज बिहार, बाह्नीक देशी भिषजों में श्रेष्ठ बाह्नीक (बल्ख देशीय), कांशयन ये ज्ञानदृद्ध वयीवृद्ध और जितेन्द्रिय महर्षि चेत्ररथ नामक मुन्दर वन में विहार करते थे। वहां इन के एक साथ बैठने पर रस द्वारा आहार के निर्णय करने के लिये

आपस में गोष्टी आरम्भ हुई ॥३-७॥

एक एव रस इत्युवाच भद्रकाप्यो यं पञ्चानामिन्द्रियार्थानामन्यतमं जिह्नावैषयिकं भावमाचक्षते कुश्लाः, स पुनरुदकानन्य इति । द्वौ रसावित शाकुन्तेयो बाह्मणश्लेदनीयश्चोपशमनीयश्चेति । त्रयो रसा इति पूर्णोक्षो मोद्गाल्यश्लेदनीयश्चोपशमनीया साधारणश्चेति । चत्वारो रसा इति हिरण्याक्षः कौशिकः स्वादुर्हितश्च स्वादुर्रहितश्चास्वादुर्हिन त्रश्चेति । पञ्च रसा इति कुमारशिरा भरद्वाजा भौमोदकान्नेयवायवी-यान्तरिक्षाः। षड्मा इति निर्मर्वेदेहो मधुराम्छ-छवण-कटुक-तिक्त-कषाय-क्षाराः। अष्ट्रौ रसा इति विद्यो धामार्गवो मधुराम्छ-छवण-कटु-तिक्त-कषाय-क्षाराः। अपरिसंख्येया रसा इति काङ्कायानो बाह्नीक-भिषक्त, आश्रय-गुण-कर्म-संस्वाद-विशेषाणामपरिमेयत्वात् ॥ ८ ॥

भद्रकाप्य ग्रावि बोठे कि—'रस' एक ही है जिसको कि पांचों इन्द्रियों के विजयों में से एक जिहा का ही विजय कहते हैं, वह 'रस' पानी से अभिन्न है और एक ही है। शाकुन्तेय ब्राह्मण ने कहा कि—'रस' दो हैं, एक छेदनीय और वृक्षरा उपद्यमनीय (अर्यात् अपवर्षण-कारक और बृंहणकारक)। पूर्णांच मौदगृल्य अर्था के कि—तीन रस हैं। यथा—छेदनीय, उपद्यमनीय और साधारण अर्थात् आरेय और सीस्य गुणों की समानता से छंधन, बृंहण दोनों कार्य करने वाला। हिर-

ण्यास कौशिक ने कहा कि—'रस' चार हैं। स्वादु (प्रिय) हितकारी, स्वादु अहित, अस्वादु हित और अस्वादु अहित। कुमारशिरा भरद्वाज ने कहा कि—रस पांच हैं। भौम ( पृथ्वी का ), उदक (पानी का), आमेय (तेज का), वायवीय ( वायु का ) और आन्तरिक्ष (आकाश का) ये पांच रस हैं। राजर्षि वार्योविद बोळे—'रस' छः हैं। गुरु, लघु, शीत, उष्ण, स्निग्ध और कक्ष । वदेह निमि ने कहा—रस सात हैं। मधुर, अम्ल, छवण, तिक्क, कहु, कषाय और सार। धामार्गव विद्या बोळे—रस आठ हैं। यथा—मधुर, अम्ल, छवण, कहु, तिक्क, कपाय, आर और अथ्यक। बाह्योकिमित्रक् कांकायन ने कहा कि—'गुण ( गुरु छघु आदि ), कर्म ( धातु वर्षन स्वयण आदि ), संस्वाद ( रसों के नाना अवान्तर भेद ) मेदों स रस अगणित बन जाते हैं।। प्रा

षडेव रसा इस्युवाच भगवानात्रेयः पुनर्वसुर्मधुराम्छ-छवण-कटु-तिक्कषायाः । तेषां वण्णां रसानां योनिकदकं, छदनोपञ्ञमने द्वे कर्मणी, तयोर्मिश्रीभावात्साधारणत्वं, स्वाद्धस्वादुता भक्तिः, हिताहितो द्वौ प्रभावौ ।
पञ्चमद्दाभूवविकारास्त्वाश्रयाः प्रकृति-विकृति-विचार-देश-काछवशाः,
तेष्वाश्रयेषु द्रव्यसंक्षकेषु गुणा गुरु-छवु-शीतोष्ण-स्निग्ध-स्द्रशाचाः ।
क्षरणात्कारो नासौ रसः, द्रव्यं वदनेकरसससुत्पन्नमनेकरसं कटुक-छ-वण-भूविष्ठमनेकेन्द्रियार्थसमन्वतं करणाभिनिर्धृत्तम् । अव्यक्तीभावस्तु
खळु रसानां प्रकृतो भवत्यनुरसेऽनुरससमन्विते वा द्रव्ये । अपरिसंख्येयत्वं पुनस्तेपामाश्रयादीनां भावानां विशेषापरिसंख्येयत्वान्न युक्तं,
एकैकोऽपि हि पुनरेषामाश्रयादीनां भावानां विशेषानाश्रयते विशेषापरिसंख्येयत्वात् । न च तस्मादन्यत्वमुपपद्यते । परस्पर-संसृष्ट-भूविष्ठत्वान्न चेषामभिनिर्धत्रेगुणप्रकृतीनामपरिसंख्येयत्वं भवति, तस्मान्न
संसृष्टानां रसानां कर्मोपदिशन्त बुद्धिमन्तः । तत्वेव कारणमपेक्षमाणाः
पण्णां रसानां परस्परेणासंसृष्टानां छक्षणपृथक्त्वसुपदेक्ष्यामः ॥ ह ॥

पुनर्वसु भगवान् आत्रेय ने कहा कि—रस छः ही हैं। यथा—मधुर, अम्ब, कवण, कदु, तिक और कथाय। इन छः रसों की उत्सचि का स्थान पानी ही है। छेदन और उपश्चमन ये दोनों कमें हैं, इन दोनों कमों के मिल जाने से साधारण हो जाता है। स्वादु और अस्वादु यह रुचि हैं, हित और अहित अमाव हैं। पंच महाभूत विकार हैं। वे रस के आश्रय स्थान हैं, वे रस नहीं हैं। गुरु, कसु, श्रीत, उच्च, स्मिन्य, रुख ये द्रव्यों में आश्रित गुण हैं, जो कि प्रकृति ( यथा—मूंग, कथाय और मधुर स्वमाव से ही हैं इसकिये कसु हैं ),

विकृति ( चावलों से बने ताज़ा लील लघु और सत्त् बड़े भारी होते हैं), विचार (द्रव्यान्तर संयोग यथा-मधु और घी का मेळ विष बनता है), देश (दो प्रकार का है यथा---भूमि और रोगी। भूमि जैसे--- इवेतकपोती बल्मीकाधिरूढा विषहरी होती है. हिमालय की ओषधियां अधिक गुण यक्त होती हैं. शरीर देश जैसे टांग के मांस से कन्वे आदि का मांस गुरु होता है ) और काल इन के मेट से बनते हैं। क्षार रस नहीं है। क्योंकि क्षरण किया जाने से. अनेक पदार्थीं से उत्पन्न होने के कारण अनेक रस होने से. कटक. लवण आदि रसों का अनभव होने से. खार में स्पर्श और गन्ध होने से यह द्रव्य है. रस नहीं. और हेत्वन्तर अर्थात अन्य कारण-भरम स्नाव आदि से बनने के कारण. रस नहीं है। 'अव्यक्त' भी रस नहीं। क्योंकि अध्यक्तता तो कारण में ही है। (रसों के कारण जल में ही अव्यक्तता है)। इस के अतिरिक्त अनरस में अन्यक्तीभाव होता है। रस के पीछे जो रस होता है. वह अनरस है। यथा--रूक्षः कषायानरसो मधरः कप्पित्तहा । यथा-विष के विषय में ( 'उष्णमनिर्दे-इयरसमः)। अथवा अनरसयक्त द्रव्य में अव्यक्तता होती है। और जो यह कहा है कि रसों के आश्रय आदि भावों के असंख्य होने से रस भी असंख्य हैं. यह ठीक नहीं। क्योंकि एक एक रस इन आश्रय रूपी भावों में से किसी एक भाव का आश्रय करके विशेष रूप से रहता है (यथा-चावल. मंग, घत, दघ आदि वस्तुओं में मधुर रस के आभय की भिजता रहने पर भी मधरत्व रस समान है, जिस प्रकार की बगुला, दथ, और कपास में आश्रय मेद होने पर भी सफेद रंग समान है )। आश्रय आदि असंख्य हैं। इसिटिये छः से भिन्न अन्य रस का होना सम्भव नहीं। और यदि कही कि रसों के परस्पर मिलने से रस असंख्य हो जायंगे ? यह भो ठीक नहीं. क्योंकि परस्पर मिलने पर भी इनके गुरु, छन्नु आदि गुण या मनुर आदि स्वभाव अथवा आयुष्यवर्दक आदि असस्य भेद हो जाते हैं। यहां पर भी मधर आदि के प्रत्येक के गुण और प्रकृतियां जो कहीं हैं वे ही परस्पर मिलती हैं। इसिलये एक रस के दूसरे रस के साथ मिलने से और दोषों के दूसरे दोषों से मिलने पर भी रस असंख्य, अगणित नहीं होते। इसीलिये मिले हए रसों के कर्मों का बुद्धिमान उपदेश नहीं करते। और इसी कारण से परस्पर न मिले हुए छः रसों के लक्षणों को प्रथक प्रथक कहेंगे ॥ ९ ॥

अप्रे तु ताबद् द्रव्यभेदमभिप्रेत्य किंचिद्मिनास्यामः। सर्वं द्रव्य पाद्मभौतिकमस्मिन्नेवार्थे। तचेतनावदचेतनं च, तस्य गुणाः शब्दाहची गुर्वादयश्च द्रवान्ताः, कर्म पञ्चविषशुक्तं वमनादि । तत्र द्रव्याणि गुरु-खर-कठिन-मन्द-स्थर-विशद-सान्द्र-स्थूळ-गन्धगुण- बहुळानिपार्थिवानि, तान्युपवय-संघात-गौरव-स्थैर्य-कराणि; द्रव-स्तिग्ध-शीतमन्द-शृदु-पि-च्छळ-र-ध-गुण-बहुळान्याप्यानि, तान्युरक्तेद-स्नेह-वन्ध-विष्यन्द-सादेव-प्रह्लाद-कराणि; उष्ण-तीक्षण-स्कृत-रुक्त-क्श्य-क्रियान्क-कराणि; उष्ण-तीक्षण-स्कृत-स्वर्य-क्रानिः । छप्ट-शीत-कक्ष-खर-विशद-स्कृत-गुण-बहुळान्याक्ते-यानि, तानि दाह-पाक-प्रभा-प्रकाश-वर्ण-कराणि। छप्ट-शीत-किक्य-खर-विशद-स्कृत-गुण-बहुळान्याकाश-त्यक्षा-कराणि; सृदु-छप्ट-स्क्ष-स्वर-कराणि; सृदु-छप्ट-स्क्ष-स्वर-कराणि। १० ॥

इस के आगे आयुर्वेद के उपयोगी द्रव्यों के भेद को लेकर कुछ कहेंगे-यहां पर जो भी द्रव्य कहेंगे वे सब पांचभौतिक अर्थात् पांच महाभूतों से बने हैं। ये दो प्रकार के हैं. चेतना से युक्त और अचेतन । इस द्रव्य के जहां शब्दादि गुण हैं, वहां गुरु आदि (बोस) गुण हैं। द्रव्य का कर्म पांच प्रकार का है। यथा वमन, विरेचन, शिरोविरेचन, आस्थापन, अनुवासन। इन द्रव्यों में जो द्रव्य पार्थिव ( पृथ्वीजन्य ) है वे गुरु, कर्करा, कठोर, धीमे, स्थिर, विश्वद, ( पृथक् पृथक् ), सानद्र, स्थूल और गन्ध युक्त इन गुणां वाले प्रायः करके होते हैं। ये पार्थिव पदार्थ उपचय संवात, गौरव (भारीपन) और स्थिरता करते हैं। जलीय पदार्थ तरल, स्निग्ध शीत, मन्द, विच्छिल और जलीयगण यक प्रायः करके होते हैं। ये द्रव्य उन्क्लोद नमी, स्नेह, बन्धन परस्पर मिळाने वाळे, कोमलता, प्रह्लाद शरीर इन्द्रियों का तर्पण करनेवाले हैं। अग्नि-गणयुक्त अर्थात् आग्नेय द्रव्य गरम, तीक्ष्ण, सुक्म, लघु, रूख, विश्वद एवं रूप गुण में (अग्निवत्) होते हैं। ये द्रव्य जलन, पकाना, कान्ति, प्रकाश और वर्ण (रंग) को उत्पन्न करते हैं। वायवीय पदार्थ लघु, श्रीत, रूख, खर, विश्वद, स्वम, स्पर्श गुण ( वायवीय गुण ) वाले हाते हैं । ये शरीर में रूखता, ग्लानि, विचारों की निर्मलता और लघुता उत्पन्न करते हैं। आकाश गुण वाले द्रव्य मृद्, लघु, सूक्म, खोतों में पहुंचाने वाला, चिकना एवं शब्द गुण आकाश गुण युक्त होते हैं। ये द्रन्य शरीर में मृद्धता, सौषिर्य (छिद्राधिक्य) और लघुता उत्पन्न करते हैं ॥१०॥

अनेनोपदेरोन नानौषधिभूतं जगित किंबिद् द्रव्ययुपछप्रयते तां तां द्रक्तिमर्थं च तं तमभिभेत्य । न तु केवळं गुणप्रभावादेव कार्युकाणि भवन्ति। द्रन्याणि हि द्रव्यप्रभावाद् गुणप्रभावाद् द्रव्यगुणप्रभावाच वर्तिम-स्तरिमन काळेत त्तदिधानमासाच तां तां च युक्तिमर्थं च तंत्रममिप्रेरेय यक्तु- र्वन्ति तत्कर्म, येन कुर्वन्ति तहीर्यं, यत्र कुर्वन्ति तद्धिकरणं, यदा कुर्वन्ति स कालः, यथा कुर्वन्ति स उपायः, यत्साधयन्ति तत्कलम् ।११।

इस उपरोक्त उपदेश द्वारा जगत् में जो भी द्रव्य मिलते हैं, वे सब उपाय, प्रयोजन के उद्देश्य से औषध समझने चाहियें अर्थात् वे सब द्रव्य दोषनाशक हैं, निरुपंगी नहीं हैं। पार्थिवादि द्रव्य केवल गुरु खर आदि गुणों से ओषध या दोष नष्ट करने वाले नहीं बन जाते, परन्द्र द्रव्य द्रव्य के प्रमाव से, गुण के प्रमाव से, द्रव्य पर्ध गुण दोनों के प्रभाव से, उस उस समय में, उस अध्यान का आश्रय लेकर, और उस योजना तथा प्रयोजन को स्क्ष्य में करके जो करते हैं, उसका नाम 'क्रमें' है, यथा—द्रव्य के प्रभाव से दन्ती (जमाल गोटा) विरेचक है, मणि आदि का धारण विष को द्र करता है। गुण के प्रभाव से चन्ती (जमाल गोटा) विरेचक है, मणि आदि का धारण विष को द्र करता है। गुण के प्रभाव से चन्ती (जमाल गोटा) विरेचक है, मणि आदि का धारण विष को द्र करता है। गुण के प्रभाव से चन्ति हैं। उसप दें गुण के प्रभाव से चन्ति हैं। उसप त्रण गुण के द्वारा (उण्ण गुण के द्वारा किरो करते हैं, यह कर्म है। जिस के द्वारा (उण्ण गुण के द्वारा शिरो विरेचन ) करते हैं वह 'वीर्थ' अर्थात् 'शक्ति' है। जहां कर्म करते हैं, वह 'अधिकरण' है जैसे थिर। जिस समय करते हैं वह 'काल' है। जिस प्रकार करते हैं वह अपाय है। इस प्रकार के जो सिद्ध करते हैं वह करते हैं। वह करते हैं। वह कर है।।११॥

भेदश्चेषा त्रिषष्टिविधविकल्पो द्रव्यदेशकाळप्रभावाद् भवति, तसु-पदेख्यामः ॥ १२॥

रसों के भेद इन छः रसों के द्रस्य प्रभाव से, देश प्रभाव से (यथा— हिमालय की द्राक्षा और दादिम मीठे होते हैं दूवरे स्थानों के खहे ), काल प्रभाव से (यथा—कचा आम और कसेला, कुछ बड़ा होने पर भी कचा आम खहा और पकने पर मीठा, इसी प्रकार हेमन्त में ओषधियां मीठी और वर्षा में खही ), (६३) भेद बन जाते हैं।।१२॥ यथा—

> स्वादुरस्ङादिभियोंगे शेषैरस्ङादयः पृथक्। यान्ति पद्मदशैतानि द्रन्याणि द्विरसानि तु॥ १३॥

दो रत बाले पन्द्रह भेद हैं यथा—स्वादु ( मधुर ) और अम्ल के योग से पांच, अम्ल और कवण के योग से चार, कवण और कह के योग से तीन, कह किक और कवाय के योग से दो, तथा तिक और कवाय के योग से एक। जैसे—(१) मधुरास्क (२) मधुरास्क (१) मधुरास्क (४) मधुरास्क (१) मधुरास्क (१) अमुक्तवाय (१०)

ख्वणकदु ( ११ ) ख्वणतिक ( १२ ) ख्वणकषाय ( १३ ) कटुतिक ( १४ ) कटुकषाय ( १५ ) तिक्षकषाय । १२३॥

ष्ट्रथंगम्बादियुक्तस्य योगः शेषैः प्रथम्भवेत् । मधुरस्य तथाऽम्ब्रम्य व्वणस्य कटोस्तथा ॥ १४ ॥ त्रिरसानि यथारांद्यं द्रज्याण्युक्तानि विंशतिः ।

तीन तीन रखों के २० मेद हैं, जैसे-(१) मधुर, अम्छ के साथ खवण आदि चारों का पृथक् २ योग होने से चार मेद। (२) मधुर, स्वण के साथ कटु आदि तीन का पृथक २ योग होने से तीन भेद। (३) मधुर कटु का कटु, कषाय से पृथकु २ योग होने से दो मेद। (४) मध्र तिक्त का कषाय से योग होने से एक भेद। (४) अम्ह छवण का कट आदि तीन के साथ योग होने से तीन भेद। (५) अम्छ कटु का तिक्त कषाय दो के साथ पृथक् पृथक् योग होने से दो भेद। (६) अम्ल तिक्त का कवायसे योग होने से एक भेद।(७) छवण कट का तिक और कषायदों से योग होने से दो भेद। (८) छवण तिक्त का कषाय से योग होने से एक भेद। (६) कटु तिक का कषाय से योग होने से १ भेद । जैसे—(१) मधुर अम्छ छवण, (२) मधुर अम्छ कटु, (३) मधुर अम्छ तिक्त (४) मधुर अम्छ कषाय। (५) मधुर छवण कटु, (६) मधुर छवण तिक्त, (७) मधुर छवण कषाय। (८) मधुर कह तिक्त, (९) मधुर कह क्षाय। (१०) मधुर तिक्त क्षाय। (११) अम्ल कटु तिक्त, (१२) अम्ल कटु कषाय। (१३) अम्ल तिक्त कषाय। (१४) खवण कटु तिक्त, (१५) खवण कटु कथाय। (१६) अम्छ लवण कटु (१७) अम्ब छवण तिक्त (१८) अम्ब छवण कवाय। (१६) कटु तिक्त कषाय, (२०) छवण तिक्त कषाय ।।१४॥

वध्यन्ते तु चतुष्केण द्रव्याणि दश पञ्च च ॥ १५ ॥ स्वाद्वम्छौ सहितौ योगं छवणाद्यैः पृथगातौ । योगं शेषैः पृथग्यातम्रतुष्करसराख्यया ॥ १६ ॥

चार रखें के मेद पन्द्रह हैं। यथा--चार रखें (स्वादु, अम्ब, खबण और कदु ), में एक एक रख का (कदु, तिक्त, कथाय ) वंशोग होने से छः रख बनते । इन में स्वादु और अम्ब रख स्थिर रहते हैं।।१५-१६॥

सिंहतो स्वादुज्वणो तद्वत्कट्वादिभिः प्रथक् । सुक्तो शेषेः पृथग्योगं यातः स्वाद्वणो तथा ॥ १७ ॥ कटवायैरम्ळख्वणो संयुक्तो सहितो प्रथक् ।

् अ० २६

यातः शेषैः पृथग्योगं शेषैरम्छकटू तथा ॥ १⊏ ॥ युज्येते तु कषायेण सतिक्तौ छवणोषणौ ।

स्वातु और ख्वण के साथ कटु, तिक्त, कषाय के योग से तीन, और ख्वण को छोड़कर स्वादु, कटु, तिक्त, कषाय के योग से एक, इस प्रकार से दस मेद हुए। अब स्वादु (मसुर) रस के छोड़ने से (अम्छ, छवण इन का कटु, तिक्त, कषाय के साथ योग होने से ) तीन, ज्वण के छोड़ने से अम्ड, कटु, तिक्त और कपाय के योग से एक और मसुर, अम्छ रस को छोड़ने से ज्वण, कटु, तिक्त, कषाय, यह एक मेद, इस प्रकार से पन्द्रह मेद बन जाते हैं। जैसे—(१) मसुराम्छकदुतिक, (५) मसुराम्छकदुत्तिक, (३) मसुराम्छकदुत्तिक, (३) मसुराम्छकदुत्तिक, (५) मसुराम्छकदुत्तिक, (६) मसुराम्छकदुत्तिक, (६) मसुराम्छकदुत्तिक, (६) मसुराम्छकदुत्तिक, (१) मसुराम्छकद्वणकद्वातिक, (१) मसुराम्छकद्वणकद्वातिक, (१) मसुराम्छकद्वणकद्वातिक, (१) मसुराम्छकद्वणकद्वातिक, (१) अम्छक्वयणकद्वातिक, (१४) अम्छक्वयणकद्वातिक, (१४) अम्छक्वयणकद्वातिक, (१४) अम्छक्वयणकद्वातिक, (१४) छवणकद्वातिककषाय, (१४) छवणकद्वातिक, (१४) छवणकद्वातिक, स्वाय ।। १७-१८ ॥

षट् तु पञ्चरसान्याहुरेकैकस्यापवर्जनात् ॥ १६ ॥ षट् चैनैकरसानि स्युरेकं षड्समेव तु । इति त्रिषष्टिद्रेव्याणां निर्दिष्टा रससंख्यया ॥ २० ॥ त्रिषष्टिद्रेव्याणां निर्दिष्टा रससंख्यया ॥ २० ॥ त्रिषष्टिद्रेव्याणां निर्दिष्टा रससंख्यया ॥ २० ॥ त्रिषष्टिः स्यान्वसंख्येया रसातुरसकल्पनात् । रसास्तरतमाभ्यां तां संख्यामविपतन्ति हि ॥ २१ ॥ संयोगाः सप्तपञ्चाहात्कल्पना तु त्रिषष्टिषा । रसानां तत्र योग्यत्वात्कल्पिता रसचिन्तकैः ॥ २२ ॥

एक एक रस के छोड़ने से छः रस बनते हैं, (यथा—मधुर को छोड़ने से अम्ल, लवण, तिक्त, करू, कषाय; अम्ल को छोड़ने से स्वादु, लवण. करू, तिक्त, कषाय, इसी प्रकार लवण, करू. तिक्त, कषाय के छोड़ने से छः रस)।(१) अम्ललवणकरुतिक्रकथाय(२) मधुराम्ललटु-तिक्तकथाय(२) मधुराम्ललटु-तिक्तकथाय(४) मधुराम्ललटु-तिक्तकथाय(४) मधुराम्ललवणकरुतिक्तकथाय(४) मधुराम्ललवणकरुकषाय(६) मधुराम्ललवणकरुतिक्त।

एक एक रख के छः मेद ( यथा—सञ्चर, अम्ल, आदि ) और सब मिलित होने से एक भेद, इस प्रकार से कुल मिलाकर सिरसठ ( ६३ ) रस जाते हैं। ये जो तिरसठ ( ६३ ) प्रकार के रसों के भेद कहे हैं, इन में एवं अनुरस की कल्पना नहीं की गई है। और यदि रस और अनुरस मिला हैं, तो असंख्य हो जाते हैं। इसी प्रकार रखों के तर-तम (यथा—मधुरतर, मधुरतम आदि) मेद से भी रस असंख्य-अगणित बन जाते हैं। इस प्रकार रखों के असंख्य होने पर भी आचार्यों ने चिकित्सा व्यवहार के लिये रखों के सत्तावन (५७) संयोग और मधुर, अम्ल, लवण, तिक्त, कहु, कपाय इन को मिलाकर तिरसट (६३) मेदों की कल्पना कर रक्खी है।। १६-२२॥

कचिदेको रसः कल्प्यः संयुक्ताश्च रसाः कचित् । दोषौषधादीन् गंचिन्त्य भिषजा सिद्धिमिच्छता ॥ २३ ॥ द्रव्याणि द्विरसादीनि संयुक्तांश्च रसान् बुधः । रसानेकैक्शो वाऽपि कल्पयन्ति गदान् प्रति ॥ २४ ॥ यः स्याद्गसविकल्पन्नः स्याच दोषविकल्पवित् । न स मुखेद्विकाराणां हेतुङिङ्गोपशान्तिषु ॥ २४ ॥

कहीं पर एक रस की, कहीं पर मिलित रसों की, दोष ओषि आदि ( देश, काल ) का विचार करके सफलता चाहने वाले वैद्य को कल्पना करनी चाहिये। जैसे—दो रस बाले द्रव्य (मूंग कषाय और मधुर होते हैं), तीन रस बाले ( मधुरास्ककषायं च विष्टम्मि गुरु शीतलम्, पित्त-स्लेष्महरं मन्यम् ), चार रस बाले (जैसे—तिल, क्लिग्योष्णमधुरस्तिककषायः कडुकस्तिलः।) पांच रस ( जैसे—हरीतकी, शिवा पंचरसा ), छः रस ( अव्यक्त हो यथा—विष । 'विषत्त्वव्यक्तं पड्ररसस्तुं क्रम्यं या हरिण का मांस )। एवं दो रस बाले रसों की या मिलित द्रव्य या रसों की कल्पना, अथवा एक एक रस की कल्पना रोगों के अनुसार करते हैं। जो मनुष्य रस के मेदों को मली प्रकार जानता है ( बह रोगों के कारण द्रव्य शान को भी अनिवार्य रूप से जान हो जायेगा ), एवं दोषों ( वातादि ) के लक्षणों को भी भली प्रकार से पहिचानता है, अथवा जो मनुष्य भ्रषज द्रव्यों को स्वरूप से एवं हन के प्रयोग विषय को जानता है, वह रोगों के कारण कक्षण, और शान्ति ( विकित्सा ) में नहीं घवराता और भ्रम में नहीं एवता।! २३–२५॥

व्यक्तः शुष्कस्य चाऽऽदौ च रसो द्रव्यस्य छक्ष्यते । विपर्ययेणातुरसो रसो नास्ति हि सप्तमः॥ २६॥

अनुरत-- गुष्क या गीले द्रव्य में जो रस जिहा के स्पर्ध से स्पष्ट होता है, इ व्यक्त रस है। परन्तु जो रस इस प्रकार से ज्ञात नहीं होता अर्थात् पीले हारा जामा जाता है, वह 'अनुरस' है। अथवा जो रस गीले द्रव्य में वह व्यक्त (अनुरस) और जो रस शुक्क होने पर स्पष्ट होता है वह 'रल' है। यथा—िएपली आर्रावस्था में मधुर, और धुष्क अवस्था में 'कटु'
रस है। इसकिये कटु व्यक्त रस, और मधुर अव्यक्त अनुरस है। अथवा पीछे से जो रस अनुभव होता है, वह 'अनुरस' है। यथा—कांजी, तक आदि पदायों के पीने पर प्रथम जिस रस का अनुभव हो वह रस और जो पीछे स्पष्ट हो वह 'अनुरस' है। सातवां रस कोई पृथक् नहीं हैं॥ २६॥

परापरत्वे युक्तिश्च संख्या संयोग एव च। विभागश्च पृथक्त्वं च परिमाणमथापि च॥२७॥ संस्कारोऽभ्रयास इत्येते गुणा क्लेयाः पराद्यः। सिद्धगुणयाश्चिकित्साया उक्षणैस्तान् प्रचक्ष्महे॥२८॥

दस गुण--पर, अपर, गुक्ति, संस्था, संयोग, विभाग, पृथक्त्व, परिणाम, संस्कार और अम्यास ये दस गुण हैं। चिकित्सा में सफळता इन दस गुणों में आभित है। इनके छक्षण कहते हैं॥ २७--२८॥

देश-काळ-वयो-मान-पाक-वीये-र सादिषु ।
परापरत्वे, युक्तिस्तु योजना या च युज्यते ॥ २६ ॥
संख्या स्याद् गणितं, योगः सहशंयोग उच्यते ॥ २६ ॥
संख्या स्याद् गणितं, योगः सहशंयोग उच्यते ॥ २६ ॥
द्रव्याणां द्रन्द्वसर्वेककर्मजोऽनित्य एव च ॥ ३० ॥
विभागस्तु विभक्तिः स्याद्वियोगो भागशो प्रदः ।
प्रथक्तं स्यादसंयोगो वैलक्षण्यमनेकता ॥ ३१ ॥
परिमाणं पुनर्मानं, शंस्कारः करणं मतम् ।
भावाभ्यसनमभ्यासः शीतळं सततक्रिया ॥ ३२ ॥
इति स्वळक्षणैकक्ता गुणाः सर्वे पराद्यः ।
विकित्सा यैरविदितेने यथावत् प्रवर्तते ॥ ३३ ॥
गुणा गुणाश्रया नोक्तास्तरमाद्रसगुणान भिषक् ।
विवाद् द्रव्यगुणान् कर्तुरभिप्रायाः प्रथम्बिधाः ॥ ३४ ॥
अत्यत्र प्रकृतं बुद्ध्वा देशकाळान्तराणि च ।
तत्र कर्तुरभिप्रायाद्यायाध्यायीमादिशेत् ॥ ३१ ॥

देश-सब्देश पर और आन्प अपर । काल-विवर्ग पर, आदान अपर । वय-तबण पर, बाळ, बृद्ध अपर । मान-शरीर का कहा हुआ पर, इस के अन्य अपर। पाक, वीर्य और रस ये जिस योग के प्रति हो उसके लिये पर दूसरों के प्रार्थ अपर पर-अपर यह देश, काल, वय, मान, वीर्य, रस आदि के अपेका से हैं। जैसे मबदेश-वंगाल की अपेका पर है, और वंगाल-मबदेशों वालों की अपेका ने पर

है: इसी प्रकार बयमें बाल्यावस्था से योवनावस्था पर है और बाल्यावस्था अपर है पर-अपर अपेक्षा से है। अथवा समिक्र ए.और विप्रकृष्ट मेद से पर-अपर मान होता है। यक्ति योजना टोबाटि के अपेक्षा से औषध की भूछी प्रकार कल्पना करना । संख्या-गिनती, एक, दो, तीन आदि । संयोग-द्रव्यों का परस्पर संयुक्त होना संयोग है। यह संयोग तीन प्रकार का होता है। १ द्वन्द (दो का जैसे-लइते हुए दो मेढों का ), २ सबका ( जैसे-एक पात्र में रक्खे उड़दों का ), और ३. एककर्मजन्य.( जैसे-वश्व पर बैठे कौवे का ) यह संयोगजन्य कर्म अनित्य है। विभाग-विभजन, बांटना, भाग करना । संयोग का नियोग या विभाग रूप में ग्रहण होना विभाग है। पृथक्त -- जिसके द्वारा यह बुद्धि उत्पन्न होती है कि यह वस्तु घड़े से भिन्न है वह पृथक्त्व है। यह तीन प्रकार का है। १ सर्वया अभिन्न वस्तुओं का जैसे-मेर और हिमालय का। २. विजातियों में जैसे- भैंस और सभर का। ३. विलक्षणताजन्य-विशिष्ट लक्षण यक विजातियों से मेद. अनेकता-एक जातीय द्रव्यों के संयोग में रहने वाली भिन्नता का नाम 'अने कता' है, यथा-उइदों में अनेकता मिलती है, सब उइद एक समान नहीं होते । परिमाण-मान, तोल, वजन । संस्कार-किसी द्रव्य में जिस किया से गुणान्तर उत्पन्न किया जाता है, उस किया का नाम संस्कार है ( संस्कारो हि गुणान्तराधानमुच्यते )। अभ्यास-किसी द्रव्य या किया का निरन्तर उपयोग करना, व्यवहार करना, अभ्यास कहाता है। इस 'अभ्यास' को शील या निर-न्तर करना या आदत भी कहते हैं। इस प्रकार से पर आदि दस गुणों के स्क्षण कह दिये हैं। यदि वैद्य को इनका पूरा ज्ञान न होगा तो चिकित्सा पूर्ण रूप में सफल नहीं हो सकेगी। अब तक रसों के परस्पर संयोगी गुण कहे हैं। अब किम्बत्वादि गुण कहते हैं। जो गुण कहे हैं, वे गुण रूप, रस आदि में आश्रित नहीं, अपित रस के आधारभूत द्रव्य में आश्रित हैं। इसिटिये रस के गणों को भी द्रव्य का गुण समझना चाहिये, रस का नहीं। यथा-मधुर रस, स्निग्ध. शीत, गुरु है, इस का अर्थ यह है कि मधुर रस वाला द्रव्य स्निग्ध, शीत गर्फ इन गुणों से युक्त है। गुण गुण का आश्रय करके नहीं रह सकते। इस प्रकार कहना ग्रन्थकार की शैली है। प्रत्येक ग्रन्थ को समझने के लिए ग्रन्थकार के स्विध-प्राय को ( उस के अभिपाय के पृथक होने से ), प्रकरण, देश, और काल को भी ानना चाहिये। प्रकरण जैसे—''श्वारः श्वीरं फलं पुष्पम्'' यहां पर वनस्पति प्रकरण होने से थार का दूध छेना चाहिये, गाय, भैंस का नहीं । देश-शिर शोधन कहने में, 'क्रिमिन्याधि' अर्थात् क्षिरोजन्य क्रमि रोग में ऐसा समझना

चाहिये। काळ—वमन काल में कहने पर 'प्रतिम्रहं चोपहारयेत्' अर्थात् वमन का पात्र लाओ। इसी प्रकार भोजन के समय 'सैन्यवमानय' कहने से नमक का छाना उचित है, न कि घोड़े का। इसिलये प्रन्थकतां के अभिप्राय से रसों में गुणों का कथन समझना चाहिये। जहां पर प्रकरणगत देश काल आदि द्वारा प्रन्थकर्ता का अभिप्राय स्पष्ट नहीं होता, वहां उपायों द्वारा तन्त्र-युक्ति रूपी उपायों से अर्थ को समझना चाहिये। २९-१३॥।

परं चातः प्रवक्ष्यन्ते रसानां षड् विभक्तयः ।

षट्पञ्च भूतप्रभवाः संख्याताश्च यथारसाः॥ ३६॥

सौम्याः खल्वापोऽन्तरिक्षप्रभवाः प्रकृतिशीता लघ्न्यश्वाव्यक्त-रसाश्चः,तास्त्वन्तरिक्षाद् भ्रश्यमाना भ्रष्टाश्चपञ्चमहाभूत-विकार गुण-सम न्विता जङ्गमस्थावराणां भूतानां मूर्तीरभिष्रीणयन्ति, तासु मूर्तिषु पढ-भिमुच्छेन्ति रसाः ॥ ३७ ॥

पञ्च महाभूतों से उत्पन्न छः रखों को विभाग करक कहते हैं किस प्रकार से छः रस उत्पन्न होते हैं। सब रखों का उत्पन्निस्थान पानी है। यह पानी सौम्य (सोमगुणी), अन्तरिख से उत्पन्न होने बाबा, स्वभाव से श्वीतल, रुष्ठ एवं 'अव्यक्त रस' है। यह पानी अन्तरिख से नीचे गिरता हुआ अन्तरिख में स्थित प्रम्वी आदि के परमाणुओं से दूषित होकर, पञ्च महाभूतों से बने स्थावर (जड़) और जंगम (चल) पदार्थों को तर्पण करता है, इन पदार्थों के स्वरूप को बनाता है, उत्पन्न करता है। इन पदार्थों से ही छः रस अभिव्यक्त होते है॥३॥।

तेषां षण्णां रसानां सोमगुणातिरेकान्मधुरो रसः पृथिव्यग्नि-भूषिष्ठस्वादम्ङः, सिंख्वाग्निम् यिष्ठस्वाज्ञवणः, वाय्वग्निम् यिष्ठस्वा-रुक्टुकः, वाय्वाकाशातिरेकात्तिकः, पवनपृथिव्यतिरेकारूषाय इति । पवमेषां रसानां षट्त्वग्रुत्पन्नं, ऊनातिरेकविशेषान्महाभूतानां भूताना-मिव जङ्गमस्यावराणां नानावणांकृतिविशेषाः, षढ्नुकस्वाच कार्ड-स्योपपन्नो महाभूतानामृनातिरेकविशेषः ॥ ३८ ॥

यहां पर अन्तरिष्ठ स्थित पानी को रक्षेत्र्याल में मुख्य कारण माना है। इस से पृथ्वी पर स्थित पानी भी स्थावर और जंगम पदार्थों में रस उत्यन्त करने में कारण है। इन उन्न रही में तोम गुण के अधिक होने से (अर्थात् अन्य भृत भी योड़ी २ मात्रा में हैं) मधुर रस, पृथ्वी और अन्नि गुण की अधिकता से उत्यन्त गाम और अन्नि गाम की अधिकता से उत्तर्भ साम साम अधिकता से उत्तर्भ साम साम अधिकता से उत

बासु और पृथिवी गुण की अधिकता से कथाय रस उत्पन्न होता है। इस प्रकार से पञ्च महमूतों के कम अधिक होने से छः रस उत्पन्न होते हैं। बिस प्रकार सम्पूर्ण स्थावर और जंगम पदायों में महाभूतों के कम अधिक होने से नाना प्रकार के वर्ण, रंग, आकृति, रूप आदि बन जाते हैं, उसी प्रकार छः रस भी बन जाते हैं। इसी प्रकार महाभूतों के कम अधिक होने से ही काल, संतरसर छः ऋतुओं में बिमक हो जाता है। यथा—हेमन्त काल में सोम गुण की अधिकता होती है, शिधिर ऋतु में बायु और आकाश गुण की अधिकता होती है। रितावक्तवायूर (च॰ स्॰ अ॰ ६) में स्पष्ट कर चुके हैं। बीजाक्कुरवर्त कार्य कारण को भांति संसार के अनादि होने से, पंच महामृत और ऋतुओं का कार्यकारण समन्व समझना चाहिये॥३=॥

तत्राग्निमाक्तात्मका रसाः प्रायेणोध्वभाजः, छाघवात्सवनत्वाच वायोरूर्ध्वज्वजनत्वाच वहेः, सिंछछप्रथिज्यात्मकस्तु प्रायेणाघोभाजः, प्रथिज्या गुरुत्वान्निस्नगत्वाचोदकस्य, ज्यामिश्रात्मकाः पुनरुभयतो-भाजः ॥ २८ ॥

इन में अगिन और वायु गुण की अधिकता वाले रखयुक्त द्रस्य प्रायः कर्ष्यामां (वमनकारक) होते हैं। क्योंकि वायु हल्की और उकने वाली है। अगिन का स्वभाव ऊपर को जलने का है, वह ऊपर को गति करता है, इसिल्ए इन गुणों वाले द्रव्य ऊर्ध्वगामी हैं। जल और पृथ्वी गुण युक्त रस वाले द्रस्य प्रायः करके अधोगामां (विरेचनकारक) होते हैं। क्योंकि पृथिवी गुक्त है और पानी का स्वभाव नीचाई की ओर वहना है। जिन पदार्थी में चारों तस्व मिले रहते हैं वे ऊर्ध्वगामी और अधोगामी दोनों तरह के होते हैं। ३६॥

तेषां वण्णां रसानामेकैकस्य यथाद्वव्यं गुणकर्माण्यनुव्याख्यास्यामः। तत्र मधुरो रसः शरीरसात्म्याद्वस-रुधिर-मास-मेदोऽस्य-मज्जोजः-शुक्राभिव-धन आयुज्यः षडिन्द्रियप्रसादनो बलवर्णकरः पित्त-विष-माहत-प्रस्तृष्णा-प्रश्नमत्त्वच्यः केरयः कण्ठ्यः प्रीणनो जीवनस्तर्पणो चृंहणः स्थैर्यकरः स्वीणक्षतसंधानकरो घाण-युख-कण्ठौष्ठ-जिद्वा-प्रह्मादनो दाहमूच्छोप्रशमनः वट्षदिपीणिडकानामिष्ठतमः स्निग्धः शीतो गुरुखः । स एवंगुणोऽप्येक व्यात्यर्थयुष्युच्यमानः स्थौल्यं माद्वसाखस्यमतिस्थप्नं गौर्षमनन्ना-भूछापमप्रिदौर्वक्यमास्यकण्डमासाभिवृद्धिश्वास-कास-प्रतिद्यायाद्धस-म्हार-कानाहास्य-माधुर्य-वस्त्रभु स्वास्यरप्राणक्ष-गद्धगण्डमा-

डा-ऋीपद-गडशोफ - वस्ति-घमनीगण्डोपडेपास्यामयानिमध्यन्दिसित्येषं प्रभृतीन् ककजान् विकारानुपजनयति ॥ (१)॥

इन छः रहीं में से एक-एक रह के आधार द्रव्य के अनुसार गुण, कर्म की व्याक्या करेंगे। इन में मधुर रस-जन्म से ही शारीर के अनुकृत ( साल्य ) है। ( जन्म से हो मधर रसयुक्त दूध को पीकर बचा बढता है )। रस, रक्त, मांत, मेद, मजा, अस्थि, आंज और शुक्र को बढाता है, आयुवर्दक, श्रोत्र, खक, नासिका, चत्र, रसना ये पांच ज्ञानेन्द्रिय और यन इन को प्रसन्त, निर्मल करता है। बलकारक, कान्तिकारक पित्त-नाशक, विषनाशक, वायुनाशक, तृष्णानाशक, त्वचा, केश, और स्वर के लिये हितकारी, आह्वादजनक, अभिवात आदि से बेहोश पुरुष की जीवन देने वाला. तमि करने वाला. वृद्धि करने वाला. स्थिरकारक. श्रीण और श्रत व्यक्ति का पाषण करने एवं उन्धान अर्थात् टूटे का जोड़ने वाका नाशिका, मुख, कण्ठ, ओष्ठ और जाम का आह्वाद करने वाला, जलन ओर मुर्च्छानाशक, भ्रमर और चिऊंटियों का प्रिय, स्निग्ध, शीत और गुढ़ है। यद्यपि इस मधुर रस में इतने गण हैं. तो भी इस अकेले रस को ही निरन्तर अधिक मात्रा में खाने से स्थलता कोमलता. आरूस्य, नींद की अधिकता, भारीपन, अन में अवचि, अप्रि की निर्धलता. मुख (गाळ), गले में मांत की वृद्धि, श्वास, कास, प्रतिश्याय, अलसक, श्रीत ज्वर, आनाह ( अफारा ), मुख की मधुरता, वमन, संज्ञानाश, स्वर नाश, गळगण्ड, गण्डमाळा, श्वापद, गले को सूजन, बस्ति, धमनी गुदा ( गले में ) में मांस. चर्बी या कफ कोई पदार्थ बढ जाता है, नेत्र रोग, अभिष्यन्द, कफ रोग (कफसाव ) आदि रोग उत्पन्न हो जाते हैं।।

अम्लो रसो मक्तं रोचयति, अग्नि दीपयति, देहं बृह्यति ऊर्जयति, वातमनुलोमयति, हृदयं तर्पयति, आस्यमालावयति, भुक्तमपक्षयति, क्रोदयति, जरयति, प्रीणयति, ल्युक्त्याः स्निग्वद्यः। स एवंगुणोऽप्येक एवात्यर्थसुपयुज्यमानो दन्तान् हर्षयति, तर्पयति, संबीजयति लोमानि, कक्तं विलापयति, वित्तमभिवर्षयति, रक्तं द्वयति, मासं विद्दृति, कार्य शियलोकरोति, क्षीण-क्षत-कृत्रा-दुर्वलाना श्वयसुमापादयति, अपिक् स्रवाभिहत-वृष्ट-वृग्व-भग्न-श्न-स्तुतावम् त्रित -परिसर्पित-वर्षित-विक्रक् भिन्त-विहिल्क्ट-विद्वोत्पिष्टादीन् पाचयस्याग्नेयस्वमावात् परिवृद्धि कण्ठ-मुरो हृदयं च॥ (२)॥ अम्ब एव अक्ष में स्वि वैदा स्टक्ष है, अग्नि को बहाता है, धरीर २०

बहाता है, तेज देता है, मन को उत्तेजित ( जाग्रत ) करता है। इन्द्रियों को बढवान् करता है, बढ को बढाता है वायु का अनुस्रोमन करता है, हृदय के लिये हितकारी है। मुख में कार जुआता है, खाये हुए भोजन को बाहर निका-लता है, क्रिन्न ( शरीर को गीला ) बनाता है। खाये भोजन को पचाता है, प्रसन्नता करता है कहा. उष्ण. स्निग्ध गण वाला है।।

यही एक रस यदि अधिक मात्रा में सेवन किया जाय, तो दांतों को कोट करता है, ( खट्टा करता है ), तृप्ति अर्थात् भोजन में अनिच्छा उत्पन्न करता है, आंखों को मीचाता है, शरीर के बाखों को कंपा देता है, ( रोमांचित करता है), कफ को पिघलाता है, पित्त को बढ़ाता है, रक्त को दूषित करता है, मांस में जलन पैदा करता है, शरीर को ढीला ( सुस्त करता है ), खीण, उर:-खत रोगी, निर्वल, कमजोर पुरुषों में सूजन उत्पन्न करता है और भी जखम चोट, दांत लगे, जले, अस्य आदिका दूटना, सूजन, सन्विभंग, प्राणियों के मुजजन्य विष, स्पर्शजन्य विष ( मकड़ी के ), रगड़ लगे हुए, दा दुकड़े हुए, चुमें हुए पिसे हुए आदि बणों को पका देता है। अग्निगण होने से कण्ठ. छाती और इदय में जलन उत्पन्न करता है।। (२)।।

लवणो रसः पाचनः क्लेदनो दीपनश्च्यावनश्खेदनो भेदनस्तीक्ष्णः सरो विकास्यधः स्रंस्यवकाशकरो वातहरः स्तम्म-बन्ध संघात-विधमनः सर्वरसप्रत्यनीकभतः, आस्यमास्रावयति, कफं विष्यन्दयति, सार्गान विशोधयति, सर्वशरीरावयवानमृद्करोति, रोचयत्याहारमाहारयोगी. नात्यर्थं गुरुः स्निग्ध उष्णश्चः स एवंगुणोऽप्येक एवात्यर्थसूपयुज्यसानः पित्तं कोपयित, रक्तं वर्धयित, तर्षयांत, मूच्छेयित, तापयित, दारयित, कुष्णाति मांसानि,प्रगालयति कुष्ठानि, विषं वर्धयति,शोफान् स्कोटयति, दन्तांश्च्यावयति, पुस्त्वसुपहन्ति, इन्द्रियाण्युपरुणद्धि, वळी-पळित-खाळिस्यमापादयति, अपि व ळोहित-पित्ताम्ब-पित्त-वीसर्प-वात-एकः विचि चिकेन्द्रलप्त-प्रभृतीन्विकारानुपजनयति ॥ (३)॥

लवण रस-पाचक, नरम बनाने वाला, अन्निदोपक, नीचे गिराने वाला. छेदन मेदन करने वाला, तीक्ष्ण, सर ( मल लाने वाला ), विकासी ( क्रोद का ख़ेदन करने वाला ) अधास सी, विष्यन्दशील (रेचक ) विरलता करने वाला वातनाशक, मल-मूत्रादि के अवरोध को नाश करने वाला और जडां पर जरा सा अधिक हो जाता है, वहां पर और कोई दसरा रस स्पष्ट नहीं में थूक उत्पन्न करता है, कफ को पिषळाता है, मार्गों का छोधन करता है, द्वारीर के सब अवयवों को कोमळ करता है, आहार में कचि उत्पन्न करता है, आहार में उदा बरता जाता है, बहुद भारी नहीं होता, स्निग्च और उच्च गुणवाला है।

यही एक रस यदि अधिक देवन किया जाय तो पिण को कुपित करता है, रक्त को बढ़ाता है, प्यास ट्रियन करता है, संश्रा नाश करता है, शरीर को गरम करता है, पाइता है, मांस को गलाता है, कुटों को द्रवित करता है, विष को बढ़ाता है, पुजन को फाइता है, दांतों को मिरा देता है, पुज्यत्व का नाश करता है, हिन्द्रयों को जड़ बनाता है। हुर्रियां पैरा करता, बालों को देवेत करता, गंज अर्थात् बालों को गिराता है। हुर्सियां पैरा करता, बालों को किराता, हम्हल्स आदि रोगों को उत्पन्न करता है। (३)।।

कटुको रस्रो गक्तं शोधयति, अग्नि दीपयति, मुक्तं शोषयति, प्राण-माञ्चावयति, चक्कविरेचयति, स्फुटीकरोतीन्द्रियाणि, अलसक-श्रयथूप-चयोद्दीभिज्यन्द-भेनेह-स्वेद-क्रोद मलानुपह्नित,रोचयत्यशनं कण्डूविन श-यति, क्रिमीन् हिनस्ति, मासं बिल्खिति, शोणितसंघातं भिनत्ति, बन्धा-रिक्छनत्ति, मार्गान्विष्टणोति, स्रोदमाणं शमयति, लघुरुष्णो रूक्षश्च । स एवंगुणोऽप्येक एवात्यर्थमुपयुज्यमानो विपाकप्रभावात् पुंस्त्वमुपह्नित, रस्बर्थिप्रभावान्मोह्यति, ग्लपयति, सादयति, कर्षयति, मूर्च्छयति, नमयति, तमयति, अमयति, कण्ठं परिदह्ति, शरीरतापमुपजनयति, बल्लं स्थिणोति, ल्ल्णां चोपजनयति । अपित्र वाय्वग्निवाहुल्याद् अम-म-द-न्द्रबश्च कप्र-तोद भेदश्चरण-भुज-पार्वपृष्ठ-प्रशृतिषु मारुतजान्विका-राज्यजनयति ॥ (४)॥

कहु रस मुख का शोधन करता है, अग्नि को बहाता है, खाये हुए भोजन को मुखाता है, नाक से कफ बहाता है, आंखों में आंद लाता है, इन्द्रियों को उद्योखित करता है, अरुसक, स्वन, इदि, उदर्द, अभिष्यन्द, स्तेह, पसीना, क्वेद, मरू का नाश करता है। इमियों को मारता है, मांस का लेखन करता है (स्यूलता को कम करता है)। खाये हुए भोजन का रेचन करता है, खाज़ को मिटाता है, हाणों को बैटाता है, भरता है। अमे हुए रक्त को तोइता है, सस्य-बन्धनों को टेदन करता है, मार्गों को साफ़ बनाता है, कफ को शान्त\_ करता है। लघु, उप्प और रूख होता है।

यही एक रस यदि अधिक मात्रा में सेवन किया जाय तो कहु ।

१. 'भ्रममद्बमधु' इति च पाठः।

प्रभाव से (कड़ रख का कह विपाक ) पुरुषस्य का नाश करता है। रख और वीर्ष के प्रभाव से संजानाश करता है। ग्लान उत्पन्न करता है, व्यवक करता है, कर्षण (निर्वल) करता है, मूर्निजत करता है, घरीर को शुकाता है, अन्यकार लाता है, चकर खला है, ग्रेड में जलन तथा शरीर में तापण्यर उत्पन्न करता है। बल को कम करता है, प्यास को पैदा करता है। वायु, अनिन गुण की अधिकता होने से चकर; मुख ओठ में जलन, कंपकरी, जुमने की सी दर्द, मेदन जैसी पीड़ा, पान, हाथ, पाहर्व पस्तियों और पीठ में वात विकार उत्पन्न करता है। (४)।।

तिक्तो रसः स्वयमरोविष्णुर्रोचकव्नो विषव्नः क्रुमिव्नो मूर्च्छान्दाह-कण्ट्-कृष्ठ-कृष्णा-प्रशमनः त्वक्मांसयोः स्थिरीकरणो व्वरघ्नो दीपनः पाचनः स्तन्यशोवनो छेखनः क्छेद-मेदो-वसा-मज्ज-छसीका-पूय-देवेद-मूत्र-पूरीप-ित्त-श्रेदमोपशोषणो रूक्षः शीतो छघुश्च । स एवंगुणोऽप्येक एवा-त्यर्थमुपयुज्यमानो रौक्ष्यात् खरिवशदस्वमावाच रस-रुधिर-मास-मेदोऽ-स्थि-मज्ज-युकाण्युच्छोषयति, स्रोतसां खरत्वमुपपादयति, बळमादत्ते, कर्षयति, ग्लपयति, मोह्यति, अमयति, वदनमुपशोषयति, अपरांश्च वातविकारानुपजनयति, ॥ ( १ )॥

तिक रस अपने आप अविकारक होने पर भी दूबरे भोजनों में बिन उत्पन्न करता है, इसलिये अरोचकनाशक है। विषनाशक, कृमिनाशक, मूच्छों, जलन, खाज़, कोढ़ और प्यास को शान्त करने वाला, खवा मांस को दियर करने वाला, ज्वरनाशक, अग्निदीपक, पाचक, दूब का शोधन करने वाला, लेखन करने वाला, क्रोद, मेद, वसा, मजा, लसोका, पूग, स्वेद, मूत्र पुरांष (मल) पित्त, कफ को सुखाता है, रूख, शीत और लस्नु है।

वही रस अधिक मात्रा में सेवन करने से रुख, कर्कश्च और विश्वद स्वभाव होने से रस, रक्त, मांस, मेद, अस्थि, मजा और श्रुक्त का श्रोषण करता है, स्रोतनों में खरता उत्पन्न करता है, बल देता है, श्रारेश की स्थूलता का कर्षण करता है, हर्ष का खय करता है, संशानाश करता है, चक्कर उत्पन्न करता है, मुख में श्रुष्कता उत्पन्न करता है और अन्य वात रोगों को भी उत्पन्न

रसः संशमनः । संप्राही संघारणः पीडनो रोपणः शोषणः

स्तम्भनः श्रेष्म-पित्त-रक्त-प्रश्नमनः शरीरक्छेब्स्योपयोक्ता, रूक्षः शीवो गुहुन्न । स एवंगुणोऽप्येक एवात्यर्यमुपयुक्यमान आस्यं शोषयित, इत्यं पीडयति, व्हरमाध्मापयित, वाचं निगृहाति, स्रोतांस्ववान्नाति, इयावत्वमापाद्यति, पुंस्त्वमुपद्दन्ति, विष्टश्य जरा गच्छिति, वातमूत्र-पुरीवाण्यवगृहाति, कर्पयित, म्हापयित, तर्पयित, स्तम्मयित, स्वर-विश्वाद-रूक्षत्वात्पक्ष-वध-महापतानकार्दित-प्रभृतीश्च वातविकारानुपजनवति ॥ (६)॥

कथाय रस संशमन करने वाला, संप्राहक, सन्धारक, प्रण का पीइन करने वाला, रोपण, प्रण को कुष्क करने वाला, स्तम्मन, कफ, रक्त, पिरानाशक, श्रारीर में क्लेट को चूसने वाला, रुख, श्रीत और गुरु है। यही रस अधिक माना में उपयोग करने से मुख को मुखा देता है, हृदय को पीड़ित करता है, उदर में वामु से फुलाव उत्पन्न करता है, वाणी को जड़ कर देता है, स्रोतों को बन्द कर देता है, कृष्णता उत्पन्न करता है, पुरुषत्व को नष्ट करता है, अस को अवरोध करके पचन कराता है, वात, मूज, मल, रेतल् (शुक्क) को बन्द कर देता है, रोक देता है, श्रीर को कर्षण करता है, म्लान कर (मुरक्का) देता है, प्यास लगाता है, जकड़ देता है। खर, विश्वद और रुख होने से पक्षवध, हनुमह, मन्यामह, पृष्ठमह, अपतानक, अर्दित आदि वात रोगों को उत्पन्न करता है।। (६)।।

एकमेते षद् रसाः पृथक्तेनैकत्वेन वा मात्रशः सम्यगुपयुक्यमाना उपकारकरा भवन्त्यभ्यात्मलोकस्य, अपकारकराः पुनरतोऽन्यथोपयुज्य-मानाः । तान् विद्वानुपकाराथमेव मात्रशः सम्यगुपयोजयेदिति ॥ ४४ ॥

इस प्रकार से ये छ: रस पृथक् पृथक् या दो या तीन अथवा सव परस्पर, मिसकर मात्रा में योग्य प्रमाण से सेवन करने से सर्व प्राणिमात्र को आरोग्य पृष्टि देकर उपकार करते हैं और असम्यक् रूप में उपयोग करने से सब प्राणियों का अपकार करते हैं। इसकिये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि इन को मात्रा में सम्पक् प्रकार से बरतें॥ ४१॥

भवन्ति चात्र—शीतं वीर्येण यद् द्रव्यं मधुरं रखपाकयोः। तयोरम्ळं यदुष्णं च यद्दोष्णं कटुकं तयोः॥ ४२॥ तेषां रसोपदेशेन निर्देश्यो गुणसंमद्दः। वीर्यतोऽविपरीवानां पाकतस्रोपदेक्यते॥ ४३॥ यथा पयो यथा सर्पियेथा वा चन्यचित्रको ।

· एवमादीनि चान्यानि निर्दिशेदसतो भिषक्॥ ४४॥ इसमें इलोक हैं—स्मानमारी तक्यों का नीर्य-को तहर सम

इसमें कलेक हैं—रखानुवारी द्रव्यों का वीर्य—जो द्रव्य रख और विपाक में मधुर हो, उस को श्रीतवीर्य समझना चाहिये, और जो द्रव्य रस और पाक में अस्क हो, उस को उष्णवीर्य, जो द्रव्य रस और पाक में कहु हो, उस को अष्णवीर्य, जो द्रव्य रस और पाक में कहु हो, उस को भी उष्णवीर्य समझना चाहिये। जो द्रव्य वीर्य और विपाक में विरोधि न हों—एक समान हों, उनके गुणों का ज्ञान रस से ही करना चाहिये। परन्तु इस का अपवाद भी है। जहां पर रस समान हैं, वहां पर विग्राक द्वारा गुणों का ज्ञान होता है। जिस प्रकार कि दूस और भी मधुर रस और मधुर विपाक हैं, इन का वीर्य भी शीत है, इसी प्रकार चस्य और विपाक कहु हैं, इसकिये वीर्य भी इन का 'उष्ण' है। इस प्रकार से अन्य द्रव्यों को भी रसनिर्देश से वैद्य सुगमता से समझ सकता है। क्योंकि रस के अनुसार गुण हैं॥ ४२-४४॥

मधुरं किंचिदुष्णं स्यात्कवायं तिक्रमेव च ।
यथा महत्पन्नमूळं यथा चानूपमामिषम् ॥ ४१ ॥
छवणं सैन्धवं नोष्णमम्खमामळकं तथा।
अर्कागुरुगुद्धचीनां तिक्तानामुष्णमुच्यते ॥ ४६ ॥
किंचिदम्ळं हि संमाहि किंचिदम्ळं मिनित्त च ।
यथा कपित्वं संमाहि, भेदि चामळकं तथा॥ ४० ॥
पिप्पळी नागरं षृष्यं कटु चाष्ट्यमुच्यते ।
कषायः स्तम्भनः शीवः सोऽभयायामतोऽन्यथा॥४=॥
तस्माद्रसोपदेशेन न सर्वं द्रव्यमादिशेत्।
इष्टं तुल्यरसेऽप्येवं द्रव्ये दुव्ये गुणान्तरम् ॥ ४९ ॥

कमी कमी मधुर, कषाय और तिक रस मी उष्णवीर्य हो जाते हैं। यथा— बिल्वादि महापञ्चमूल तिक और कषाय होने पर मी उष्ण वीर्य हैं, और जल-बर या जलदेशीय मांच मधुर होने पर मी उष्ण है। सैन्यव नमक उष्णवीर्य नहीं और आंवला खट्टा होने पर मी उष्णवीर्य नहीं है। आकड़ा, अगरू और शिलोय ये तिक रस होने पर मी 'उष्ण' वीर्य हैं। अगरू-रस में कोई द्रव्य क्षा और कोई रेचक हैं। जिस प्रकार की कैय अम्ल होने पर संप्राही और क्षा होने पर भी रेचक हैं। पिपाली और सोठ कह रस होने पर भी कृतवर्षक होने पर भी रेचक हैं। विपाली और सोठ कह रस होने पर भी कृतवर्षक होने पर भी रेचक हैं। विपाली और सोठ कह रस होने पर भी अब्ब्य होता है। क्याय रस स्तम्भनकारक और बांतवीर्य होता है, परन्तु हरक का क्याय रस रेचक और उष्ण-चीर्य है। इस किये रस को ही देखकर स्वय द्रव्य के गुण नहीं समझने चाहिये। रस की समानता होने पर भी द्रव्य-द्रव्य में गुणमेद देखा जाता है।। ४५-४५।।

रौक्ष्यात्कषायो रूक्षाणामुक्तमो मध्यमः कटुः।
तिकोऽवरस्तथोष्णानामुष्णत्वाञ्चवणः परः॥ ४०॥
मध्योऽम्छः कटुकश्चान्त्यः, स्निग्धानां मधुरः परः॥
मध्योऽम्छः कटुकश्चान्त्यो रसः स्नेहान्निरुच्यते॥४१॥
मध्योऽम्छ। ठवणश्चान्त्यो रसः स्नेहान्निरुच्यते॥४१॥
मध्योऽम्छ। ठवणश्चान्त्यो रसः स्नेहान्निरुच्यते॥४१॥
मध्योऽम्छ। ठवणश्चान्त्यो।४२॥
स्वादुर्गुक्त्वाद्धिकः कषायाञ्चवणोऽवरः॥ ४२॥
अम्छात्कटुस्ततस्तिको छपुत्वादुक्तमो मतः।
केचिन्नघूनामवरमिच्छन्ति छवणं रसम्॥ ४३॥
गौरवे छाघवे चेव सोऽवरस्तूभयोरपि।

इन छः रखों में कषाय, कटु, तिक्त तीनों रस रूख हैं। इनमें भी कषाय रस रूखतम (उत्तम), कटु रसरूखतर (मध्यम) और तिक्त रस रूख (अवर) है। इसी प्रकार खनण रस उष्णतम ( उत्तम ), अम्ल उष्णतर ( मध्यम ), कट रस उष्ण ( अवर ) है । मधर रस स्निग्धतम ( उत्तम ), अम्ल रस स्निग्धतर ( मध्यम ), लवण रस स्निग्ध ( अवर ) है। शैरय धर्म सम्बन्ध की दृष्टि में कषाय रस मध्यम: स्वाद रस उत्क्रष्ट और तिक्त रस अवर है। गृहता की दृष्टि से मधुर रस सबसे गुरु, कवाय रस मध्यम और लवण रस सब से अवर है। लघु गुण की दृष्टि से अबल रस उत्तम, कटु मध्यम और तिक्त रस अवर है। कुछ आचार्य लवण रस को सब से लघु ( अवर ) मानते हैं। क्योंकि अम्ल में पृथ्वी कारण है, लवण में जल कारण है। इसलिये प्रथिवीजन्य रस की अपेक्षा जकजन्य वस्तु इलकी होनी चाहिये, इसलिये मृतों के आधार से गौरव या लाघव का ज्ञान नहीं करना चाहिये। क्योंकि पानी की अधिकता से उत्पन्न रस. प्रथ्वी की अधिकता से उत्पन्न कषाय रस से 'गुरु' होता है। यहां पर गुरुत्व की । से छप्त माना है। बास्तव में इस मतमेद का कोई विद्येष अर्थ नहीं, क्योंवि ही पश्च (क्ष्यण रस ) को अपर मानते हैं। अम्छ, कहु, तिक रस क्री जो कवण रस को गुरु समझते हैं; वे गुरुता की दृष्टि से देखते हैं

मानते हैं वे कपुत्व होने से जयु समझते हैं। दोनों ही पक्ष किश्चित् सुब्दव स्वीकार करते हैं॥

परं चातो विपाकानां छक्षणं संप्रवक्ष्यते ॥ १४ ॥ कटु तिक्त-कवायाणां विपाकः प्रायशः कटुः । अम्होऽम्बं पच्यते, स्वादुर्मधुरं छवणस्तया ॥१४॥ मधुरो छवणाम्तौ च स्तिग्यमावात्त्रयो रसाः । बात मूत्र-पुरोवाणां प्रायो मोक्षे सुखा मताः ॥१६॥ कटुतिक्कवायास्तु रूक्षमावात्त्रयो रसाः । दुःखाय मोक्षे दृश्यन्ते वातविण्मृत्ररेतसाम् ॥ १० ॥ शुक्रहा बद्धविण्मृत्रो विपाको वातछः कटुः । मधुरः सृष्टविण्मृत्रो विपाको वातछः कटुः । सुधाः सृष्टविण्मृत्रो विपाकः कफशुक्रछः ॥ १८ ॥ पित्तकृत्सपृष्टविण्मृत्रः पाकोऽम्छः शुक्रनाशनः । त्वां गुरुः स्यान्मधुरः कटुकाम्छावतोऽन्यया ॥ १६ ॥ विपाक्रकक्षणस्याल्यमध्यभृत्यष्टतां प्रति । मुल्याणां गुणवैशेष्यात्तत्र तत्रोपछक्षयेत् ॥ ६० ॥

विपाक-हसके आगे विपाकी का लक्षण कहते हैं। कदु, तिक, क्षणय रस के आधार मृत द्रव्यों का विपाक प्रायः कदु होता है। (पिप्लों कदु रस होने पर भी विपाक में प्रायः कदु होता है। पिप्लों कदु रस होने पर भी विपाक में प्रायः कदु होता है। पिप्लों कदु रस होने पर भी विपाक में प्रायः कदु होता है। अग्रत्य रस का अग्रत्य और मधुर तथा लवण रस का मधुर विपाक होता है। मधुर, अग्रत्य और जवण ये तीनों रस हिनग्य होने के कारण वायु, मृत, मल को खुल पूर्वक बाइर निकालने में सहायक होते हैं। कदु, तिक और कथाय रस रुख्युण होने से बात, मल, मृत्र और शुक्त के बाहर निकालने में कष्ट रूप होते हैं, अवरोध करते हैं। जिस द्रव्य का विपाक कदु होता है, वह वीर्यनाशक, मल मृत्र का अवरोध करने बाला और वायुकारक होता है। जिस द्रव्य का विपाक मधुर होता है, वह मल मृत्र का प्रवर्णक (रेचक) और कफ एवं शुक्त को बदाता है। जिस द्रव्य का विपाक अग्रत्व होता है। जिस द्रव्य का विपाक अग्रत्व होता है। जिस द्रव्य का विपाक अग्रत्व होता है। जिस द्रव्य का विपाक होता है। जिस द्रव्य का विपाक अग्रत्व होता है। विपाक होता है।

विपाक—खाये हुए अन्न का जाठरागिन में पाचन क्रिया के पश्चात् द्वस उत्पन्न होता है उसका नाम विपाक है । "जाठरेणाग्नियोगात् यदुदयित रसान्तरम् । रसानो परिकामान्ते स विपाक हति स्मृतः ॥"

इन विपाकों में मधुर विपाक गुरु और कहु तथा अम्छ विपाक छप्त होते हैं। विपाक के अल्पत्व और बहुत्व उस उस द्रव्य के रह रूपी गुण की अधिकता या न्यूनता पर निर्भर करते हैं। उदाहरण के छिये गन्ने में मधुर रस अधिक प्रमाण में है, इस्टिये इसका विपाक भी मधुर (उत्तम) होगा। इसी प्रकार जिसमें मध्यम प्रमाण में होगा उस का विपाक भी मध्यम, जिसमें न्यून प्रमाण में होगा, उसका विपाक भी अवर होगा। प्रत्येक पदार्थ का विपाक उसके रस के परिमाण में होता है। । ५४–६० !!

तीक्ष्णं रूक्षं मृदु स्निग्धं छघूष्णं गुरु शीतछम् । वीर्यमप्रविधं केचित्केचिद् द्विविधमास्थिताः ॥ ६९ ॥ शीतोष्णमिति, वीर्यं तु क्रियते येन या क्रिया । नावीर्यं कुरुते किंचित्सर्वा वीर्यकृता क्रिया ॥ ६२ ॥ रसो निपाते द्वव्याणां, विपाकः कर्मनिष्ठया । वीर्यं यावद्धीवासान्निपाताचीपळभ्यते ॥ ६३ ॥

कोई आचार्य बीर्य को आठ प्रकार मानते हैं। यथा—मृदु, तीक्ष्ण रूक्ष, ख्रु, रिनम्ब, उष्ण और शीतल। और कोई आचार्य वीर्य को दो प्रकार का मानते हैं। यथा—शीत और उष्ण। रस, विपाक और प्रभाव इनसे व्यतिरिक्त को द्रव्य के अन्दर छिपी शक्ति विशेष कार्य करती है, उसका नाम 'वीर्य' है। कार्यरहित वस्तु झुछ क्रिया नहीं कर सकती, सम्पूर्ण क्रियार्ये वीर्य अर्थात् शक्ति से होतो हैं।

रस, वीर्य और विपाक के पृथक-पृथक् स्थल कहकर अब एक द्रस्य में रपष्ट करते हैं। जिह्वा के साथ किसी पदार्थ का सम्बन्ध होने पर जो रस (खहा, कड़वा) अनुमव होता है, वह रस, वरनु के पाचन होने के पीछे शरीर में कफ- वृद्धि, पिचहांद्ध, वीर्यहांद्ध, वातहांद्धि आदि कार्य के होने से जो अनुभव होता है, उसका नाम विपाक है। वरनु का (पचन से पूर्व और रसना के सम्बन्ध होने के पीछे) शरीर के साथ संयोग होने से वीर्य का जान होता है। तथा—जड़चर प्राणियों के मांस का जिह्वा के साथ सम्बन्ध मात्र से उप्णत्व स्पष्ट हो जाता है, प्ररिच का वीक्ष्णवीर्य जिह्वा स्पर्श से माल्म हो जाता है। मिरच की अनुभव के साथ सम्बन्ध होने पर जात होता है। रसका जान द्रस्य का जिह्वा के साथ सम्बन्ध होने पर जात होती है। रसका जान द्रस्य का जिह्वा के साथ सम्बन्ध होने पर जात होती है। रसका जान द्रस्य का जिह्वा के साथ सम्बन्ध होने पर जात होता है। उपका जान द्रस्य का जिह्वा के साथ सम्बन्ध होने पर जात होता है। उपका

१. 'मृदुतीक्षणगुकरिनम्बल्धकुक्क्कोष्णकीतलम् ।' इति च पाठः । 💥

होने से होता है। रस प्रत्यक्ष है, विपाक सदा परोक्ष और वीर्य अनुमान द्वारा ज्ञात होता है। यथा—सैन्यव नमक श्रीत वीर्य और जरूचर मांस उच्या है। कहीं २ वीर्य का प्रत्यक्ष द्वारा भी ज्ञान हो जाता है। यथा—राई को चलकर तीक्ष्य वीर्य का पता लग जाता है। यह वीर्य सहल और कृतिम है, उड़द का भारीपन और मूंग का हल्कापन यह स्वभाव से ही है। और लाजा का हल्का-पन यह कृतिम है॥ ६१—६३॥

रसवीर्यविपाकानां सामान्यं यत्र छक्ष्यते ।
विशेषः कर्मणां चेव प्रभावस्तस्य स स्मृतः ॥ ६४ ॥
कटुकः कटुकः पाके वीर्योष्णिश्चित्रको मतः ।
तद्वहन्ती प्रभावान्तु विरेचयि मानवम् ॥ ६४ ॥
विषं विषम्नमुक्तं यत् प्रभावस्तत्र कारणम् ।
उभ्वीतुलोमिकं यच्च तत्प्रभावप्रभावितम् ॥ ६६ ॥
मणीनां धारणीयानां कर्म यद्भिविधात्मकम् ।
तत्प्रभाव कृतं तेषां, प्रभावोऽचिन्त्य उच्यते ॥ ६० ॥
किचिद्रसेन कुरुते कर्म वीर्येण चापरम् ।
द्रत्यं गुणेन पाकेन प्रभावेण च किंचन ॥ ६८ ॥
ससं विपाकस्तौ वीर्यं प्रभावस्तानपोहति ।
बल्साम्ये रसादीनामिति नैसर्गिकं बल्म् ॥ ६८ ॥
सम्यविषाकस्तीर्याणि प्रभावश्चात्युदाहृतः ।

प्रभाव—जिस स्थान पर रस, वीर्य और विषाक की समानता होने पर भी कार्य में विशेषता उत्पन्न होती हो, उसे 'प्रभाव' कहते हैं। जिस प्रकार चित्रक ( चीतामूल) का रस करु, विषाक करु और वीर्य उष्ण है, उसी प्रकार दन्ती ( जमालगोटा ) भी करु रस, करु विषाक और उष्णवीर्य है। परन्तु जमालगोटा विरेचन करता है, चीता नहीं करता। जो विष विष को ( स्थावर विष जंगम विष को—तरमाद दंस्ट्रावियं मौलम् ) नष्ट करता है, उसका भी कारण प्रभाव है। जो द्रव्य उद्योगमी और अधोगामी दोनों मार्गों का संघोधन करता है, वह भी प्रभाव है। मिणयों के धारण करने से विषनाश, खूलहरण आदि जो नाना प्रकार के कार्य होते हैं। विषक कि विषय में उष्ट कह नहीं सकते कि विषय में वह अचिन्त्य शक्ति है जिसके विषय में उष्ट कह नहीं सकते कि विषय में वह अचिन्त्य शक्ति है। कोई द्रव्य अपने रस से, कोई वीर्य से, कोई गुण से, कोई विषक प्रभाव से कार्य करता है। किसी परार्थ में रस आदि का बल

समान हां, तो वहां पर रस को विचाक, रस और विचाक को बीर्य, रस, विचाक, वीर्य की प्रभाव अपने स्वामाविक बड़ से जीत लेता है। जिस प्रकार कि मैंस की चर्ची रस और विचाक में मधुर है, परन्तु वीर्य-उष्ण है, इसलिये वह मधुर रस के कार्य पित्त-शमन को न करके, उष्ण वीर्य के कार्य पित्तप्रकार को करता है। मस, इसका रस और विचाक अध्क है, बीर्य उष्ण है, परन्तु यही मस अपने प्रभाव से इन तीनों को रह करके कियों में दुग्ध उत्यन करता है। अब तक विचाक, वार्य और प्रभाव का वर्णन मधी प्रकार कर दिया है। ६४-६६ ॥

षण्णां रसानां विज्ञानसुपदेक्ष्याम्यतः परम् ॥ ७० ॥
स्तेहन-प्रीणनाह्नाद-मार्द्वेकपळभ्यते ।
सुखस्थो मधुरश्चाऽऽस्यं न्याप्नुवंक्षिम्पतीव च ॥ ७१ ॥
दन्तहर्षानसुखस्नावास्त्वेदनान्सुखबोधनात् ।
विदाहाचाऽऽस्यकण्ठस्य प्राश्येवाम्छं रसं वदेत् ॥ ७२ ॥
प्रस्तीयन्क्छेदविष्यन्दमार्द्वं कुक्ते सुखे ।
यः शीग्रं छवणो ह्रोयः स विदाहान्सुखस्य च ॥ ७३ ॥
संवेजयेद्यो रसनां निपाते तुद्रतीव च ।
विदहन्सुखनासाक्षि संस्नावी स कदः स्पृतः ॥ ७४ ॥
प्रतिहन्ति निपाते यो रसनं स्वदते न च ।
स विक्तो सुख-वैशय-शोष-प्रह्लाद-कारकः ॥ ७४ ॥
वैशय-स्तम्म-जाड्योर्यो रसनं योजयेद्रसः ।
बन्नातीव च यः कण्ठं कषायः स विकास्यपि ॥ ७६ ॥ इति ॥

इसके आगे छः रसों के लक्षण कहते हैं। जो रस स्निग्धता, प्रसक्ता, आस्त्रात अथवा मृदुता उत्पन्न करता है, युल में रखने से सम्पूर्ण सुख को विकास से भर देता है, लिसलिश बना देता है, वह मधुर रस है। जो रस दांतों को खट्टा कर देता है, युल से थूक ( लाला ) जुआता है, पीना छाता है, मुल में जारति उत्पन्न कर देता है, मुल और गढ़ में जलन करता है, वह 'अम्ल रस है। जो रस मुल में रखने से घुळने छगे, क्रिज नमीदार, लाका बहावे, मुल में हस्कापन छाये, मुल में विदाह करता हो, उसे 'लबक' रस कहते हैं। जो रस जीभ को छूते ही चुरजुराहट उत्पन्न करे और मुई जैसा जुमने छगे, मुल को जलाता हुआ नाक और आँखों से पानी बहाने छगे 'कट्टा रस हैं। जो रस जीम के साथ स्पर्ध होने पर जीम को जक कर हो अगर कुछ अच्छा नहीं लगता और युल को साफ करता है, क्या की

आल्हादित करता है वह 'तिका' रस है। जिस रस के खाने से जीम स्वच्छ, जड़ और स्तिम्मित हो जाती है और गले को रोक देता है और हृदय को पीड़ित करता है, वह 'क्याय' रस है॥ ७०-७६॥

एवंबादिनं भगवन्तमात्रेयं पुनरिनवेश उवाच —भगवन् ! श्रुत-मेतदवितथमर्थसंपद्युक्तं भगवतो यथावद् द्रव्यगुणकर्माधिकारे बचः, परं त्वाहारविकाराणां वैगोधिकानां छक्षणमनतिसंक्षेपेणोपदिश्यमानं ग्रुश्र्यामह इति ॥ ७७ ॥

तमुदाच भगवातात्रेयः—देहवानुपत्यतीकभूताित द्रव्याणि देह-धानुभिविरोधमापदान्ते, परस्परगुणविरुद्धाति कानिचित् कानिचित्सं-योगारसंस्कारादपराणि देश-काल-भात्रादिभिज्ञापराणि तथा स्वभावा-दपराणि ॥ ७०॥

तत्र यान्याहारमधिकृत्य भूयिष्ठमुपयुज्यन्ते तेषामेकदेशं वैरोधिक-मधिकृत्योपदेश्यामः—न मस्यान् पयसा सहाभ्यवहरेत्, उभयं होतन्भधुरं मधुरविपाकं महाभिष्यन्दि शीतोष्णत्वाद्विरुद्धवीयं विरुद्ध-वीर्यत्वाच्छोणितप्रदूषणाय महाभिष्यन्दित्वान्मार्गोपरोधाय चेति ॥७१॥

इस प्रकार से कहते हुए महार्ष आत्रेय को अग्निवेश ने कहा कि है भगवन् ! आपने द्रव्यगुण कम के विषय में जो कुछ अर्थयुक्त वाणी कही है, वह यथार्थ रूप में मु ही। परन्तु विरुद्ध आहार के लक्षणों को विस्तार से मुनने की इच्छा से, इसल्ये आप उसको प्रतिगदन करें। इस पर आत्रेय ऋषि ने कहा—सरीर के रखादि सात बातु या वातादि दोष, इनको प्रकृति के विरुद्ध करने (दूषित करने) वाले द्रव्यों से सरीर के बातु विगड़ जाते हैं। इन द्रव्यों में कुछ द्रव्य परस्पर गुणों से कुछ संयोग से और कुछ संस्कार से, कुछ देश, काल, मात्रा से और कुछ स्वभाव से ही दूषित करने वाले (विरोधी गुण के) होते हैं। परस्पर विरुद्ध जैसे मछिलयों को दूध के साथ खाना। संयोग विरुद्ध—से के परे हुए वड़हूछ को उद्धरों में मिलाकर खाना। संस्कार विरुद्ध—से कन्तर को सरखों के तेल में भून कर खाना। देश दो प्रकार का है, भूमि और धरीर। भूमि विरुद्ध—राख और धूल में मिला मोजन या परोख में बना मोजन खाना। खाना। सम्यविरुद्ध—वासी रक्खा मकोय का स्वारीरविरुद्ध—उप्यावस्था में मधु खाना। समयविरुद्ध—वासी रक्खा मकोय का स्वारीरविरुद्ध—उप्यावस्था में मधु खाना। समयविरुद्ध—वासी रक्खा मकोय का स्वारीरविरुद्ध—उप्यावस्था में मधु खाना। समयविरुद्ध—वासी रक्खा मकोय का स्वारा मात्रा विरुद्ध –एक वज़न में मधु और घी खाना। स्वमाव विरुद्ध –

लाना । मात्रा विरुद्ध-एक वजन में मधु और वी लाना । स्वभाव विरुद्ध-धूविव ओज के विरुद्ध दसगुण रलता है। इनमें से जो विरोधी द्रस्य [में स्ववहार किये जाते हैं, उनके कुछ उदाहरण देते हैं। यथा- मछिख्यों को दूध के साथ नहीं खाना चाहिये। क्योंकि दोनों ही बस्तुएं मधुर रस और मधुर विपाक वाली हैं। इसलिये दोनों को एक साथ सेवन करने से कफ की बहुत बृद्धि होती है, दूध शीतवीर्य और मछिल्यां उष्णवीर्य हैं। इस-िल्ये रक्त को दिपत करती हैं और महा अभिष्यत्वि होने से स्रोतों को रोक देंगी।।

तदनन्तरमात्रेयवचनमनुनिशस्य भद्रकाष्योऽग्निवेशमुबाच— सर्वानेव मत्स्यान् पयसा सहाभ्यवहरेदन्यत्रेकस्माश्वित्विचात्, स पुनः शक्त सर्वतो लोहितराजी रोहितप्रकारः प्रायो भूमौ चरति, तं चेत्य-यसा सहाभ्यवहरेशिःसंशयं शोणितजानां विवन्धजानां च व्याधीनाम-न्यतममथवा मरणं प्राप्त्रयादिति ॥ = ॥

आत्रेय महर्षि के वचन को अवण कर भद्रकाप्य मुनि अग्निवेश को बोले कि एक चिलचिम मछली को छोड़कर और सब मछलियों को दूध के साथ खा सकते हैं। इस चिलचिम मछली पर चारों ओर लाल लाल रेखायें, घारियां हांती हैं, इसका रंग लाल होता है और प्रायः भूमि (रेगिस्तान, जैसलमेर में जिसे रेगमाही मच्छी कहते हैं) में फिरती हैं। इस मछली को दूध के साथ खाने से निश्चय रूप में रक्त जन्य या अवरोध (मलमूत्र) जन्य रोगों या मृत्यु को भी प्राप्त हो सकता है।। 🖛 ।।

नेति भगवानात्रेयः । सर्वानेव मस्त्यात्र पयसाऽझ्यवहरेद्विशेषतस्तु चिर्ळाचमं, स हि महाभिष्यन्दित्वास्थ्र्ळक्ष्मणतरानेतान् व्याधीनुपजन्वस्यामविषमुदीरयति च ॥ ८१ ॥

प्राम्यान्यौदकपिशितानि च मधु-तिळ-गुढ-पयो-माष-मूळक-विसे-विंक्ढधान्यैश्च नैकथाऽद्यात्, तन्मूळं च वाधियोन्ध्य-वेपथु-जाड्य-विक-ळ-मूकतामेन्मिण्यमथवा मरणमाप्नोति न पौष्करं, रोहिणीकं शाकं, क्पोतान् वा सार्षप-तेळ-मृष्टान्मधुपयोभ्यां सहाभ्यवहरेत्, तन्मूळं हि शोणिताभिष्यन्द-धमनी-प्रविचयापस्मार-शङ्कक-गळगण्ड-रोहिणीकाना-मन्यतमं प्राप्नोत्यथवा मरणमिति । न मूळक-ळशुन कृष्णगन्धार्जक-सुसुख-सुरसादीनि भक्षयित्वा पयः सेळं, कृष्टावाधभयात् । न जातुक-शाकं न ळिकुचं पकं मधुपयोभ्यां सहोपयोक्यं, एतद्धि मरणायाथवा बळ-वर्ण-तेजो-वीर्योपरोधायाळचुळ्याधये वाण्ळ्याय चेति । तदेव ळिकुचं पकं न माष-सूप-गुड-सर्पिभः सहोपयोक्यं वैरोधिकत्वात् ।तथाऽम्ळाकु कक-मातुळुक्व-तिकुच-करमर्द-मोच-इन्त-शठ-वद्र-कोशाम्र-भव्य-कृष्क्व-कपित्य-तिन्तिडीक-पारावताक्षोट-पनस-नाळिकेर-दाडिमामळकु प्रकाराणि चान्यानि सर्व चाम्लं द्रवमद्रवं च पयसा सह विरुद्धम्। तथा कहुवनक-मकुष्टक-कुल्स्य-माप-निष्यावाः पयसा सह विरुद्धाः। पद्मोत्त-रिकाशाकं शार्करो मरेयो मधु च सहापयुक्तं विरुद्धं वातं चातिकापयति । हारिद्रकः सर्वप-तैल मुष्टो विरुद्धः पित्तं चातिकापयति । पायसा मन्थानुपानो विरुद्धः रूष्ट्रेमाण चातिकापयति । उपोदिका तिलकल्कसिद्धाः हेतुरतीसारस्य । बलाका वारूण्या सह कुल्मापरिप विरुद्धा । सैव स्करवसापरिष्टृष्टा सद्यो व्यापादयति मायूर-मासमेरण्ड-र्धासकावसक्तंगरण्डागिन-स्कृष्टमेरण्ड-तिल-युक्तं सद्यो व्यापादयति तदेव भरमपासुपरिष्वत्रतं सक्षोद्धं मरणाय। हारीतकमांसं हारिद्रमीसकावसक्तं सक्षोद्धं मरणाय। हारीतकमांसं हारिद्रमीसकावसक्तं सक्षाद्धं मरणाय । सद्यानस्तालनसिद्धाः पिष्पल्यस्तथा काकमाची मधु च मरणाय; मधु चोष्णमुष्णातस्य च मधु मरणाय। मधुर्मापपी समधृतः, मधु वारि चान्तरिक्षं समधृतं, मधुपुष्करवीजं. मधु पीत्वाष्णोदकं, भङ्गातकाष्णोदकः, तक्रसिद्धः किप्पञ्चकः, पर्युपता काकमाची, अङ्गारकृत्या भास-अति विरुद्धानि—इत्येतद्यथाप्रश्रमभिनिर्दिष्टं भवतीति ॥ ८२॥

मगवान् आत्रेय ने कहा—यह ठीक नहीं । सभी मछिलयां को दूध के साथ नहीं खाना चाहिये, परन्तु खासकर चिलियम मछिश को तो कभो भी नहीं खाना चाहिये। क्योंकि यह मछिली (चिलियम) बहुत अभिष्यन्द करने वाली है, इसिलये भयंकर बड़े २ रांगों को और आमिय को उत्पन्न करती है। प्राम्य, आन्ए और जलचर प्राणियों का मांस, मधु, तिल, गुड़, दूब, उड़द, मूली, भिस, नाल, अंकुरित धान्यों के साथ एक साथ नहीं खाना चाहिये। इन के साथ में खाने से बहरापन, अन्वत्व, कम्पन, जड़ता, अव्यक्त उच्चार (मिन्मिन) गूंगापन, नाक से बोलना, अथवा मरण तक हो सकता है। पुष्करपत्र के शांक कहु रोहिणों के शांक कां, या कबूतर के मांस के सरसों के तेल में मूनकर दूध और शहद के साथ नहीं खाना चाहिये; इन के खाने से रक्तांभिष्यन्द, सिराजन्य ग्रन्थि-रोग, अपस्थार, शंककशूल, ग्रक्शाण्ड, रोहिणों (कण्डरोहिणों) रोगों में से कंई एक रोग अथवा मृत्यु प्राप्त होती है। मूलो, लहबुन, शोभाञ्जन की भाजी, अर्जक (कुटरेक), सुमुख (राई) और दुलसं आदि को खाकर व्हुच नहीं पीना चाहिये, क्योंकि कुष्टरोग होने की शंका है। वंशपत्रिका का

द्धिक' इति च पाठः।

चाहिये. क्योंकि इन के खाने से या तो मृत्यु हो जाती है, अथवा बल, वर्ण, तेज, वीर्य का नाश होता है और बड़े २ रोग तथा नपंसकता उत्पन्न होती है। इसी पके हए द्यो फल को उड़द की दाल, गुड़ और घी के साथ मिलाकर नहीं खाना चाहिये क्योंकि संयोग विरुद्ध है। इसी प्रकार कच्चे आम. विजीरा. ह्यों करोंटा, केला, निम्ब, बेर, जंगली आम, कमरख, जामन, कैथ, इमली, फाल्सा. अखरोट, पनस ( कटहल ), नारियल, अनार, आंत्रला या इस प्रकार के अन्य सब तरल अथवा ठोस सब प्रकार के खड़े पदार्थ दध के साथ विरोधी गण रखते हैं। इसी प्रकार कंगु ( नीवार धान्य ), जंगली मूंग, मोठ, कुलत्थी, उद्धद या पिट्टी से बने पदार्थ दुव के साथ विरोधी हैं। पद्मोत्तरिका के शाक, को शकर, मैरेय, मध के साथ खाना विरुद्ध है और वायुकारक है। कबतर को सरसों के तेल में भूनकर खाना विरुद्ध है, वह पिश्व को बहुत कृषित करता है। सत्त को दूध में या लीर में भ्यकर खाना विरुद्ध है और श्लेष्मा को बहाता है। तिल कल्क के साथ तेयार की हुई चोलाई की भाजी अतीसार रोग को उत्पन्न करती है। बलाका (पक्षी), बारुणी शराब तथा कल्माप ( घान्य ) के साथ विरुद्ध है। इसी बलाका पश्ची को सुअर की चर्वी में भूनकर खाने से बीध मरण होता है। मोर का मांस, एएड की कड़छी ( खौंचा, भूनने की लकही ) से. एरण्ड की लक्ष्मियों की आग से. एरण्ड तेल में पकाकर खाने से तरन्त मार देता है। इल्दा कबूतर का मांस, इलद की लकड़ी की बना कदछी से, इलद की लकड़ियों के आंच में पकाकर खाने से शीघ मार देता है। इसी कबतर के मांस को राख, घुल में मिले हुए शहद में मिलाकर खाने से मत्य होती है। मछलियों की चर्बी में अथवा जिस बर्चन में मछलियां पकाई जाती हैं. उसी पात्र में पिप्पली, मकाय या शहद पकांकर खाने से मत्य होती है। उथ्ण क्रिया करने पर या उष्ण शरीरावस्था में गरम शहद खाना मृत्य का कारण होता है। एक मात्रा में मधु और घो, मधु और वृष्टि जल, शहद और कमलगढ़ा, मध पीकर गरमपानी, भिलावा और गरमपानी, छाछ में सिद पकाया कमीला. रात की बासो रक्ली मकीय, अंगारों पर श्रूलाकृत भास (कुक्ट) पक्षी का मास ये विरुद्ध होते हैं। ये प्रश्न के अनुसार विरोधी अन्न कड दिये गये ॥ ८१-८२ ॥

> भवन्ति चात्र ऋोकाः— यिकचिद्दोषमुरक्केश्य न निर्दरित कायतः । आहारजातं तत्सर्वमहितायोपपद्यते ॥ =३ ॥

यश्वापि देश-कालाग्नि-मात्रा°-सात्म्यानिलादिभिः। संस्कारतो वीर्यतश्च कोष्टावस्थाकमैरपि ॥ ८४ ॥ परिहारोपचाराभ्यां पाकात्संयोगतोऽपि च। विरुद्धं तच न हितं हृत्संपद्विधिभिश्च यत् ॥ ८५ ॥ विरुद्धं देशतस्तावद्रश्चतीक्ष्णादि धन्वनि । आनूपे स्निग्धशीतादि भेषजं यत्रिषेव्यते ॥ ८६ ॥ कालतोऽपि विरुद्धं यच्छीत-रूक्षादि-सेवनम् । शीते काछे तथोष्णे च कटुकोष्णादिसेवनम् ॥ 🖘 ॥ विरुद्धमनले तद्वन्नानुरूपं चतुर्विधे। मधुसपिः समधृतं मात्रया तद्विरुध्यते ॥ ८८ ॥ कटु को ब्लादिसातम्यस्य स्वादुशीतादिसेवनम् । यत्तत्सात्म्यविरुद्धं तु, विरुद्धं त्वनिङादिभिः ॥ ⊏९ ॥ या समानगुणाभ्यासविरुद्धान्नौषधक्रिया । संस्कारतो विरुद्धं तद्यद्भोज्यं विषवद् भवेत् ॥ ६० ॥ ऐरण्डसीसकासक्तं शिखिमासं तथैव हि । विरुद्धं वीर्यता ज्ञेयं वीर्यतः शातलात्मकम् ॥ ६१ ॥ तत्संयोज्योष्णवोर्येण द्रव्येण सह सेव्यते । क्रुकोष्ठस्य चात्यल्पं मन्द्वीर्यमभेदनम् ॥ ६२ ॥ मृदुकोष्टस्य गुरु च भेदनीयं तथा बहु। एतत्कोष्टविरुद्धं तु, विरुद्धं स्यादवस्थया ॥ ६३ ॥ श्रम-व्यवाय-व्यायाम-सक्तस्यानिलकोपनम् । निद्वालसस्यालसस्य भोजनं ऋष्मकोपनम् ॥ ६४ ॥ यचानुत्सृष्य विष्मूर्गं भुङ्क्ते यश्चाबुभुक्षितः । तच क्रमविरुद्धं स्याद्यचातिश्चद्वशानुगः ॥ ६५ ॥ परिहारविरुद्धं तु वराहादीन्निषेज्य यत्। सेवेतोष्णं, घृतादीश्च पीत्वा शीतं निषेवते ॥ ६६ : विरुद्धं पाकतश्चापि दुष्टदुर्दारुसाधिनम् । अपक-तण्डुलात्यर्थ-पक-दंग्धं च यद्भवेत् । संयोगतो विरुद्धं यद्यथाऽग्छं पयसा सह । अमनोरुचितं यच इद्विरुद्धं तदुच्यते ॥ ६८ ॥

<sup>|</sup>सयासास्यानिकादिभिरिति च पाठः ।

संपद्विरुद्धं तद्विचादसंजातरसं तु यत् । अतिक्रान्तरसं वाऽपि विपन्नरसमेव वा ॥ २६ ॥ क्षेत्रं विधिविरुद्धं तु भुक्यते निभृतेन यत् । तदेवविधमन्नं स्याद्विरुद्धभुपयोजितम् ॥ १०० ॥ साल्यतोऽल्पतया वाऽपि दीप्ताग्नेस्तरुणस्य च । स्नेह्-व्यायाम-बलिनो विरुद्धं वितर्थं भवेत् ॥ १०१ ॥

षाण्ड्यान्ध्य-वीसर्प-दकोदराणां विस्कोटकोन्माद-भगन्दराणाम् । मूच्छो-मदाध्मान-गळामयानां पाण्ड्वामयस्याऽऽम-विषस्य चैव ॥१०२॥ किळास-कुष्ठ-महणी-गदानां शोषास्र-पित्त-ब्वर-पीनसानाम् । संतानदोषस्य तथैव मृत्योविंकद्वमन्नं प्रवदन्ति हेतुम् ॥ १०३ ॥

जो भोजन दोषों को विशेष रूप में कुपित करके शरीर से बाहर नहीं करता. अर्थात कुपित अवस्था में शरीर में ही रहने देता है वह सब अज अहितकारी होता है। इसी प्रकार देश, काल, अग्नि, साल्य, वायु आदि दोष, संस्कार वीर्य, कोष्ठ, अवस्था, कम, परिहार, उपचार, पाक, संयोग, हृत्-संपत् और विधि में जो द्रव्य विरोधी हों, वे अहितकारी हैं। मारवाड़ आदि निर्जंड देशों में रूख. तीक्ष्ण पदार्थ; जलबहुल (बंगाल आदि ) प्रदेश मे स्निग्ध और शीत पदार्थों का सेवन करना देशविरुद्ध है। इसी प्रकार शीत ऋतु में शीत और रूख पदार्थों का सेवन या उष्णकाल में कट और उष्ण पदार्थों का सेवन कालविरुद्ध है। अग्नि के विषम, मन्द्र या तीक्ष्ण या सम इन चार प्रकार की जाठराग्नि में विरोधी अन्न-पान (यथा-तीक्षणाग्नि में मन्द आहार और मन्दाग्नि में गुरु आहार करना) विरोधी है। मध और घी एकसमान मात्रामे परस्पर विरोधी हैं। जिस पुरुषको कटु, उष्ण आदि वस्तुओं का सात्म्य हो, वह यदि मधुर और श्रीत पदार्थ सेवन करे तो यह सात्म्य विरोधी है। समान गुणों के अभ्यास के विरुद्ध जो आहार है वह वायु आदि दोषों का भी विरोधी है। एरण्ड की कड़ छी से पकाया हुआ मोर का मांस विष के समान होने से संस्कार-विरुद्ध है। जो वस्तु शीतवीर्य हो उस को यदि उष्णवीर्य की वस्तु के साथ मिलाकर खाया जाये ता यह वीर्य-विरोधी है। क्रुरकोष्ठ बाले पुरुष को थोड़ा, मृदुवीर्य अथवा अरेचक पदार्थ देना और मृदुकोष्ट बाले पुरुष को गुरु, बहुत अथवा रेचक पदार्थ देना, कोष्ठविरोधी है। परिश्रम, मेथुन, स्त्रीसंग और व्यायाम में लगे हुए पुरुष को वायुक्रोपक आहार देन या निद्राशील, आल्ली पुरुष को कफकोपक भोजन देना अवस्थाविषद्ध जो मल मूत्र का त्याग किये विना, विना भूख के खाना, अथवा बहुन

ब्राचार होकर खाना ये क्रमावेरुद है। सुअर आदि का मांस खाकर या गरम अथवा घी आदि खाकर ऊपर शीतल पदार्थों का सेवन करना परिहार विरोधी है। दुष्ट या बुरी (बांव आदि, या मिट्टी के तेल से) लकहियों से पकाये, कच्चे-पके, बहुत पके, या जले हुए चावल आदि आहार का खाना पाकविरोधी कहते हैं। खटाई का दूध के साथ संयोग करना यह संयोगविरोधी है। जो आहार मन को नहीं रुवता वह हृद्यविरोधी है। जिस आहार में रस उत्यन्न नहीं हुआ वह सम्यद्विरुद है। इसी प्रकार जिस आहार का रस नष्ट हो गया या बिगड़ गया है, वह भी सम्यद्विरुद है। जो भोजन एकान्त में नहीं खाया जाता है वह आहारविधि अर्थात् शास्त्र के विरुद्ध है। इस प्रकार का विरोधी अन्न भो स्वस्थ पुरुष को, जिसकी अग्न दीत हो, युवा पुरुष को, सास्य वन गया हो, या अल्पमात्रा में हो अथवा स्नेह एवं व्यायाम से बलवान् बने पुरुष को विरुद्ध भोजन विशेष हानि नहीं करते।

विरोधी अन के सेवन से निम्न रंग उत्पन्न होते हैं। यथा-नपुंवकता, अन्वापन, वीवर्ष, जलोदर, विस्कोटक, उन्माद, भगन्दर, मून्छां, मद, अक्तारा, गळरोग, पाण्डुरोग, आमविष, किलास, कुछ, संग्रहणां, शोष, रक्तपिस, जबर, पीनस। इसी प्रकार संतित में पहुंचने वाले दोषों एवं मृत्यु का भी कारण विषद्ध आहार को ही कहते हैं।। ८३-१०३॥

एषां च खलु परेषां च वैरोधिकनिमित्तानां व्यथीनामिमे भावाः प्रतिकारा भवन्ति । यथा-चमनं विरेचनं च, तद्विरोधिनां च द्रव्याणां संशमनार्थमुपयोगः, तथाविधैश्च द्रव्येः पूर्वमभिसंस्कारः शरीर-स्येति ॥ १०४ ॥

इस प्रकार के विरुद्ध अन पान के सेवन से अथवा अन्य विरोधकरी कारणां से उत्पन्न रोगों की चिकित्सा के ये उपाय हैं। यथा—वमन, विरेचन, उक्त रोगों के विरोधी द्रव्यों का शान्ति के ब्लिये उपयोग करना, विरुद्ध बाहार-जन्य रोगों के विरुद्ध व्यां का निरन्तर उपयोग करके शरीर को संस्कृत करना, अथवा रसायन ओषधियों से शरीर को श्वद करना॥ १०४॥

भवति चात्र-विरुद्धाशनजान् रोगान् प्रतिहन्ति विरेचनम् । • वमनं शमनं चैव पूर्वं वा हितसेवनम् ॥ १०५॥

ेक्स आहार से उत्पन्न रोगों को विरेचन, वमन, संशमन किया अथवा रूपि के निवारणार्थ पहले ही पथ्य तक्ष रसायनादि का सेवन नष्ट रिक्ट्रिप्त ॥ तत्र ऋोकाः—सितराधीन्महर्षाणां या या रसिविनिश्चये।

द्रव्याणि गुणकर्मश्र्यां द्रव्यसंख्या रसाश्रयाः ॥ १०६ ॥

कारणं रससंख्या या रसानुरसख्क्षणम् ।

परादीनां गुणानां च छक्षणानि पृथक् पृथक् ॥ १०० ॥

पञ्चात्मकानां पदस्वं च रसानां येन हेतुना ।

ऊथ्वां नुछोमभाजश्च यद्गुणातिशयाद्रसाः ॥ १०० ॥

पणां रसानां पटस्वे च सिवभक्ता विभक्तयः ।

छदेशश्चापवादश्च द्रव्याणां गुणकर्मणी ॥ १०० ॥

प्रवरावरमध्यत्वं रसानां गौरवादिषु ।

पाकप्रभावयार्छिङ्गं वीर्यसंख्याविनिश्चयः ॥ ११० ॥

पणामास्वाद्यमानानां रसानां यत्त्वरुणम् ।

यद्यद्विरुष्यते तस्माचेन यत्कारि चैव यत् ।

वैरोधिकनिमित्तानां व्याधीनामौषधं च यत् ।

क्षात्र्यभद्वकात्यीये तस्त्वनेमवदन्यनिः ॥ ११२ ॥

रस-निश्चय सम्बन्ध में महर्षियों की भिन्न २ मित, द्रव्यों के गुण कर्म, रस की संख्या, इन के मेद होने के कारण, रस या अनुरस का लक्षण, पर आदि गुण एवं उन के लक्षण, पंच महाभूतों से उत्पन्न रसों की संख्या, कौन कौन द्रव्य उद्धांगमी, अधोगामी क्रिया करते हैं, छः रसों के बिभाग, रसके आधार-भूत द्रव्यों के सामान्य गुण, कर्म और इनके अपवाद, गौरव, लचुता, रसों में उत्स्हृह, मध्यम, अबर भेद, विपाक, प्रभाव का लक्षण, वीर्थ कितने प्रकार का, छः रसों के लक्षण, परस्पर विचद द्रव्य, इन के सेवन से उत्पन्न विकार एवं इन रोगों की औषध ये सब विषय इस 'आन्नेय-मद्रकाष्यीय' अध्याय में आन्नेय ऋषि ने कह दिये॥ १०६-११२॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थानेऽत्रपानचतुष्के आत्रेयभद्रकाप्यीयोऽध्यायः षड्विंशतितमः समातः॥ २६॥

# सप्तविंशोऽष्यायः ।

अथातोऽन्नपानविधिमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ इस के आगे अन्नपानविधि नामक अध्याय का व्याख्वान करेंगे जैसा भग-वान आत्रेय ने कहा था ॥ १-२॥

इष्ट-वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्शं विधिविहितमन्नपानं प्राणिनां प्राणिसंझ-कानां प्राणमाचक्षते कुशलाः, प्रत्यक्षफलदर्शनात्, तदिन्धना झन्तराग्नेः स्थितिः; तत् सन्त्वमूर्जयितः, तच्छरीर-धातु-व्यूह-वल्ज-वर्णेन्द्रियप्रसाद-करं यथोकप्रपसेन्यमानं, विपरीतमहिताय संपद्यते ॥ ३ ॥

प्रिय या हितकर वर्ण, गन्य, रस, स्वशंयुक्त विधिपूर्वक में सेवन किया अल पान, प्राणिमात्र का प्राण है; ('अलं वे प्राणाः') ऐसा विद्वान् मनुष्य कहते हैं। सब प्राणियों के प्राण स्थिर रखने के लिये आहार मुख्य कारण है। यह बात प्रत्यक्ष प्रमाण से भी सिद्ध है। ठीक प्रकार सेवन करने पर अल शरीर में स्थित जाठरामि का आधार है आर इस आंग्र का अल इन्यन रूप होता है। अल के सेवन करने से मन की शक्त बढ़ती है, शरीर के धातुसमूह, बळ वर्ण बढ़ता है, तथा इन्द्रिया निर्मल होती हैं। विश्व से विचरीत सेवन करने पर अल, विपरीत परिणाम उत्यन्न करता है। हि। सिंव से विचरीत सेवन करने पर अल, विपरीत परिणाम उत्यन्न करता है। है।

तस्माद्भिताहिताववोधनार्थमज्ञयानविधिमिखिलेनोपदृक्ष्यामोऽग्नि-वेश! तस्वभावादुतकं क्षेद्यति, लवणं विष्यत्यति, क्षारः पाचयति, मधु संद्रधाति, सर्पः स्नेह्यति, क्षारं जीषयति, मासं बृंह्यति, रसः प्रीणयति, सुरा जर्जराकरोति, शीधुरवयमयति, प्राक्षासवो दीपयित, फाणितमाचिनोति, दिध शोफं जनयति, पिण्याकशाकं ख्ययति, प्रमु-तान्तर्मलो माषसूपः, दिष्ठशुक्तव्यः सारः, प्रायः पिरालमस्लमन्यत्र दाडि-मामलकात्, प्रायो मधुरं श्लेष्टमलमन्यत्र मधुनः पुराणाच शाल्यियगो-घूमात्, प्रायः सर्वे तिक्तं वाललमबृद्धं चान्यत्र वेत्राप्रपटोलात्, प्रायः कदुकं वाललमबृद्धं चान्यत्र पिप्रलीविश्वभेषजात्।। ४॥

इसिलेये हे आग्नवेश ! हितकारी और अहितकारी विषयका ज्ञान करने के लिये अञ्चल्पान विषि को विस्तार से कहते हैं। स्वाभाविक रीति से जल (क्षिकता) उत्पन्न करता है। स्वण विष्यन्द (नरम बनाना, जलसाव उत्पन्न) करता है। खार पाचन करता है, शहद जोड़ता है, भी जिकना बनाता है। दूध जीवन देता है, मांस संहण पोषण देता है। रस खोणता को पुष्ट करता है। मझ शरीर को जीण करता है। भू [सिरका] शरीर का लेखन करता है, द्वाखासव अग्नि को बहाता है।

<sup>्</sup>रः े सुत्रस्थान इन्द्रियोपक्रमणीय अध्याय (८। सु० १६) में ('नारज-क्रुक्केट े क्रिस्पादि मोजन करने के सम्बन्ध में उचित विचान किया है।

फाणित [ राव ] वात, पित्त, कफ इन को बहुतता है, दही सुजन को उत्सक्त करता है। पिण्याक (तिलकत्क) और हरे चाक असजता का नांध करते हैं। उदद की दाल मल को विधेष रूप से उत्पन्न करती है। खार नेत्र और शुक्र को नांध करते हैं। अनार और आंबले को छंड़ कर प्रायः सब अम्ल पित्तकार कहें। मधु और पुराने चांवल, जो और गेहूं को छंड़ कर प्रायः करके मधुर रस कफकारक होता है, वेंत के अधिम भाग और परवल को छंड़ प्रायः करके सब विक्त रस वायुकारक और शुक्र-नांधक होते हैं। पिप्पली और सोंठ को छोड़ कर प्रायः करके सब कर रस वायुकारक सोंर शुक्र-नांधक होते हैं। प्रायः करके सब कर रस वायुकारक तथा युक्रनांधक हैं॥ ४॥

परमतो वर्गसंप्रहेणाहारद्रव्याण्यनुव्याख्यास्यामः ॥ ५ ॥ श्क्षभान्य-शमीधान्य-मोस-शाक-फळाश्रयात् । वर्गान् हरित-मद्याख्यु-गोरसेश्च-विकारिकान् ॥ ६ ॥ दश द्वौ च परौ वर्गौ कृताश्राहारयोगिनाम् । रसवीर्यविपाकैश्च प्रभावैश्च प्रचक्ष्महे ॥ ७ ॥

इस के आगे वर्गक्रम से आहार पदार्थों की व्याख्या करेंगे। यथा—श्रूक-वर्ग, श्रमीधान्यवर्ग, मांसवर्ग, श्राकवर्ग, फलवर्ग, हरितवर्ग, मद्यवर्ग, अग्नुवर्ग, गोरसवर्ग, इश्लुविकारवर्ग, इतान्तवर्ग और आहारयोगवर्ग। इन बारह वर्गों में सब द्रव्यों के रस, वीर्य, विपाक और प्रभाव का वर्णन करेंगे॥ ५-७॥

अथ ज्वधान्यवर्गः—
रक्तशालिमेद्दाशालिः कलमः शकुनाहृतः ।
तूर्णको दीघेश्कश्च गौरः पाण्ड्वकलाङ्गली ॥ = ॥
सुगन्धिका लाहवालाः शारिवाल्याः प्रमाद काः ।
पतङ्कास्तपनीयाश्च ये चान्ये शालयः शुभाः ॥ १ ॥
शीता रसे विपाक च मधुराः स्वल्पमाहताः ।
वद्धाल्पवर्चसः स्निग्धा हृद्दणाः शुकम्भूत्रलाः ॥ १० ॥
रक्तशालिवरस्तेषां तृष्णाप्रक्षिमलापदः ।
महास्तस्यानु कलमस्तस्याप्यनु ततः परे ॥ ११ ॥
यवका ह्ययनाः पश्चिष्या नेषधकादयः ।
शालीनां शाल्यः कुर्वन्त्यनुकारं गुणागुणैः ॥ १२ ॥
शतिः स्निषोऽगुरुः स्वादुक्षिदोषम्नः स्यिरात्मकः ।
षष्टिकः प्रवरो गौरः कृष्णगौरस्ततोऽनु च ॥ १३ ॥
बरकोदालकौ चीन-शारदोण्ज्वल-दुर्दुराः ।

गन्धलाः कुरुविन्दाश्च षष्टिकाल्पान्तरा गुणेः ॥ १४ ॥ मधरख्याम्लपाकश्च बीहिः पित्तकरो गुरुः। बहुम्त्रपूरीषोध्मा त्रिदोषस्त्वेव पाटलः ॥ १४ ॥ सकोरदृषः श्यामाकः कषायमधुरो लघुः। बातलः कफपित्तव्नः शीतः संप्राहिशोषणः ॥ १६ ॥ हस्ति-इयामाक-नीवार-तोय-पर्णा-गवेधुकाः प्रशातिकाम्भः श्यामाक-छोहिताण्-प्रियङ्गवः ॥ १० ॥ मुकुन्दो झिण्टिंगर्मुटी चारुका वरकास्तथा । शिबिरोत्कटजूर्णाह्नाः श्यामाकसदृशा गुणैः ॥ १८ ॥ रुष्टः शीतोऽगुरुः स्वादुर्बहुवातशकृद्यवः। स्थैर्यकुत्सकषायस्तु बल्यः श्रेष्मविकारतुत् ॥ १६ ॥ रूक्षः कषायानुरसो मधुरः कफित्तहा। मेदः क्रिमिविषद्मश्च बल्यो वेणयवो मतः॥ २०॥ सन्धानकृदातहरो गोधुमः स्वादुशीतलः। जीवनो बृंहणो बृष्यः स्निग्धः स्थैर्यकरो गुरुः ॥ २१ ॥ नन्दीमुखी मधूला च मध्रस्निग्धशीतले। इत्ययं शुक्धान्यानां पूर्वो वर्गः समाप्यते ॥ २२ ॥

रक्तशालि, महाशालि, कलम, शकुनाहृत, तूर्णक, दोर्घश्क, गौर, पाण्डुक, लांगुळ, सुगन्विकर (इंसराज), लोहवाल, शारिवा, प्रमोदक, पतंग और तपनीय तथा अन्य उत्तम शालि (चावल) उण्डे, रस और विपाक में मधुर, किंचित् वातकारक, िनग्ध, पुष्टिकारक, शुक्र और मूत्रवर्दक हैं। मल को थोड़ा उत्पन्न करनेवाले एवं रोकने वाले हैं (मधुर विपाक होने से कब्ज़ करना प्रमाव से हैं)। इन सब चावलों में लाल चावल श्रेष्ठ हैं, ये लाल चावल तृषानाशक और त्रिदोषनाशक हैं। इन से उत्तर कर महान् शालि, फिर कलम और फिर उत्तरोत्तर गुण न्यून होते गये हैं। यवक, वायन, पांसु, वाप्य, नैषध आदि चावल (मोटे घान्य) लाल चावल आदि के विपरीत गुण करते हैं। अर्थात् लाल चावल, तृषानाशक और त्रिदोषहारक हैं और ये इन के विरुद्ध गुण वाले हैं। (३) षष्ठिक (साटी ग्रीषम ऋतु में पक्के वाले) धान्य शीत, लघु,

१. यहां पर दिये हुए नाम नाना देशों में प्रशिद्ध हैं। इसलिये सब का किस्तान असम्मन है। 'शालि है मन्तं धान्यम्, विषकादयक्ष, ग्रीध्मकाः,

मधुर, त्रिदोष नाशक, शरीर को हद करने वाले हैं। इन में स्वेत साठी श्रेष्ठ हैं, और काली जाति के धान्य इन से हीन गुण वाले हैं, (४) वरक, उद्दारकक, चीन; शारद, उज्ज्वल, दर्जुर, गन्यक और कुकविन्द ये पष्ठिक धान्यों की जातियां हैं। ये गुणों में हीनगुण वाले होते हैं। (५) व्रीहि (शरद ऋत में पक्त ने वाले) सावल, मधुर रस, अम्ल्याकी, पित्तकारक गुक हैं। इनमें पाटल जाति का धान्य मल-मूनवर्दक और त्रिदोयकारक है।

(५) कोरदूष (कोद्रव कुषान्य कोदों). श्यामाक (शांवक) ये धान्य कषाय और मधुर रस, लघु, वायुकारक, कफ-पिचनाश्चक, श्वीतवीर्य, संप्राही और शोषक हैं। (६) हस्ति, सांवक, नीवार (देवभात), तोयपणीं, गांवेधुक, प्रशातिका; अम्मःश्यामाक, होहिताणु, प्रिशंगु (कांग), मुकुन्द, खिटी, गर्मुटी, चारक, वरक, शिवर, उत्कट, जुणांह (जोनार) ये सब धान्य गुणों में सांवक के समान हैं। (७) जो रूख, श्वीत, गुरु, मधुर रस, वायु और मल्कारक, शरोर को स्थिर करने वाले, कपाय रख, बल कारक और कफजन्य विकारों को नाश करने वाले हैं। वेणुयव रुख, मधुर, कथाय अनुरस, कफ-पिचनाश्चक, मेद, कुमि और विष के नाशक एवं बलकारक हैं। (८) गेहूँ-हुटे हुए को मिलाने वाला, वातनाशक, स्वादु रस, श्वीत वीर्य जीवनीय, बूंहणकारक, वृष्य, श्वकवर्दक, स्निग्ध, स्थिरताकारक गुरु है। नान्दीयुत्वी और मधूली ये दोनों मधुर, स्निग्च, श्वीतल हैं। यह श्कूक-धान्यों का पहिला वर्ष समात हुआ। प्र-२२।

#### इति शुकधान्यवर्गः।

#### अथ शमीधान्यवर्गः।

कषायमधुरो रूक्षः शीतः पाके कदुर्लेषुः।
विश्तदः श्रेष्मिपित्तश्चो सुद्गः सूप्योत्तमो मतः॥ २३॥
वृष्यः परं वातहरः स्तिग्योष्णमधुरो गुरुः।
वल्यो बहुमतः पुस्त्वं माषः शीधं ददाति च ॥ २४॥
राजमाषः सरो रुच्यः कफ शुकास्ट-पित्तकृत्।
तस्वादुर्वातछो रूक्षः कषायो विशतो गुरुः॥ २४॥
उष्णाः कषायाः पाकेऽम्छाः कफशुकानिछापहाः।
कुछत्या प्राहिणः कास-हिका-श्वासार्शसा हिताः॥ २६॥
मधुराः पाकेप्रीहिणो रूक्षशीतछाः।
मकुष्ठकाः प्रशस्यन्ते रक्त-पित्त-ज्वरादिषु॥ २७॥

चणकाश्च मस्राश्च स्विण्डकाः सहरेणवः ।
छववः शीतमधुराः सकपाया विरुक्षणाः ॥ २८ ॥
पित्तस्रेष्मणि शस्यन्ते सूपेष्वालेपनेषु च ।
तेषां मस्रः संप्राही कलायो वातलः परः ॥ २६ ॥
स्विग्धोष्णमधुरस्तिकः कषायः कदुकस्तिलः ।
त्वच्यः केश्यश्च बल्यश्च वातप्रः कफिपत्तकृत् ॥ ३० ॥
गुन्वर्गेऽय मधुराऽशीता बलन्यो स्प्रणात्मिकाः ।
सस्तेहा बलिभिर्मोज्या विविधाः शिम्बिजातयः ॥ ३१ ॥
शिम्बी स्क्षा कषाया च कोष्ठवातप्रकोषिनी ।
न च बृष्या न चश्चष्या विष्ठभ्य च विषच्यते ॥ ३२ ॥
आढकी कफिपत्तव्नी वातला कफवातनुत् ।
अवलगुजः सेडगजो, निष्पावा वातिपत्तलः ॥ ३३ ॥
काकाण्डोल्डात्मगुनानां माषवत्तल्लमारिशेन् ।
द्वितीयोऽयं शर्माधान्यवर्गः प्राक्ता महर्षिणा ॥ ३८ ॥

द्यमीधान्य वर्ग — १. मूंग कपाय, मधुर रस, रूख, द्यीत, विपाक में कहु, छत्र, स्वच्छ, रहेम पित्तनाशक ओर दालों में सब से उत्तम और धमीधान्यों में भी उत्तम है। २. उड़द-अत्यन्त दृष्य, वातनाशक, ितग्ब; उष्ण, मधुर और गुरु हैं; ये बलकारक, अधिकमात्रा में मल उत्तरन करने वाले, और पुरुषत्व को शीव उत्तरन करने वाले, हैं। राजमाय मल्य-भेदक, विकर, कफ, वीर्य ओर अम्ब्रिपत्त को करने वाले, उड़द के समान मधुर, वायुकारक, रूख, कथाय, स्वच्छ और गुरु हैं। कुलत्यी कथाय रस, विपाक में अम्ब्र, कफ क्क को वायुनाशक, माही (संमाही) तथा कास, स्वास, हिचकी, अर्थ रोग में हितकारी है। मोठ मधुर रस, मधुर विपाक, संमाहि, रूख, शीतल, रक्तिपत्त वया क्वर में प्रशस्त हैं। चने, मसूर, लिड़क त्रिपुट (फाफरा) और मटर लखु, शीतवीर्य, मधुर, कथाय रस, रूख, कफ-पित्त में हितकारी हैं। इन का उपयोग ताल में तथा केप में होता है। इन में मसूर सब से अधिक संमाही और मटर

कुष्य वस्तु तीन प्रकार की होती है। यथा—
ग्रुकसुतिकरं किञ्चित् किञ्चिन्सुक्रविवर्धनम् ।
सुतिवृद्धिकरं किञ्चित् त्रिविधं कृष्यमुच्यते ॥
स्तिकृद्धिकरं किञ्चित् त्रिविधं कृष्यमुच्यते ॥
स्तिकृद्धिकरं विज्ञित कार्या करती, कोई शुक्र को बदाती है और कोई दोनों
स्कि है। एक्ट में तीनों प्रकार के गुण हैं।

सब से अधिक वायुकारक है। तिल (काले तिल ) स्निग्ध, उष्ण, मधुर रस, तीक्षण, कथाय, तिक, त्वचा और बालों के लिये हितकारी, शक्तिदायक, वातनाशक तथा कफ-पित्तवर्धक हैं। यहां पर कहे हुए शमीधान्यों के लिवाय जो दूसरे गोल जाति के धान्य हैं, वे सब गुरु, मधुर, उष्ण, बलनाशक, रूक्ष, स्निग्ध, शक्तिशाली पुरुषों के खाने खायक हैं। सामान्यतः शिम्नीधान्य रूक्ष, कथाय. कोष्ठ में वायु का प्रकोप करने वाले, अवृध्य, नेत्रों के लिये अहितकारी और पचने तक मल मूत्र का अवरोध करने वाले हैं। अरहर (दुअर) कफ-पित्तनाशक, वायुकारक हैं। वायची, चक्रमर्द के बीज, कफ वायुनाशक हैं। निष्पाव (शफेद बाल लोमिया) पित्तकारक, वायुकारक हैं। काकाण्ड (श्करशिम्बी, कोंच), उमा (अलसी), और कोंच इन का गुण उद्धर के अनुसार हैं। इस प्रकार आत्रेय श्रुष्ठि ने शमीधान्य का दूसरा वर्ग कह दिया॥ २३–३४॥

इति शमीधान्यवर्गः।

### अथ मांसवर्गः।

गोखराश्वतरोश्वाश्वःद्वीपि-सिंहर्क्ष-वानराः । वृको न्याव्यस्तरश्चश्च बश्च-मार्जार-मूषिकाः ॥ ३४ ॥ छोपाको जम्बुकः श्येनो बान्तादश्चाष-वायसौ । शशब्ती मधुद्दा भासो गृधोल्क-कुलिङ्गकाः ॥ ३६ ॥ धूमीका कुररश्चेति प्रसद्दा मृगपक्षिणः ।

गाय, गधा, घोड़ा, ऊंट, खबर, चीता, सिंह, भालु रीछ, बानर, मेड़िया, व्याम, तरन्तु (व्याममेद), बभु (जिस के ऊपर बहुत सा बाल होते हैं), बिल्ली, चृहा, लोमडी, गीदड़, बाज, कुत्ता, चाव (नीलकण्ट), कोवा, शशमी (बाज चील), कुरर (भास), मधुद्दा, गोध, उल्लू, कुलिंग (बगुला की जाति), घूमिका, कुरर ये 'प्रसह' श्रेणी के पशु पक्षी हैं ॥३५-३६॥

श्वेतः श्यामश्चित्रपृष्टाः काळवः काळुळीसृगः ॥ ३७ ॥ कृषींका चिल्लटो भेको गोधा शल्लकगण्डकौ । कदळी नकुळः श्वाविदित्ति भूमिशयाः स्प्रताः ॥ ३⊏ ॥

१. तिलों में काले तिल अच्छे हैं— "तिलेषु सर्वेष्वसितः प्रधानो मध्यः सितो, हीनतरास्ततोऽन्ये ।

काकुलीमृग (माल्या सर्प) की चार श्रेणियां हैं यथा—क्वेत, काली, चित-क्विया और कालक, क्वींका चिल्लट (चियार), मेंहक, शल्लक, गोह, गाण्डक (गोह का मेद, सर्पणी), कदली, नेवला, क्वाबित् ये भृमिश्चय या बिलेश्चय अर्थात् बिल में रहनेवाले हैं॥ ३७-३=॥

सृमरश्चमरः खड्गो महिषो गवयो गजः।

न्यङ्कुर्बराह्यानूषा मृगाः सर्वे रुरुस्तथा ॥ ३६ ॥

सुमर: ( सूबर ) चमर ( चमरिया गाय ), गेंडा, भैसा, नील गाय, हाथी न्यंकु (हरिण ), सुअर ( छोटा ) और उठ ( यारह सींगा ) ये सब 'आनूव' अर्थात् जल बहुल प्रदेश के पशु हैं ॥३६॥

कूर्मः कर्कटको मत्त्यः शिशुमारस्तिमिङ्गिङः । शुक्ति-शङ्कोन्द्र-कुम्भीर-चुलुकी-मकरादयः ॥ ४० ॥ इति बारिशयाः प्रोक्ताः, वक्ष्यन्ते बारिचारिणः ।

कहुआ, केंकड़ा, मछलो, तिमिगिल ( मछली भेद ), सीप शंखमें होने वाले जन्तु शिशुमार, उद्ग ( जल विड़ाल, अदिवलाव ) कुम्मीर ( नाका ), चुलुकी, और मकर ये 'वारिश्य' अर्थात् जल में रहने वाले जन्तु हैं। पानी पर रहने वाले प्राणियों के नाम कहते हैं।। ४०।।

> हंसः क्रौक्चो वलाका च वकः कारण्डवः सवः ॥ ४१ ॥ शरारिः पुष्कराह्मअ केशरी मानतुण्डकः । मृणालकण्डो मद्गुअ कादम्यः काकतुण्डकः ॥ ४२ ॥ चत्कोशः पुण्डरीकाक्षो मेघरावोऽम्बुकुकुटी । आरा नन्दीमुखी वाटी सुमुखाः सहचारिणः ॥ ४३ ॥ रोहिणी कामकाली च सारसो रक्तशीर्षकः । चक्रवाकास्तथाऽन्ये च खगाः सन्त्यम्बुचारिणः ॥ ४५ ॥

हंस, कोंच, बलाका, बगुटा, कारण्डव ( हंसमेद बत्ताख ), छव, धरारि, पुष्कराह, केशरी, मानतुण्डक, मद्गु ( जलकोवा ), कादम्ब, काकतुण्ड, उत्कोश ( कुरल ), पुण्डरीकाश्च, मेघराव ( मेघनाद मोर ), अम्बुकुकटी (पानी की सुर्गी ), आरा, नन्दीसुखी, वाटो, सुसुख, सहचारी, रोहिणी, कामकाली, सारस, लाल धिर बाला सारस, चक्रवाक ( चक्रवा ) और अन्य जलचर पश्ची स्मीमें विचरने वाले हैं ॥४१-४४॥

्रे पृषतः शरभो रामः श्वदंष्ट्रा मृगमातृका । ्रोह्मोरणो कुरङ्गद्र गोकर्णः कोष्टृकारकः ॥ ४४ ॥ चारुको हरिणैणौ च सम्बरः काळपुच्छकः। ऋष्यश्च वरपोतश्च विज्ञेया जाङ्गळा मृगाः॥ ४६॥

चित विरंगे हरिण, शरम ( आठ पांव का जंठ के आकार का मोटे सींगों का एक हरिण, इन के पीठ में चार पांवे होते हैं, काश्मीर देश में मिसद है ), राम ( हिमालय का महामृग ) स्वदंष्ट्रा ( चार दांत का एक जाति का पशु ), मृगमानृका ( छोटा-मोटे उदर वाला पशु ), शश हरिण, कुरख ( हरिणमेद ) गोकर्ण ( गाय के से मुख का हरिण ), कोह कारक, चारुक, हरिण, एण, शम्बर ( सांमर ), कालपुच्छ, ऋष्य और वरपोत ये जंगली मृग हैं । यहां पर शश-शब्द मृगवाची है । जैसे चन्द्रमा को शशांक और मृगाङ्क कहते हैं इसमें वस्तु तो एक होनी चाहिये या ता शशका चिन्ह हो या मृग का ॥ ४५-४६ ॥

लावो वर्ती बकश्चेव वार्तीकः सकपिक्जलः । चकोरश्चोपचकश्च कुकुमो रक्तवर्णकः ॥ ४०॥ लावाद्या विष्किरास्त्वेते वश्चन्ते वर्तकादयः । वर्तको वर्तिका चेव वर्ही तित्तिरिकुकुटो ॥ ४⊏ ॥ कक्क-सारपदेन्द्राम-गोनर्द-गिरिवर्तकाः ककरोऽवकरश्चेव वारटाश्चेति विष्कराः॥ ४९ ॥

बटेर, वर्ची (तीतर), वक (वगुला), वार्तीक (वतल), किपझक (ववेत तीतर), चकोर, उपचक (चकोर मेद), कुक्कुम, रक्तवर्णक, विश्किर पछी हैं। वर्चक (वटेर), वर्चिका, वहीं (मोर), तीतर, कुक्कुट, कक्क, सारपद, इन्द्राम, गोनर्द, गिरिवर्चक, ककर, अवकर और वारटा से सब मुर्गा जाति के विश्किर पछी हैं।। ४७-४९॥

रातपत्रो भृङ्गराजः कोयष्टी जीवजीवकः । करातः कोकिलोऽत्यृहो गोपापुतः त्रियात्मजः ॥ ५० ॥ लट्वा लट्चको बभुवेटहा डिण्डिमानकः । जटी दुन्दुभिवा ( पा ) कार-लोह-पृष्ठ-कुलिङ्गकाः ॥ ५१ ॥ कपोत-शुक-सारङ्गाश्चिरिटी-ककुयष्टिकाः । शारिका कलविङ्कश्च चटकोऽङ्गारचुढकः ॥ ५२ ॥ पारावतः पानविक इत्युक्ताः प्रदुदा द्विजाः ।

शतपत्र (कटफोड़ा ) मृं गराज ( मांवरा ), कोयष्टि ( कोड़ा ) जीवजीहर्यों करात, कोकिळ, अल्यूहा, गोपापुत्र, मियात्मत्र, छट्वा, छट्ट्यक, बञ्च 🕍 पद्धी, पीळे बाळीवाळा पद्धी ), बटहा डिंडिमानक (उत्कटस्बृ दुन्दुमि, वाक्कार, छोइपृष्ठ, कुलिंग, कब्तर, तोता, चारक, चिरिटा, ककुपष्टिक, सारिका, कछविंक, चटक, अंगारचूड़क ( बुलबुल ), पारावत, पानविक ये सब 'प्रदुद' पक्षी हैं ॥ ५०–५२॥

प्रसद्ध भक्षयन्तीति प्रसहास्तेन राज्ञिताः ॥ १३ ॥
भूशया बिळवासित्वादान्पाऽन्पसंश्रयात् ।
जले निवासाञ्जळजा जलेचर्याः जलेचराः ॥ १४ ॥
स्थळजा जाङ्गलाः प्रोक्ता सृगा जाङ्गळचारिणः ।
विकीर्य विविकराश्चैव प्रतुदा समृताः ॥ १५ ॥
योनिरष्टविधा त्वेषां मासानां परिकीर्तिता ।

गाय, बोझा,बाघ आदि प्राणी भक्ष्य दृष्टि से एकदम जोर से खाने पर गिरते हैं, इसांलये इनको 'वसह' कहते हैं। सांप, मेंडक आदि विल में रहते हैं, इस-लिये इनको 'विलेश्चय' कहते हैं। हाथां भैंसा आदि प्राणी पानी के आश्रय से रहते हैं, इसलिये इनको 'जानूर' कहते हैं। पानी में रहने से 'जलज', जल में चरने-विचरने से 'जलचर', स्थलभूमि पर चलने वाले जंगल में फिरने वाले पशुओं को 'जांगल' कहते हैं। तीतर आदि पक्षी अपने खाद्य पदार्थ को बिखेर कर खाते हैं, इसलिये 'विकितर' और तीता आदि पक्षी अपने खाद्य पदार्थ को बोचेंच से तोइकर खाते हैं इस लिये 'प्रतुद' कहलाते हैं। इस प्रकार से मांस के आठ उत्पत्तिस्थान हैं॥ ५३-५५॥

प्रसद्दा भूशयान् प्वारिजा वारिजारिणः ॥ १६ ॥
गुरूष्ण-स्निग्ध-मधुरा बलोपचयवर्धनाः ।
बृष्याः परं वातद्दराः कफपिचाभिवधिनः ॥ १७ ॥
द्विता व्यायामनित्येभ्यो नरा दीप्राप्रयक्ष ये ।
प्रसद्दानां विशेषेण मांसं मांसाशिनां भिषक् ॥ १८ ॥
जीर्णाशो-प्रदणी-दोष-शोषार्वानां प्रयोजयेत् ।
खावाद्यो बेष्किरो वर्गः प्रतुदा जाङ्गला मृगाः ॥ १८ ॥
खबनः शीतमधुराः सकषाया द्विता नृणाम् ।
पित्तोत्तरे वातमध्ये सन्निपाते कफानुगे ॥ ६० ॥
बिष्करा वर्वकायास्तु प्रसद्दाल्पान्तरा गुणैः ।
नातिशीत गुरु-स्निग्धं मांसमाजमदोषलम् ॥ ६१ ॥
श्रारीर-धातु-सामान्यादनभिष्यन्दि गृहंदणम् ।
क्रारी मधुरशीतत्वाद् गुरु गृहंदणमाविकम् ॥ ६२ ॥
क्रारी मधुरशीतत्वाद् गुरु गृहंदणमाविकम् ॥ ६२ ॥

सामान्येनोपदिष्टानां मांसानां स्वगुणैः पृथक् ॥ ६३ ॥ केषांचिद् गुणवैशेष्याद्विशेष उपदेश्यते । दर्शन-श्रोत्र-मेधाग्नि-बयो-वर्ण-स्वरायुषाम् ॥ ६४ ॥ बहीं हिततमो बल्यो वातन्नो मांसश्कलः। गुरूष्ण-स्निग्ध-मधुराः स्वर-वर्ण-बळ-प्रदाः ॥ ६५ ॥ बृंहणाः शुक्रखाञ्चोक्ता हंसा मारुतनाशनाः। स्निग्घाश्रोष्णाश्च वृष्या श्च बृंहणाः स्वरबोधनाः ॥ ६६ ॥ बल्याः परं वातहराः स्वेदनाश्चरणायुधाः। गुरूष्णमधुरो नातिधन्बानूपनिषेवणात् ॥ ६७ ॥ तित्तिरिः संजयेच्छीघं त्रीन् दोषाननिलोल्बणान् । पित्तऋष्मविकारेषु सरक्तेषु कपिञ्जलाः ॥ ६८ ॥ मन्द्वातेषु शस्यन्ते शैत्य-माधुर्य-लाघवात् । **छावाः कषायमधुरा छघवोऽग्निविवर्धनाः ॥ ६९ ॥** सन्निपातप्रशमनाः कटुकाश्च विपाकतः। कषायमधुराः शीता रक्तपित्तनिबर्हणाः ॥ ७० ॥ विपाके मधुराश्चैव कपोता गृहवासिनः। तेभ्यो लघुतराः किंचित्कपोता वनवासिनः ॥ ७१ ॥ शीताः संगाहिणश्चैव स्वल्पमूत्रकराश्च ते। शुक्रमांसं कपायाम्छं विपाके रूखशीत्रसम् ॥ ७२ ॥ शोष-कास-क्षय-हितं संप्राह् छघु दीपनम् । कषायो विशवो रूक्षः शीतः पाके कटुर्छघुः ॥ ७३ ॥ श्रशः स्वादुः प्रशस्तश्च संनिपातेऽनिछावरे । चटका मधुराः स्निग्धा बळशुक्रविवर्धनाः ॥ ७४ ॥ सन्निपातप्रशमनाः शमना मारुतस्य च । मधुरामधुराः पाके त्रिदोषशमनाः शिवाः ॥ ७५ ॥ खघवो बद्धविण्मुत्राः शीताश्चेणाः प्रकीर्तिताः । गोधा विपाके मधुरा क्षवायकटुका रसे ॥ ७६ ॥ वात-पित्त-प्रशमनी बृंहणी बलवर्धनी। शञ्जको मधुराम्बद्ध विपाके कटुकः स्मृतः ॥ ७७ ॥ वात-पित्त-कफन्नश्च कास-श्वास-हरस्तथा। गुरूष्णमधुरा बल्या बृंहणा पवनापहाः ॥ ७८ ॥

मत्स्याः स्निग्धाश्च वृष्याश्च वहुदोषाः प्रकीर्तिताः । शैवलाहारभोजित्वात्स्वप्रस्य च विवर्जनात् ॥ ७९ ॥ रोहितो दीवनीयश्च छघ्पाको महाबढः। स्तेहनं बृंहणं वृष्यं श्रमध्नमनिखापहम् ॥ ८० ॥ वराहपिशितं बल्यं रोचनं स्वेदनं गुरु। बल्यो वातहरो वृष्यश्चक्षण्यो बळवर्धनः ॥ ८१ ॥ मेधास्मृतिकरः पथ्यः शोषव्तः कुर्म उच्यते । गव्यं केवळवातेषु पीनसे विषमज्वरे ॥ ८२ ॥ शुष्क-कास-श्रमात्यग्नि-मांस-क्षय-हितं च तत्। स्निम्बोडणमधुरं बृड्यं माहिषं गुरु तर्पणम् भे॥ =३॥ दार्ट्यं बृहत्त्वमुत्साहं स्वप्नं च जनयत्यि। धार्तराष्ट्रचकोराणां दक्षाणां शिखिनामपि ॥ ८४ ॥ चटकानां च यानि स्यूरण्डानि च हितानि च। रेतःक्षीणेषु कासेषु हद्रोगेषु क्षतेषु च ॥ ८५ ॥ मधुराण्यविदाहीनिः सद्यो बलकराणि च । श्ररीरबंहणे नान्यदादां मांसाद्विशिष्यते । इति वर्गस्तृतीयोऽयं मांसानां परिकीर्तिवः ॥ =६ ॥

इनमें प्रसद, भृधय, आन्य, जलज और जलचर प्राणियों का मांख गुक, स्निय, मधुर, शक्ति बढ़ाने वाला, वीर्यवर्डक, वातनाशक, कफिएत को बढ़ाने वाला है, इनका मांख नित्य प्रति न्यायाम करने वाले, जिनकी जाउराप्ति प्रदीत हो, उनके लिये हितकारी है। 'प्रसह' जानवर दो प्रकार के हैं। एक मांख खाने वाले थिंह आदि, दूसरे मांख न खाने वाले गाय आदि। इनमें मांख खाने वाले 'प्रसह' पक्षी या पशुओं का मांख पुराने अर्थ-रोग, प्रहणी-रोग, क्षय, या निर्वल पुरुष के लिये उपकारी है।

ळावा (बटेर) आदि विष्किरवर्ग के पक्षी, प्रतुदपक्षी, जांगलदेश के पशु इनका मांच लघु, श्रीतल, मधुर कथाय रस, और पिराप्रधान, मध्यम वात, किनष्ठ कफ बाले सिल्पात में हितकारी है। बटेर आदि समस्त विष्किर पश्चियों का मांस 'प्रसह' श्रेणों के मांसों से गुणों में मिलता है, योड़ा ही अन्तर है।

्रहकरी का मांच बहुत उण्डा नहीं, बहुत मारी नहीं, बहुत क्लिग्ब नहीं, कुछ उण्डा, कुछ गुद और कुछ लिग्ब है) इचलिये वह दोनों को कुपित

<sup>्</sup>रहें भूगठः । २. मधुराण्यविपाकीनि इति पाठः । ३. खाद्यं इति पाठः ।

नहीं करता, कफ को उत्पक्त नहीं करता । उक्त गुणों के कारण मनुष्यों के मांव के समान धातुओं वाला है, जो गुण मनुष्य के धातुओं के हैं, वे ही गुण बकरी के मांव के हैं इसिलये पुष्टिकारक है। मेड़ का मांव मधुर, उपद्या और भारी है। मधुर और धीतल होने से पित्तनाधक है। बकरी और मेड़ के मिश्रित र स्थान में चरने से मांव का गुण श्रानिहचत है, किर भी वामान्य कर से कह दिया। और जो मांव अपने गुणों में विशेषता रखते हैं उन को कहते हैं।

मोर का मांच—आंख, कान, मेघा, अग्नि, तारण्य, वर्ण, स्वर और आयु के लिये दिवकारी; बलकारक, वायुनायक और मांच एवं शुक्रवर्षक है। इंस का मांच गुद, उच्ण, स्निग्य, मधुर, स्वर, वर्ण, बल को बढ़ाने वाला, 'बृंहण पृष्टिकारक, शुक्रवर्षक और वातनायक है। कुक्कुट का मांच—स्निग्य, उच्ण, बच्या, पृष्टिकारक, स्वर को अच्छा करने वाला, बलकारक और विशेषतः वातनायक तथा पत्तीना लाता है। तित्तर पश्ची का ( मस्मूमि और आन्य देश दोनों स्थानों में रहने से ) मांच मध्यम गुद, मध्यम उच्ण और मध्यम मधुर है, वातप्रधान सिल्पात को शीम श्रान्त करता है। किंपजल पश्ची का मांच—ठण्डा, मधुर और लघु होने से वात का जोर कम होने पर रक्तयुक्त पित्त या रक्तयुक्त क्क विकार में प्रशस्त है। लावा ( बटेर ), कवाय, मधुर, लघु, अग्निवर्षक, सिल्पात को शमन करने वाले और विपाक में कह हैं।

घर में पाले हुए कबूतरों का मांच—कषाय, विश्वद, श्रीत, रक्तिप्तनाशक, मधुर विपाक वाला होता है। और जो कबूतर जंगल में रहते हैं, उन का मांख हन से कुल हल्का और शीतल, संग्राही और मूत्र को कम करने वाला होता है। तोते का मांच—कषाय, विपाक में अम्ल, रूख, टण्डा, श्रोष, खप, दमा, में हितकारी, स्तम्मक, हल्का, दीपक होता है। खरगोश का मांच—कषाय, स्वच्छ, रूख, श्रीतल, विपाक में कह, हल्का, मधुर और हीनवायु चित्रपात में प्रशस्त है। चित्रपा का मांच—मधुर, स्तिम्म, श्रोत ले वीर्य को बहाने वाला, चित्र-

# "बृंहणं मांसमौरभ्रं पित्तक्लेष्मापहं गुद्र" ॥

२. मिश्र-गोचरत्वात्—वकरी या मेड आन्ए और मह दोनों प्रदेशों में रहती है। इसिवें इन की योनि निश्चित नहीं है। तिसिर पक्षी धन्य हैं। अनुए किसी एक स्थान पर रहता है, ऐसा निश्चित करके कहा जा स्थ्र\_ , इसिबें वह इस श्रेषी में नहीं है।

१. सुश्रुत में भी कहा है--

पात को शान्त करने वाळा और विशेषतः वायुनाशक है। शिवा (गीदक) का मांच—मधुर रस, मधुर विपाक, त्रिदोषनाशक है। काळे इरिण का मांच—इल्का, मळ मूत्र को रोकने वाळा और शीतळ होता है। गोह का मांच—विपाक में मधुर, कथाय, कदु रस, वात-पित्तनाशक, पुष्टिकारक, बलवर्षक है। शल्ळकी का मांच—मधुर अम्ळरस, विपाक में कद्व, त्रिदोषनाशक, श्वास-कास नाशक है।

मछिखयों का मांव—गुरु, उष्ण, मधुर, बलकारक, पृष्टिकारक, वायुनाशक, हिनम्ब, वृष्य, वीर्यवर्षक और बहुत से दोशों को उत्पन्न करने वाला है। रोहू मछली का मांच—शैवाल ( सरवाल ) का भोजन करने से, कभी न सोने से, दीपनीय, अभिवर्षक, पचने में लघु और बहुत बल देने वाला है।

स्अर का मांध—स्नेहन, बृंहण, वीर्यवर्धक, यकान और वायुनाशक बरूकारक, रुचिकर और वहुत पर्धाना छाने वाला है। कछुए का मांध—बरूकारक, वातनाशक, वीर्यवर्धक, आंखों के लिये हितकारी, बरूवपर्धक, मेचा, बुद्धि और स्मरण शिक्त को बढ़ाने वाला, आयु के लिये हितकारी, श्रोषनाशक है। गाय का मांध—केवल बात रोगों में, पीनस में, विषम ज्वर में, सूखी खांसीमें, यकान में, आग्न या मांस के बहुत अधिक क्षय हो जाने में हितकारी है। मैंस का मांस—स्निग्व, उपण, मधुर, वीर्यवर्धक, भारी, पृष्टिदायक, शरीर में हत्ता, पृष्टि, उस्साहवर्धक और नींद लाने वाला है। इंस (जिन के पांव और चोंच काले होते हैं) चकोर, बचल, मोर और चिड़ियां हनके अण्ड वीर्य को धीणता में, कास रोग में, हृदय रोग में, खत (उरक्षत) में हितकारी हैं। ये अण्ड मधुर अविपाक्ष और तत्काल बलदायक हैं। खाद्य पदार्थ में शरीर को पुष्ट करने के लिये मांस से बढ़कर और कोई दूसरी वस्तु नहीं है। यह तीसरा मांस-वर्ग कह दिया॥ ५६—६॥

इति मांसवर्गः । अथ शाकवर्गः ।

पाठा शुषा शटीशाकं वास्तुकं सुनिषण्णकम् । विद्याद् प्राहि त्रिदोषघ्नं भिन्नवर्षस्तु वास्तुकम् ॥ ८० ॥ त्रिदोषशमनी वृष्या काकमाची रसायनी । नास्युष्णशीतवीर्यो च भेदिनी कुष्ठनाशनौ ॥ ८८ ॥ राजक्षवकशाकं तु त्रिदोषशमनं छघु ॥

अध्य के किये-"तृप्ति चटकमांशानां गत्वा योऽनु पिनेत्पयः।"

प्राहि शस्तं विशेषेण प्रहण्यशौंविकारिणाम् ॥ ८९॥ कालशाक' तु कटुक' दीपनं गरशोफजित्। छघष्णं वातळं रूसं काळीयं शाकमुच्यते ॥ ६० ॥ दीपनी चोष्णवीयां च प्राहिणी कफमारते। . प्रशस्यवेऽम्ळचाङ्गेरी प्रहण्यशॅहिता च सा ॥ ६१ ॥ मधरा मधरा पाके भेदिनी ऋष्मवधिनी। बृष्या स्निग्धा च शीता च मद्दनी चाप्युपोदिका ॥ ६२ ॥ रूक्षो महाविषद्नश्च प्रशस्तो रक्तपित्तिनाम् । मधुरोऽमधुरः पाके शीतलस्तण्डुलीयकः ॥ ६३ ॥ मण्ड्रकपणी वेत्राप्रं कुचेछा वनतिक्तकम् । कर्कोटकावलगुजको पटोलं शकुलादनी ॥ ५४॥ वृषपुष्पाणि शार्ङ्गेष्टा केबूकं सकठिल्छकम् । नाड़ी कलायं गोजिह्वा वातीकं तिलपणिका ॥ ६५ ॥ कुळकं कार्कशं निम्बं शाकं पार्पटिकं च यत्। कफपित्तहरं तिक्तं शीतं कट् विपच्यते॥ ६६॥ सर्वाणि सूप्यशाकानि फर्झा चिल्छी कुतुम्बकः। आलुकानि च सर्वाणि सपत्राणि कुटिखरम् ॥ ६०॥ शणशालमलिपुष्पाणि कर्बुदारः सुवर्चेला । निष्पावः कोविदारश्च पत्तुरश्चचुपणिका ॥ ६७ ॥ कुमारजीवो लोहाकः पालङ्कर्या मारिषस्तथा। कलम्बनालिकासूयेः कुसुम्भवृकधूमकौ ॥ ६६ ॥ **उद्मणा** प्रपुनाडां च निक्रनीका कुठेरकः। ळोणिका यवशाकं च कुष्माण्डकमवल्गुजम् ॥ १०० ॥ यातुकः शालकल्याणी त्रिपणीं पीलुपणिका । शार्क गढ च रूक्षं च प्रायो विष्टभ्य जीर्यति ॥ १०१ ॥ मधुर शातवीर्यं च पुरीषस्य च भेदनम्। स्विन्नं निष्पीडितरसं स्नेहाट्यं तत्त्रशस्यते ॥ १०२ ॥ शणस्य कोविद।रस्य कर्नुदारस्य शाल्मलेः। पुष्पं प्राह्मि प्रशस्तं च रक्तपित्ते विशेषतः ॥ १०३ ॥ न्यमोधोदुम्बराइबत्य-एडश्र-पद्मादि-परुखवाः । कषायाः स्तम्भनाः शीता हिताः पित्तातिसारिणाम् ॥

२२

बायुं बत्सादनी हम्यात्कफं गण्डीरचित्रकी। श्रेयसी बिल्बपर्णी च बिल्बपत्रं च बातनुत् ॥ १०५ ॥ भण्डी शतावरीशाकं बळा जीवन्तिकं च यत्। पर्वण्याः पर्वपुष्प्याश्च वातिपत्तहरं स्मृतम् ॥ १०६ ॥ छ्युभिन्नश्कृतिकं लाङ्गलक्युरवृक्योः। तिळवेतसञ्चाकं च शाकं पद्धाङ्गुळस्य च ॥ १०७ ॥ वातलं कटुतिकाम्लमधोमार्गप्रवर्तकम् । रूक्षाम्लमुष्णं कौसुम्भं कफव्नं पित्तवर्धनम्॥ १००॥ त्रपुसैर्वारकेस्वादु-गुरु-विष्टम्भि-शीतछे । मुखप्रियं च रूक्षं च मृत्रछं त्रपुसं त्वति ॥ १०९ ॥ एवीरकं च संपक्तं दाइ-रूष्णा-क्रमार्ति-नुत्। वर्चोभेदीन्यळावृति रूक्षशीतगुरूणि च ॥ ११० ॥ चिर्भट्युर्वारके तद्वद्वचीभेद्दिते त ते। कृष्माण्डमुक्तं सक्षारं मधुराम्छं तथा छन्नु ॥ १११ ॥ सृष्टमूत्रपुरीषं च सर्वदोषनिवर्हणम् । केळ्टं च कदम्बं च नदीमाषकमैनदुकम् ॥ ११२ ॥ विशदं गुरु शीतं च समभिष्यन्दि चोच्यते । उत्पळानि कषायाणि रक्तिपत्तहराणि च ॥ ११३ ॥ तथा तालप्रलम्बं च उरःक्षतरुजापहम्। सर्जूरं तालशस्यं च रक्तिपत्ताक्षयापहम् ॥ ११४ ॥ तरूट-बिस-शालुक-कौद्धादन-कशेरुकम्। शृङ्गाटमङ्कलोड्यं च गुरु विष्टम्भि शीतलम् ॥ ११४॥ कुमुदोत्पळनाळास्तु सपुष्पाः सफळाः स्मृताः । शीताः स्वादुकषायास्तु कफमारुतकोपनाः ॥ ११६॥ कवायमीषद्विष्टम्भ रक्तिपत्तहरं स्मृतम्। पौष्करं तु भवेद् बीजं मधुरं रसपाकयोः॥ ११७॥ बल्यः शीतो गुरुः स्निग्धस्तर्पणो बृंहणात्मकः । बातपिराहरः स्वादुर्वृष्यो युद्धातकः स्मृतः ॥ ११८ ॥ जीवनो बृंहणो बृष्यः कण्ठ्यः शस्तो रसायने । विदारिकन्दो बल्यश्च मूत्रबः स्वादुशीतव्यः ॥ ११६ ॥ अम्लिकायाः स्मृतः कन्दो प्रहण्यशीहितो लघुः। ्रह्महुष्णः कफवातघ्नो प्राही शस्त्रो मदास्यये ॥ १२० ॥

त्रिदोषं बद्धविण्मृत्रं सार्वपं शाक्युच्यते । तद्वत्यण्डाल्कं विद्यात्कन्यत्वाच मुखप्रियम् ॥ १२१ ॥ सर्पच्छत्राक्षवर्धास्तु बह्मचोऽन्यास्छत्रजातयः । शीताः पीनसकर्त्र्येक्ष मधुरा गुर्व्यं एव च ॥ १२२ ॥ चतुर्थः शाक्षगोऽयं पत्रकन्युक्तस्यः।

शाकवर्ग-पाठा, शुषा ( सुशवी, ), कचूर, वास्तुक ( बथुआ ), सुनिषण्णक ( मेथी ) ये सब शाक ( भाजी ) ब्राहक, त्रिदोधनाशक हैं, परन्तु बथुआ की भाजी जरा रेचक है। काकमाची (मकोय) की भाजी तीनों दोषों को नाश करने वाही, पुष्टिदायक, और रसायन है, यह न तो बहुत कारम और न बहत ठण्डी है, मध्यमवीर्य, रेचक और कुष्टनाशक है । राजधवक की भाजी दिदोवनाशक, छछ. संग्राही है, ग्रहणी और अर्श रोग में विशेषतः हित-कारी है। काल नामक शाक- वट्ट, अग्निदीपक, संयोगजन्य विश्वनाशक और शोधनाशक, रुघ, उष्ण, वायुकारक और रुक्ष है। खट्टी चांगेरी (चौपतिया) की भाजी-अमिदीपक, उष्णवीर्य, संमाही, कफ-वायु रोग में उत्तम तथा महणी और अर्श रोग में दितकारी है। उपोदिका (चौलाई) मधुर रस मधुर विपाक, रेचक, क्षेत्रमवर्धक, बृष्य; रिनम्ब, श्रीतल और उन्मादनाशक (वस्रे आदि के मद को नष्ट करनेबाली) है। तण्डलीयक (चौलाई का मेद) रूख, मद और विवनाशक, रक्तपिक्त रांग में शेष्ट, मधुर रस, मधुर विपाक और शीतल है। मण्डकपणी का शाक. बेत का अम्र भाग, कुचेला, वनिका, कंकोड़ा, अवल्गुजा (बाबची ), परबल, शकुनादनी, अहूसे के पूल, शाईं हा देम्बुक, कठिल्लक ( पुनर्नवा ), नाडी (नाइीच), करुाय (मटर), गोजिह्ना (गाज्वां), वार्चाक (वेंगन), तिस्पणीं (हुत्हुरू), कुरुक (करेला या परवल का मेद), कर्वश्च (अरुण-दत्त के अनुसार कुचला, चक्रदत्त के अनुसार कर्कोटक ), नीम का शाक, पित्तपापडा इन की भाजी कफ पित्त नाशक, तिक्त, शीत और कट विपाक है। 'सूच्य शाक' ( माष्पणीं, टइदपणी आदि ) पंजी ( ब्राह्मण, यष्टिका, भागी ), चिल्की व सुतुम्बक ( द्रोणपुष्पी, गोमा ), आहुक ( आहु, रताहु, पिण्डाहु कन्द मूल ), इन के परी और कुटिजर ( जंगली बधुआ ), सन, सिम्बल के फूल, कर्बुदार (कचनार), सुवर्चे हा (हुल हुछ), निष्पाव (पालक), कोविदार

१. गुशुत में काकमाची को— "तिका काकमाची वातं श्रमयत्युष्णवीर्य-त्वात्।" उष्णवीर्यं कहा है।

२. 'चित्सी'-'माषपव्यां शुनः पुच्छे चित्सी स्याच्छाकछोप्रयो

(काळ कचनार), पत्तुर (बाळिच), चुचुपर्षिका (नाडीच का मेद) उंदुरकानी (आखुपणीं), कुमारजीव (जीयवाक), कोहाक (कोहा मारिव), पाछंक्य (पाळक), मारिव कळम्म, नालिका, आखुरी (राई), कुचुम्म (चिनया), इकधूमक, ळस्मणा, प्रपुकाइ (चक्रमर्द), निळनी (क्रमळ की नाळ, मिख), कुठेरक (दुलसी मेद), लोणिका (ळूणी), यववाक (खेत पापड़ा), क्ष्माण्डक (पेठा), अवलगुजा (बाबची), याद्धक (स्पेद बाळ-पणीं), बाळकल्याणी, त्रिपत्री (हंस्पादिका), पीळुपणीं (मीरठक, मोरवेळ), इन की माजी गुक, कछ और प्रायः करके जब तक पचती नहीं, तब तक पेट में अप्ता करती है, मधुर, बीतवीर्य और मळ के रेचक है। इनको पानी में मापकर (विना बाहर का पानी गिळाये) रस निकाळ कर इस में ची या तैळ मिळाकर खाना उत्तम है।

सन, कचनार, लाल कचनार और सिम्बल इनके फूल संग्राही है, इसिल्ये रक्तिपत्त में विशेषतः प्रशस्त हैं। न्यग्रोध (बड़), गूलर, पीपल, पिललन, कमल आदि के परो क्याय रस, स्तम्मक,शीत तथा पिरातिसार में हित-कारो हैं।

बसादनी (गिलोय) की माजी वायु नाशक, गण्डीर (शमठ, कडुवा जिमीकन्द) और चीता की माजी कफनाशक, श्रेयसी (गज पिप्पली), बिल्वपणीं और बेळ के पत्तों की माजी वायुनाशक है। मण्डी (मिण्डो), शतावर, बला, खरेटी, जीवन्ती, पर्वणी (इन्द्रवारणीं), पर्वपुष्पी इन की माजी वायुनाशक है। लाग श्रे (किल्हारी) की, लाल एरण्ड की माजी तिक्त, रेचक और लघु है। तिक्त अम्ल वेतस (या चेंत का शाक), या एरण्ड की माजी वायुकारक, कडु, तिक, अम्ल तथा रेचक है। कुमुम्म की माजी रुख, अम्ल, उष्ण, कफनाशक, पिरावर्षक है। त्रपुस (खीरा), उर्वादक (ककड़ी), स्वादु गुढ़, अवस्म करने वाली और शीतल है। इनमें खीरा मुखिय (खाने में स्वादु), रुख और बहुत मूत्र लाने वाले हैं। पका हुआ उर्वादक (ककड़ी), प्यास, जलन थकान की पीड़ा को नष्ट करती है। अलाबू (दूपी, चीया, आक) मल का रेचक, रुख, शीतल और गुढ़ है। चिमंटी (ककड़ी), एवां-रेक भी रेचक हैं। पेठा कद्दू-शारकुक्त, मधुर, अम्ल, लघु, मल मूत्र का रेचक, त्रिदोबनाशक है।

१. कब्बे और पक्के कृष्माण्ड के गुणों में अन्तर हैं। यथा—
"पित्तप्र तेषु कृष्माण्ड बालं मध्यं कफावहम्।
पक्कं लघूष्णं स खारं दीपनं बस्तिशोधनम्॥
सर्वदोषहरं हृष्णम्—॥"

केखर (केंब्रुक कन्द शाक ) और कदम्ब नन्दी मापक ( उन्दी मान-वक ), ऐन्द्रक इन की भाजी स्वच्छ, गुरु, शीतल, कफकारक है। नीका कमळ कवाय रस और रक्त पिचनाशक है। ताळ प्रक्रम्य (ताड का अंकर), खर्जूर, तालगर्य (ताल के सिर की मन्ना) रक्त-पित्त और क्षयरोगनाशक है। तक्ट ( तिरट कन्द ), बिस वा भिस, कमक की दण्डी, लाक कमळ का कन्द, कोंचादन ( इकर कन्द, कमल), कशेरू, श्रंगाटक (सिंचाड़ा) अंकालोक्य ( इस्व उत्पन्नकन्द ), गुर, विष्टम्भि और शीतल हैं। कुमुद ( इवेत कमळ ), उत्पल ( नीला कमल ) फूल और फल समेत शीतल, मधुर, कथाय रस. कफ बाय के प्रकोपक हैं। पुष्कर का बीज कषाय रस. थोड़ा बिष्टरम करने वाखा. रक्तपित्तनाशक. मधर रस और मधुर विपाक है। मुंबातक ( औद्धरपथिक कन्द ) बलकारक, शीतल, गुरु, स्निग्ध, तृप्तिकारक, बृंहण पृष्टि-कारक. वात-पित्तनाशक, मधुर कृष्य है। विदारीकन्द, जीवनीय, बृंहण, कृष्य, स्वर के लिये हितकारी, रसायन में प्रशस्त, बलकारक, मूत्ररेचक, मधुर और sîlतल है। अम्ली कन्द ( आसाम में होता है आंवर जाति का कन्द ) प्रहणी, अर्ज में हितकारी, छत्र, बहुत गरम, कफ-वातनाशक, संग्राह और मदात्यय रोग में प्रशस्त है। सरसों का शाक-त्रिदोषकारक मल-मूत्र का अवरोषक है। पिण्डाल (रतालु) भी इसी प्रकार का है, परन्तु कन्द्र जाति का होने से खाने में अच्छा लगता है। सर्पछत्रक (खुम्बी) को छोड़ कर अन्य सब इस प्रकार की भाजियां खीतल, पीनस रोग को उत्पन्न करने वाली, मधुर गुरु होती हैं। इस प्रकार से पत्ते. कन्द और फलवाला शाकवर्ग समाप्त हुआ ॥ ८७-१२२ ॥

इति शाकवर्गः।

#### **अथ** फलवगः

रुष्णा-दाइ-वर-श्वास-रक्त-पित्त-क्षत-क्षयान् । वातपित्तमुदावत्तं स्वरभेदं मदात्ययम् ॥ १२३ ॥ तिकास्वतामास्यशोषं कासं चाऽऽश् व्यपोद्दति । मृद्धीका बृंद्दणं वृष्या मधुरा स्तिग्धशीतळा ॥ १२४ ॥ मधुरं बृंद्दणं कुष्यं सर्जूरं गुरु शीतळम् । स्रयेऽभिषाते दाद्दे च वातपित्ते च तद्धितम् ॥ १२४ ॥ तर्पणं बृंद्दणं फलगु गुरु विष्टम्मि शीतळम् । पहषकं मधूकं च वातपित्ते च शस्त्यते ॥ १२६ ॥

मधुरं बृंहणं बल्यमाम्रातं तर्पणं गुरु । सस्नेहं ऋष्मछं शीतं वृष्यं विष्टश्य जीर्यति ॥ १२७॥ ताळशस्यानि सिद्धानि नारिकेलफलानि च । बृंहणस्निग्धशीतानि बल्यानि मधराणि च ॥ १२०॥ मध्राम्लकषायं च विष्टम्मि गुरु शीतलम्। पिराश्लेष्मकरं भन्यं ब्राह् वक्त्रविशोधनम् ॥ १२९ ॥ अम्लं परूषकं द्राक्षा बदराण्यारुकाणि च । पित्ता-ऋडम-प्रकोपीणि कर्कन्धुळकुचान्यपि ॥ १३० ॥ नात्युष्णं गुरु संपकं स्वादुप्रायं मुखप्रियम् । बृहुणं जीर्येति क्षिप्रं नातिदोषळमारुकम् ॥ १३१ ॥ द्विविधं शीतमुष्णं च मध्रं चाम्लमेव च। गुरु पारावतं ज्ञेंयमरुच्यत्यग्निनाज्ञनम् ॥ १३२ ॥ भव्यादल्पान्तरगुणं काश्मर्यफल्रमुच्यते । तथैवाल्पान्तरगुणं तुद्मम्खपरूषकात् ॥ १३३ ॥ कषायमधुरं टङ्कं वातळं गुरु शीतलम्। कपित्थं विषकण्ठध्नमामं संप्राहि वातलम् ॥ १३४ ॥ मधुराम्छकषायत्वात्सौगन्ध्याच रुचिप्रदम्। तदेव पक्षं दोषध्नं विषध्नं प्राहि गुर्विप ॥ १३५ ॥ बिल्वं तु दुर्जरं सिद्धं दोषछं पृतिमारुतम्। स्निग्धोष्णतीक्ष्णं तद्वाळं दीपनं कफवातजित् ॥ १३६ ॥ वातिपत्तकरं बालमापूर्णं वित्तवर्धनम्। पक्तमाम्रं जयेद्वायं मांसशुक्रबलप्रदम् ॥ १३७॥ कषायमधुरप्रायं गुरु विष्टम्भि शीतलम् । जाम्बवं कफपिसाध्नं प्राहि वातकरं परम् ॥ १३८ ॥ मधुरं बदरं स्निग्धं भेदनं वातपिशाजित्। तब्बुष्कं कफबातव्नं पिसे न च विरुध्यते ॥ १३६॥ कवायमधुरं शीतं प्राह् सिम्बितिकाफलम्। गाङ्कोरकं करीरं च विम्बीतीदनधन्वनम् ॥ १४० ॥ मधुरं सकवायं च शीतं पित्तकफापहम्। संपद्धं पनसं मोचं राजादनफळानि च ॥ १४१ ॥ स्कृत्नि सक्यायाणि स्निग्यक्षीतन्त्रकृषि च ।

क्षायविश्वदत्वाच सौगन्ध्याच रुचिप्रदम् ॥ १४२ ॥ अवदंशक्षमं रुक्षं वातलं छवलीफलम् । नीपं समार्गकं पीखु तुणशून्यं विकङ्कतम् ॥ १४३ ॥ प्राचीनामळकं चैव दोषध्ने गरहारि च। पेङ्गदं तिक्तमधुरं स्निग्धोष्णं कफवातजित् ॥ १४४ ॥ तिन्दुकं कफपित्ताहनं कषायमधुरं लघु । विद्यादामलके सर्वान् रसाँख्यवणवर्जितान् ॥ १४४ ॥ स्वेद-मेदः-कफोत्क्छेद-पित्तरोग-विनाशनम्। रूक्षं स्वादु कषायाम्छं कफपिराहरं परम् ॥ १४६ ॥ रसासृङ्-मांस-मेदो-जान्दोषान् इन्ति बिभीतकम्। स्वरभेद-कफोल्क्छेद-पित्तारोग-विनाशनम् । अम्लं कषायमधुरं वातव्नं माहि दीपनम् ॥ १४०॥ स्निग्धोष्णं दार्डिमं हृद्यं कफिपत्ताविरोधि च। रूक्षाम्लं दाडिमं यत्तु तत्पित्तानिळकोपनम् ॥ १४८॥ मधुरं पित्तनुत्तेषां तद्धि दाडिममुत्तमम्। बृक्षाम्लं प्राहि रूक्षोष्णं वातरलेष्मणि शस्यते ॥ १४६ ॥ अम्छिकायाः फलं पकं तस्मादल्पान्तरं गुणैः । गुणैस्तेरेव संयुक्तं भेदनं त्वम्छवेतसम् ॥ १५० ॥ श्लेऽरुची विबन्धे च मन्देऽप्री मद्यविक्छवे । हिकाकासे च श्वासे च वम्यां वर्चोगदेषु च ॥ १५१ ॥ वातश्लेष्मसमुत्थेषु सर्वेष्वेतेषु दिश्यते । केशरं मातुलुङ्गस्य छघु शीतमतोऽन्यथा ।। १५२ ॥ गुर्बी स्वगस्य कटुका मारुतस्य च नाशिनी। रोचनो दीपनो हुँचः सुगन्धिस्वग्विवर्जितः ॥ १४३ ॥ कर्चूरः कफवातघ्नः श्वासिकार्शसां हितः। मधुरं किंचिदम्छं च हृद्यं भक्तप्ररोचनम् ॥ १४४ ॥ दुर्जरं वातशमनं नागरङ्गफलं गुरु। बातामाभिषुकाक्षोट-मक्छक-निकोकचाः ॥ १५५ ॥ गुरूष्णस्निग्धमधुराः सोहमाणा बळपदाः । बातच्ना बृंहणा बृष्याः कफपित्ताभिवर्धनाः ॥ १५६ ॥

१. शताहकं, शताह्यकमिति च पाठौ ।

पियाखमेवां सहसं विद्यादीष्ण्यं विना गुणैः ।
स्रोध्मत्यं मधुरं शीतं स्रोधमातकफ्तं गुरु ॥ १४० ॥
स्रोधमत्यं गुरु विद्यम्म चाङ्कोटफळमिनिजित् ।
गुरुष्णं मधुरं रुक्षं ' केशम्नं च शमीफलम् ॥ १४८ ॥
विद्यम्मयति कारञ्जं पित्तर्रुकेमाविरोधि च ।
आम्रातकं दन्तराठमम्यं सकरमर्दकम् ॥ १४८ ॥
रक्तपित्तकरं विद्यादेशवतकमेव च ।
वातकं देपनं चैव वार्ताकं कटुतिककम् ॥ १६० ॥
वातकं कफित्तकां विद्यादेपटकीफळम् ॥ १६० ॥
पत्तर्रुकेमम्बम्यं च वातकं चाक्षिकीफलम् ॥ १६१ ॥
मधुराण्यनुपाकीनि वातिपत्तह्रराणि च ।
अञ्चतत्थोदुम्बर-प्ळक्ष-स्यप्रोधानां फळानि च ॥ १६२ ॥
कषायमधुराम्लानि वातळानि गुरुणि च ।
अञ्चातकारथ्यग्निसमं त्वङ्मांसं स्वादु शोतळम् ।
पञ्चमः फळवर्गोऽयमुक्तः प्रायोपयोगिकः ॥ १६३ ॥

फलवर्ग—पकी हुई किश्रमिश प्याम, जलन, ज्वर, श्वास, रह-पिस, उरः-खत, खन, वानिपत, उदावर्स, स्वरमेद, मदास्यय, युल की कहुता युलश्रोष और और कास को शोध नष्ट करती है। यह बृंदणी पुष्टिकारक, बृध्य, मचुर, स्निग्व श्रीतल है। खन्द्र-मधुर, पुष्टिकारक, शुक्रवर्षक, गुरु शोतल, खन, चोट लगने, जलन और वात-पिस रोग में दिनकारों है। फलगु (अंजोर), दुसिकारक, बृंदण, गुरु, विष्टम्मी और शोतल है। फालग और महुवा वात-पिस रोग में उत्तम है। आझात (आमहा) मधुर, पुष्टिकारक, वलकारक, दुसिकारक, गुरु, स्निग्न, कफकारक, शोतल, बृध्य और पेट में अफ़ारा करताहै। तालके फल (ताक्फल) और पका हुआ नारियल बृंदण, स्निग्न, शीतल, ब्लकारक और मधुर होते हैं।

मन्य (कमरख) मधुर, अम्कक्षाय, विद्यमि, गुह, घोतळ, विश्वकेष्म-कारक, स्तम्मक और मुख को घोषन करता है। खद्दा फाळवा, द्राखा, साडी के बेर, आहरू (आहु या आछुडुवारा), ये वित्तकफ को कृषित करने वाळे हैं। इसी प्रकार बेर और ककुच (ज्यों), मी वित्त-कफकोनक हैं। आहरू (आछु-बुखारा) बहुत गरम नहीं, स्वादुमधुर और खाने में स्वादिह, बंदण पुष्टिकारक,

१. बीत्र इति च पाठः।

ं अर् २७

जल्दी पच जाता है. बहुत अधिक दोशों को नहीं बढाता। पाराबल (कामकप में प्रतिद्व है ) दो प्रकार का है । मध्र और अन्छ । इनमें मध्र श्रीतक और अम्ब. उच्च गुर. अरुचि और अग्नि की तीक्ष्मता की नाश करता है।

काइमरी ( गम्भारी ) का फल लगभग कमरल के फल के समान है, इसी प्रकार खड़े फालसे के समान तद ( औत्तरपथिक शहतूत ) भी है। टंक का फड कवाय मधर, बातल, गुरु और शीतल है। कच्चा कैय कण्ड (स्वर) को नाश करने वाला ( स्वर बिठानेवाला ), विषनाशक, आम का संप्राहक, बायुकारक है। पका हुआ कैथ मधर अम्लक्ष्याय रस एवं सगन्वित होने से खाने में रुचिकर और अच्छी तरह पक जाने पर दोषनाशक, विषनाशक, संग्राही और गुरु है। पका हुआ बेळ पचने में दुर्जर, दोषकारक, बहुत दुर्गन्ययुक्त वाय पैदा करने वाला है। कच्चा बेल स्निग्ध, उष्ण, तीक्ष्ण, अग्निदीपक, कफ-बायुनाशक है। कञ्चा आम (गुठली बैठने से पहिले) रक्तपित्तकारक, पित्तका-रक है। पकने पर आम वायनाशक, मांस शक्त और बलवर्डक है। पका हुआ जामन क्याय मध्य रस. गुरु विष्टम्भी, शीतल, कफ-पिशनाशक संबाही और वायकारक है। बेर-मधर, स्निग्ध, रेचक, वात-पित्तनाशक है, खुला बेर इफ-बातनाइक और पित्त के लिये अविरोधी है, पित्त का प्रकीप नहीं करता । सिञ्चितिका (सेव, सफरज़ंद ) कवाय, मधुररस, शीतल, संग्राही है। गंगेरन ( नागबला ) और करीर (करींदा), कन्दरी, तोदन और धाय के फल मधर-कषाय, शीतल, पित्त-कफनाशक हैं। पका हुआ कटहरू, केला और राजादन ( जिरनी ) स्वादु, कषाय, हिनग्ध, शीतल, गुरु हैं।

स्वकी का फल ( हरफारेवड़ी ) कवाय और विश्वद एवं सुगन्वित होने से रुचिकर इ.स. वायुकारक तथा अवदंशक्षम ( इस फलको खाकर दसरे वस्तुओं में रुचि होती ) है, नीप ( कदम्ब ), शताहक ( शरका ), पील, तुणश्चन्य ( केतकी फल ), विकक्कत, प्राचीन आमलक, दोषनाशक और विषनाशक हैं। इंगड (डिंगोड ) का फल तिक्त मध्र स्निग्ध, उष्ण और कफवातनाशक है । तिन्द्रक-फक ( तेन्द्र ), कफ-पित्तनाशक कवाय, मधुर और छध है। आंबळे में लवण रस को छोडकर और सब रस हैं और स्वेद मेद.कफ. उत्क्रोद (वमन की रुचि) और पित्त के रोगों को नष्ट करता है, रूख, स्वाद्र, कवाय, अम्छ, कफ-पित्तना-शक है। विभीतक ( बहेका ), रस, रहा, मांस, मेदजन्य रोगों को नष्ट करती है स्वर मेद. कफ के उत्क्रेद. तथा पित्त रोग नाकक है। खड़ा अनार कवाय. मधुर, वातनाशक, संग्राही, अभिदीपक, स्निग्ध और उष्ण है, तथा हृदय के

क्रिये रुचिकर कफिएस का अविरोधी (प्रकारक नहीं) कक्ष है। मीठा अनार पिसानाग्रक है इन सब में खड़ा अनार श्रेष्ठ है।

हुआस्क (कोकम) संप्राही, रूखं, उण्ण, वात-कक्त में प्रशस्त है। अध्किका (इसकी) का फक पकने पर लगभग कोकम के समान गुणवाला होता है। सम्लेबेतस का गुण भी इसी प्रकार है, परन्तु रेचक है। मातुर्लंग (विजीये निम्यू) का केशर शूल, अक्षित, विवन्त्र, मन्दारिन, मदास्यम, हिका, कास, श्वास, वमन, मल सम्बन्धी रोगों में और तथा वातकफ कम्य रोगों में प्रशस्त और लग्न है। इसकी छाल, गिरी आदि गुरु और वात-प्रकोषक है।

विना छाल का कचूर रोचक, अग्निरीपक, हृदय के लिये हितकारी, युगन्थित, कफ-नातनाशक, श्वास, हिचकी और अर्थ रोग में हितकारी है। नारंगी का फल—मधुर, कुछ खटा, हछ, खाने में विचकर, पचने में दुर्जर, वातनाशक और गुक है। बादाम, अग्नियुक् ( पिस्ता ), अखरोट, मक्कक, निकोन, गुरु, उष्ण स्निग्ध, मधुर, शक्तिवर्धक, वायुनाशक, पुष्टिदायक और कफ-पित्त को बहुाने वाछा है। इनमें पियाल के गुण भी इसी के समान हैं, परन्तु वह उष्ण नहीं है। अर्थमातक (लस्ड़े) का फल कफकारक, मधुर, श्वीतल, गुरु है। अफोटक का फल कफकारक, गुरु, विष्ट भी और अग्निनाशक है। श्रमी ( जंडी ) का फल गुरु, उष्ण, मधुर, श्वीतल और वालों का नाशकारक है। करंज का फल विष्टम्मी और वात-कफ के लिये अविरोधी है।

आम्रातक, दन्तघट (निम्बू, खद्दा), करींदा और ऐरावत ये रक्त-पित्तनाथक हैं। वार्ताक, वातनाथक, अग्निदीपक, कटुतिक रख है। पित्तपापडे का फळ वायुकारक और कफ-पित्तनाथक है। आखिकी-फळ पित्त-कफनाथक, खद्दा और वायुकारक है। पीपळ, गूळर, पिळखन, वह इनके फळ पकने पर मधुर और वात-पित्तनाथक हैं। कच्चे फळ कथाय मधुर, अम्ळ, वायुकारक और गुक हैं। भिळावे का फळ अग्नि के समान (छळे डाळने वाळा) है, भिळावे की छाळ, मजा स्वादु, शीतळ है। इस प्रकार से उपयोगी पांचवां फळवर्ग भी कह दिवा है॥ १२३-१६३॥

इति फळवर्गः।

अथ हरितवर्गः । रोचनं दीवनं दृष्यमार्द्रकं विश्वमेषज्ञम् । वातम्हेकाविकम्बेषु रक्तस्वोपदिङ्वते ॥ १६७ ॥ रोचनो दीपनस्तीक्ष्णः सुगन्धिर्मुसक्षेत्रोधनः । जम्बीरः कफवातव्नः कृमिव्नो भुक्तपाचनः ॥ १६४ ॥ बालं दोषहरं, द्धं त्रिदोषं, मारुतापहम्। स्निग्धसिद्धं, विशुष्कं तु मृत्वकं कफवातजित् ॥ १६६ ॥ हिका-कास-विष-इबास-पाइवे-शुळ-विनाशनः । पित्तकृत्कफवातघ्रः सुरसः पृतिगन्धहा ॥ १६७॥ यबानी चार्जकश्चैव शिमशालेयमृष्टकम् । हृशान्यास्वादनीयानि पित्तमुत्क्छेशयन्ति च ॥ १६०॥ गण्डीरो जलविष्पल्यस्तुम्बुरुः शृङ्गवेरिका । तीक्ष्णोष्ण-कटु-रूझाणि कफवातहराणि च ॥ १६८ ॥ पंस्त्वघः कटरूक्षोष्णो भस्तुणो वक्त्रशोधनः। खराञ्चा कफवातन्नी बस्तिरोगरुजापहा ॥ १७० ॥ धान्यकं चाजगन्धा च सुमुखाश्चेति रोचनाः। सुगन्धना नातिकदुका दोषानुत्क्छेशयन्ति च ॥ १७१ ॥ माही गुखनकर्स्ताक्ष्णो वातश्लेष्मार्शसां हितः। स्वेदनेऽभ्यवहार्ये च योजयेत्तमपित्तिनाम् ॥ १७२ ॥ रुडेब्मडो मारुतव्नश्च प्राण्डुने च पित्तनुत्। बाहारयोगी बल्यश्च गुरुर्वृष्योऽथ रोचनः ॥ १७३ ॥ क्रमि-क्रष्ठ-किलासच्ना वातच्नो गुल्मनाशनः। स्तिग्धञ्चोष्णञ्च वृष्यञ्च लश्चनः कटुको गुरुः ॥ १७४ ॥ शब्काणि कफवातव्नान्येतान्येषां फलानि च। हरितानामयं चैषां षष्टो बर्गः समाप्यते ॥ १७४ ॥

हितवर्ग — आर्ट्रक (अदरक) रोचक, अमिरीयक, वीर्यवर्धक है। इस का रस वात-कफजन्य अवरोधों में गुणकारी है। नीम्बू, विवकारक, दीपक, तीक्ष. युगन्थित, मुख को साफ करने वाला, कफ-वातनाशक, क्रमिनाशक और अन्न का पाचक है। कच्ची मूली दोवनाशक है और बढ़ने पर (पक-जाने पर) त्रिदोषकारक है, स्निग्व और सिद्ध (पकाई हुई) मूळी वासु नाशक, सुखी मूळी कफ-वातनाशक है । तुलसी—हिचकी, कास, विष, स्वास, पाइवेश्क का नाश करती तथा पिचकारक, कफ- वायुनाशक एवं शरीर तथा

<sup>(</sup>१. मूडी—याबदि चाव्यक्तरसम्बितानि, ननप्रकटानि च मूडकानि ।) ताबरुड्यु दीपनानि पितानिकस्टेम्पक्सिन चैव ॥

अब के दुर्गन्य को नष्ट करती है। अजवायन, अर्थक (अजवका), योमा-अन, शालेयमुष्टक और राई ये हृदय को प्रिय और स्वादिष्ट तया पिचवर्षक हैं। गण्डीर (बाल और रवेत मेद से दो प्रकार का है, यहां पर लाल का महण है और रवेत को शाकवर्ग में कह दिया है), जल पिप्पली, तुम्बद, गोजिह्ना (गाजवां) ये तीक्ष्ण, उष्ण, कद्व, रूख, कफ-वायुनाशक हैं। मूस्तुण (गन्ब-तृष ), पुरुषत्वनाशक, कद्व, रूख, उष्ण और मुख का शोषक है। खराक्वा (कालाजीरा) कफ-वातनाशक, बहितरोग और वहितश्लाशक है।

धनिया, अजवायन, सुनुखा (तुल्ली मेद ), रोचक, सुगन्धि बहुत कहु नहीं और दोषों को उत्तेजित करते हैं। गाजर ( गुञ्जन ) या शल्कम संमाही, तीक्ष्ण, वात-कफ अर्थ रोग में हितकारी, स्वेदन कार्य में हितकारी है, इवका उपयोग पित्त जहां न बहा हो वहां पर करना चाहिये। पलाण्ड (प्याच ) कफकारक, वायुनाशक है, परन्तु पित्त नाशक नहीं है, मोजन में उपयोगी, बल्कारक, गुरू, हृष्य और विकार है। बहुतन कृमि, कुछ, किलास रोग-नाशक, वायुनाशक, गुरूमनाशक, सिनग्ध और उष्ण, वीर्यवर्षक, कहु, और गुरू है। ये सब सुले होने पर तथा इनके फल कफ-वायु नाशक हैं। यह खट्टा हिरतवर्ग समाप्त हुआ। इस्तिवर्ग की वस्तुवें मायः हरी कच्ची ही बरती जाती हैं; इस लिये इसे हरितवर्ग कहते हैं—जैसे आजकल सलाद, प्याज टमाटर कच्चे लाने का रिवाज़ है।। १६४-१७५॥

इति इरितवर्गः।

अथ मदावर्गः ।
प्रकृत्या मदामस्कोष्णमस्यं चोक्तं विपाकतः ।
सर्वे सामान्यतस्तस्य विरोष उपदेक्ष्यते ॥ १७६ ॥
करानां सक्तमृत्राणां महण्यरोंविकारिणाम् ।
सुरा प्रशस्ता वातन्नी स्तन्यरक्तक्षयेषु च ॥ १७० ॥
दिका-धास-प्रतिश्याय-कास-वर्चो महाठचौ ।
वम्यानाहविवन्षेषु वातन्नी मदिरा हिता ॥ १७० ॥
स्क-भवाहिकाटोप-कफ-वातार्शसां हितः ।
वगको नाहिकसोष्णः शोफन्नो भुक्तपावनः ॥ १७४ ॥
सोकारों-महणीदोष-पाण्डरोगाहिवक्तरान् ।
दन्त्यरिष्टः कफकृतान् रोगान् रोचनवीपनः ॥ १०० ॥

मुखप्रियः सुखमदः सुगन्धिर्वस्तिरोगन्तः। **धारणीयः परिणतो हचो वर्ण्यम सार्करः ॥ १**=१ ॥ रोचनो दीपनो इद्यः शोषशोफार्शसा हितः। स्नेह-ऋष्म-विकारहो वर्ण्यः पकरसो मतः ॥ १८२ ॥ जरणीयो विषम्बद्धाः स्वरवर्णविञोधनः । कर्षणः शीतरसिको हितः शोफोदरार्शसाम् ॥ १८३॥ सष्ट्रीयस्त्रप्रकटातो गौडस्तर्पणदीपनः । पाण्डरोगत्रणहिता दीपनी चाक्षिकी मता॥ १८४॥ सुरासवस्तीत्रमदो वातन्नो वदनप्रियः। धातस्याभिषुतो हृद्यो रूक्षो रोचनदीपनः। माध्वीकवन्न चात्युष्णो मृद्वीकेश्वरसासवः ॥ १८६ ॥ रोचनं दीपनं हृद्यं बल्यं पित्ताविरोधि च। विवन्धन्नं कफ्रांच मधु लब्बल्पमारुतम् ॥ १८७॥ सुरा समण्डा रूझोच्णा यवानां वातिपत्तछा। गर्बी जीर्यति विष्टश्य रहेष्मछा तु मधूछिका ॥१८८॥ दीपनं जरणीयं च त्याण्डुकृमिरागनुत्। प्रहण्यशों हितं भेदि सौबीरकतुषोदकम् ॥ १८६॥ दाहच्चरापहं स्पर्शात्पानाद्वातकफापहम् । विवन्धन्नमविस्रंसि दीपनं चाम्छकाञ्चिकम् ॥ १६० ॥ प्रायशोऽभिनवं मद्यं गुरु दोषसमीरणम् । स्रोतसां शोधनं जीर्णं दीपनं छघु रोचनम् ॥ १६१ ॥ हर्षणं प्रीणनं बल्यं भय-शोक श्रमापहम् । प्रागल्ड्य-बीर्य-प्रतिभा-तृष्टि-पृष्टि-बळ-प्रदम् ॥ १६२ ॥ सास्विकैविधिवयुक्त्या पीतं स्यादमृतं यथा। बर्गोऽयं सप्तमो मचमधिकृत्य प्रकीर्तितः ॥ १९३ ॥

सञ्चर्या—स्वभाव से मद्य लहा, उष्ण है, वह रत में अस्छ नहीं, विपाक में अस्क है। पीने पर दांत खटे होजाते हैं, मुख से खाव होता है हसकिये अस्क है। यह बात सब मधों में समान है, विशोध कर से आगें कहते हैं— • द्वरा (अनुद्शतमध्य) कृश पुरुषों के किये, मूत्र कक जाने पर, प्रहणी, अर्थ-

१. मद्य-सर्वेषां मदामम्बनामुपर्युपरि वर्राते ॥सु०॥

रोग में हितकारी, वायुनाशक तथा स्तन्य (दूच ) और रक्तवय में उपकारी है। मदिरा ( सरामण्ड ) हिचकी, श्वास, प्रतिश्वाय, कास, महाबरोध, अवचि, बमन. अफ़ारा. विबन्ध में डितकारी एवं वायनाशक है। जगळ ( अब से बनी सरा ) शक, प्रवाहिका, अफारा, कफ-वाय और अर्शरोग में हितकारी संग्राही. रुख, उष्ण, शोफनाशक और अन को पचाने वाली है। अरिष्ट ( औषध काय से सम्पादित ) शोष, अर्थ, ग्रहणी, पाण्ड, अरुचि, ज्वर एवं कफजन्य रोगों को नष्ट करता है. रोचक और अग्रिवर्धक है। शार्कर ( शर्करा का प्राकृतिक आसन ) खाने में प्रिय. सुखपूर्वक नशा करने वाढा, सुगन्वित, बस्तिग्रेगनाशक जीर्ण होकर पचने वाला. हृदय को प्रिय. वर्ण, कान्तिकारक है। पक्क रस ( गन्ने के रस को पका कर बनाने पर ) रोचक. अग्रिदीपक, हव. शोष, शोफ. अर्श रोग में हितकारी स्तेत रहेया के रोगों का नाशक और कान्तिकारक है। शीत रस ( गम्ने के अपक रस से बनाया ) लाघवकारक, विवन्धनाशक, स्वर वर्ण को साफ करने वाला, लेखन, शोफ, उदर, अर्थ रोग में हितकारी है। गौड ( गुड़ से बना ) मद्य रेचक, बाय का अनुलोमक, तृतिकारक और अभिवर्धक है। बहेडे का मद्य पाण्डरोग, ज्रण में हितकारी और दीपक है। सरासव (सुरा को ही पानी के स्थान पर जहां व्यवहार करें ) तीत्र मदकारी. बाय-नाशक, मख और शरीर के लिये प्रिय है । महचे के फुलों से बना आसव छेदक और तीक्ष्ण है. मैरेय मधर और गुरु है। धाय के फूढ़ों से बना आखब हुदा. रूख, रोचक और दीपक है। मृदीका रस और गन्ने के रस को मिळाकर तैयार किया हुआ आसव माध्वीक से बने आसव के समाम गरम नहीं, रोचक, दीपक, द्वा. बळकर और पिश के लिये अविरोधी है। मध् प्रधान आसव विबन्धना-शक, कफनाशक, लघु और थोड़ी वायुकारक है। मण्ड के साथ सुरा ( यव-तण्डलों से बनी ) रुख, उष्ण, वात-पित्तकारक है। मधूलक (गेहूँ से बनी मद्य) गढ. पेट में अफारा करके जीर्ण होती है. कफकारक है । घान्य-द्रष से बनी कांजी दीपक, लघु, हृदय पांडु, कृमि, रोगनाशक, प्रहणी, अर्शरोग में हितकारी और रेचक है। खट्टी कांजों के पीने से दाह, ज्वर नष्ट होता है, बात-क क-नाहाइ, विवन्धनाहाइ, अविशंसी, दीपक है। नवीन मद्य प्रायः गुरु और दोव प्रकोपक होता है। पुराना र मद्य स्रोतों का शोधक, दीपक, छप्त, विवदर, हवीं-

१. मैरेय-- 'आसवस्य सरावाश ह्योरेकन्न भाजने । सन्धानं तद् विजानीयात् मैरेयम्ममयाश्रयम् ॥

२. एक वर्ष के पीछे धराब पुरानी मानी जाती है।

रवादक, पुष्टिदायक, बळकारक, मय, बोक, अम को सिटाने वाका है। सास्त्रिक विचित्र्वक सेवन किया हुआ मध अमृत के समान होता है, यह मध अस्यन्त वीर्यप्रद, प्रतिमा, प्रसन्ता, पुष्टिबळ को देता है। यह सातवा मखवर्ग समास हुआ।। १७६-१६३॥

इति मद्यवर्गः।

अथ जलवर्गः।

जलमेकविधं सर्वं पतत्येन्द्रं नमस्तलात् । तत्पतत्पतितं चैव देशकाळावपेक्षते ॥ १८४ ॥ स्वात्पतत्सोमवाञ्वकैः स्पृष्टं कालानुवर्तिभिः। शीतं शुचि शिवं मृष्टं विमलं लघु षड्गुणम्। प्रकृत्या दिव्यमुदकं, भ्रष्टं पात्रमपेक्षते । १६६॥ इवेते कषायं भवति पाण्डुरे चैव तिक्तकम्। कपिछे क्षारसंसष्टमूषरे छवणान्वितम्। कट्र पर्वतिविस्तारे मधुरं कृष्णमृत्तिके ॥ १६७ ॥ एतत्वाड्गुण्यमाख्यातं महीस्थस्य जलस्य हि । त्रथाऽज्यक्तरसं विद्यादैन्द्रं कारं हिमं च यत्।। १६८ ॥ यदन्तरीक्षात्पततीन्द्रमृष्टं चोक्तैश्च पात्रैः परिगृद्यतेऽस्मः। सहैन्द्रमित्येव वदन्ति धीरा नरेन्द्रपेयं सत्तिलं प्रधानम् ॥.१६६॥ ऋतावृताविह ख्याताः सर्व एवाम्भसो गुणाः। ईषत्कषायमधुरं सुसूद्ध्यं विशदं छघु ॥ २०० ॥ अरुक्षमनभिष्यन्दि सर्वं पानीयमुत्तमम्। मुर्विभिष्यन्दि पानीयं वार्षिकं मधुरं नवम् ॥ २०१ ॥ तुन् छव्वनभिष्यन्दि प्रायः शरदि वर्षति । तत्तु ये सुकुमाराः स्युः स्निग्धभृ यिष्ठभोजनाः ॥ २०२ ॥ तेषा भोज्ये च भक्ष्ये च लेह्ये पेये च शस्यते। हेमन्ते सिळळं स्निधं वृष्यं बलहितं गुरु ॥ २०३ ॥ किंचित्ततो स्वतरं शिशिरे कफवातजित्। कषायमधुरं रूक्षं विद्याद्वासन्तिकं जलम् ॥ २०४ ॥ ग्रेडिमकं त्वनभिष्यन्दि रूपमित्येष निश्चयः। विभानतेषु त कालेषु यस्त्रयच्छन्ति तोयदाः ॥ २०५ ॥

सकिछं तन् दोषाय युष्यते नात्र संरायः। राजमी राजमात्रेश्च सुकुमारेश्च मानवेः॥ २०६॥ संप्रहीताः शरद्यापः प्रयोक्तव्या विशेषतः। नद्यः पाषाण-विच्छिन्न-विश्वच्याभिहतोद्काः ॥ २०७ ॥ हिमवत्त्रभवाः पथ्याः पुण्या देवविसेविताः । नद्यः पाषाण-सिकतावाहिन्यो विमळोदकाः ॥ २०८ ॥ मळयप्रभवा याश्च जलं तास्वमृतोपमम् । पश्चिमाभिमुखा याश्च पथ्यास्ता निर्मखोदकाः॥ २०६॥ प्रायो मृदुवहा गुन्यों याश्च पूर्वसमुद्रगाः। पारियात्रभवा याश्च विन्ध्यसद्यभवाश्च याः ॥ २१०॥ शिरोहद्रोगकुष्ठानां ता हेतः ऋीपदस्य च । बसुधा-कीट-सर्पासु-मळ-संदूषितोदकाः ॥ २११ ॥ वर्षाजळवहा नद्यः सर्वदोषसमीरणाः। वापी-कूप-तडागोत्स-सरः-प्रस्नवणादिषु ॥ २१२ ॥ आनुपशैलधन्वानां गुणदोषैविभावयेत्। पिच्छिलं क्मिछं कि मं पर्णशैवाछकर्दमैः ॥ २१३ ॥ विवर्ण विरसं सान्द्र दुर्गन्धि न हितं जलम्। विस्नं त्रिदोषं छवणमम्बु यद्वरुणाखयम् ॥ २१४ ॥ इत्यम्बुवर्गः प्रोक्तोऽयमष्टमः सुविनिश्चितः। जलवर्गः समृहिष्टो मानवानां सुखप्रदः ॥ २१४ ॥

सम्पूर्ण पानी एक प्रकार का है। यह पानी बरसात के रूप में आकाश से गिरता है। यह गिरता हुआ, और गिरकर, [गुण-दोष के लिये ] देश, अस्य की अपेखा करता है। आकाश से गिरता हुआ पानी श्रद्ध के अनुसार सूर्य, चन्द्रमा और वायु (आकाश में स्थित धूलि, तथा सुद्ध के अनुसार प्रमाणुओं से मिलकर ) तथा भूमि के उपपर गिर कर उस श्रद्ध के अनुसार भूमि की शीतलता, उध्यामा, निनम्बता, रूखता आदि के सम्बन्ध होने पर उसी गुण बाला हो जाता है। आकाश से गिरता हुआ पानी स्वमाव से शीतल, प्रवित्र, कल्याणकारी, स्वादिष्ठ, स्वच्छ, हस्का—इन छः गुणों बाला है। नीचे मूमि पर गिरकर पात्र की अपेखा से गुण बाला बन जाता है। इसेत मूमि पर गिरके से पानी स्वीता, पाण्डुर जमीन में तिक; कियल मूमि खर्मात खारिमित्रत (असर में) नमकीन; पहाड़ की मूमि पर कह और काली मूमि में महुर हो

जाता है। भूमि का जब इन छः गुजो बाका होता है। बरसात का पानी, बर्फ का पानी और कार अर्थात ओड़े के पानी में कोई रस व्यक्त नहीं होता। आकाश से गिरते हुए पानी को नदी आदि स्थानों के अतिरिक्त. किसी ब्रह पात्र में एकत्र कर किया जाय तो इसे बरसात का पानी कहते हैं। यह पानी राजाओं के पीने योग्य है। ऋतु-ऋतु के अनुसार बरसात के पानी में गुण होते हैं। जो पानी थोड़ा कथाय, मधर, पतला ( सक्ष्म ), स्वच्छ, लघ, शहरत अनमिष्यन्दि, कफ न करे, वह पानी उत्तम समझना चाहिये । बरसात का नया पानी गुरु, अभिष्यन्दि और मधुर रस होता है। शरद ऋतु में बरबात का पानी बहुत स्वच्छ, छ्छू अनिमध्यन्दि कफ नहीं करने वाला होता है। यह पानी सकमार, एवं विशेषतः स्निग्ध एवं बहुत भोजन खाने वाळे पुरुषों के भोजन में. भक्षण ( दांत से काट कर खाने की वस्तओं ) में. पीने और चाटने में भी प्रशस्त है । हेमन्त ऋत में बरसात का पानी हिनग्व, वीर्यवर्धक, बख-कारक. गरु है । शिशिर ऋत में बरसात का और हेमन्त ऋत के पानी से कुछ हलका एवं कफ-बातनाशक होता है। वसन्त ऋत में बरसात का पानी कवाय. मध्र रस और रूख होता है। ग्रीष्म ऋत में बरसात का पानी कफनाशक और रूख होता है. विम्नान्त अर्थात बरसात के दिनों में बादलों से जो पानी गिरता है वह निश्चित रूप में दोषकारक होता है। राजाओं, श्रीमन्तों, रईसों तथा सुकुमार पुरुषों को चाहिये कि वे शरद ऋतु में बरसात के पानी को इकड़ा करलें और सारे साळ इसीका उपयोग करें।

हिमाळय से उत्थल निर्देशों का पानी परवरों की टक्कर के कारण मये जाने से निर्दोष, पय्यकारी, पुण्य है। इनकी देवता व श्रृषि सेवन करते थे, ये अिंत पुण्यकारी है। मळ्याचळ पर्वत से उत्सल निर्देशों का पानी परवर, रेतीळी मूमि में वहने से स्वच्छ हो जाता है। इन का जळ मी अपन्त के समान है। पिक्स समुद्र में गिरने वाळी निर्देशों प्यथकारी एवं स्वच्छ पानी वाळी हैं। पूर्वीय समुद्र में गिरने वाळी निर्देशों घीरे चोर चळती हैं और गुरु पानी वाळी हैं। पारियाच पर्वत से उत्सल होनेवाळी, विश्वयाचळ एवं सम्राद्रि के प्रहाड़ों से उत्सल निर्देशों शिरोरोग, इदयरोग, कुष्ट और इळीपद रोग को उत्सल्म करती हैं।

बरसात का पानी, मिटी, कृमि, कीट, तर्प, चूहा आदि के मधों से बूचित हो कर नदियों में जाकर मिळता है, इसिक्ष्ये सब नदियों का पानी बूचित सेवा है इसिक्ष्ये इस ऋष्ठ में नदियों का पानी दोष बढ़ाने वाला होता है। सक्ता, २३

क्वा, तकाग, चरमा, सरोवर, शरना आदि का मानी आनूप, पर्वत, और धन्वन अर्थात् जांगढ देश के गुण-दोषों के अनुसार समझना चाहिये । जो पानी पिन्छित ( चिकास ), किमियुक क्रिज, परे, सरवाड अथवा कीचड़ से मिळा, जिस पानी का रंग बदळ गया हो, रस बिगड़ गया हो, सान्द्र ( तरक न हो, गादा हो ), दुर्गन्य युक्त हो, वह जब दितकारो नहीं है । समुद्र का पानी विश्व (आमगन्धी ) तानी दोषों को करने वाला; नमकान होता है। इतकिये नहीं पीना चाहिये।यह आठवां जलवर्ग समाप्त हुआ।। १९४-२१५॥ इति जळवर्गः।

## अथ दुग्धवर्गः।

रबादु शीतं मृदु स्निग्धं बह्ळं ऋष्ट्णपिष्ठिळ्ळम् । शुक्त मन्दं प्रसन्नं च गव्यं दशगुणे पयः ॥ २१६ ॥ तदेवंगुणमेवोजः सामान्यादभिवर्धयेन्। प्रवरं जीवनीयानां क्षीरमुक्तं रसायनम् ॥ २१७ ॥ महिषीणां गुरुतरं गव्याच्छीततरं पयः। स्नेहाऽन्यूनमनिद्राय हतमत्यप्रये च तत् ॥ २१०॥ रूक्षाच्यां स्वीरमुष्ट्रीणामीषत्सळ त्रणं छघु । शस्तं वात-ककानाह-कृमि-शाकादरार्शसाम् ॥ २ १ ह ॥ बस्यं स्थेर्यकरं सर्वमुख्णं चैकशकं पयः। साम्छं सळवणं रूक्षं शालावातद्दरं छघ् ॥ २२० ॥ छागं काषयमधुरं शीतं प्राहि पयो छघ । रक्तपित्ताविसारव्नं क्षय-कास-व्वरापहर्म् ॥ २२१॥ हिकाश्वासकरं तूष्णं वित्रस्रेष्मलमाविकम्। हस्तिनीनां पयो बल्यं गुरु स्थैयेकरं परम् ॥ २२२ ॥ जीवनं बृंहणं सात्स्यं स्नेहनं मानुषं पयः। नावनं रक्तिचे च वर्षणं चाक्षिश् िंनाम् ॥ २२३ ॥

१. सुश्रुत में भी कहा है-अनूपरेशे यद् वारि गुः तत् श्लेष्मवर्धकम् । विपरीतमतो मुस्यं बच्च जाङ्गळमुख्यते॥ सुभुत में कूप, तडाग, वापी सरने आदि के पानी के गुच पूथक्-पूथक् दिये हैं।

रोचनं दीपनं वृष्यं स्तेहनं बळवर्धनम् । पाकेऽम्छमुष्णं बातघ्नं मञ्जलं बृ'हणं दक्षि ॥ २२४ ॥ पीनसे चातिसारे च शीतके विषमन्वरे। अरुची मूत्रकुच्छूं च कार्र्ये च द्धि शस्यते ॥ २२४ ॥ शरदु-प्रीष्म-बसन्तेषु प्रायशो द्धि गहितम्। रक्तपित्तकफोत्थेषु विकारेष्वहितं च तत् ॥ २३६ ॥ त्रिदोषं मन्दकं, जातं वातव्नं द्धि, शक्रळः ै। सरः, ऋष्मानिख्यनस्त मण्डः स्रोतोविशोधनः ॥ २२७ शोफाशों-ब्रह्मी-दोष-मूत्र-कुच्छ्रोदरा-<sup>२</sup>ठचौ । स्नेहन्यापदि पाण्डुत्वे तकं दद्याद् गरेषु च ॥ २२८॥ संप्राहि दीपनं हृद्यं नवनीतं नवोद्धृतम् । प्रहण्यशी-विकार-ध्नमदितारुचिनाशनम् ॥ २०९॥ स्मृति-बुद्धपग्नि-शृक्षौजः-कफ-मेदो-विवर्धनम् । वात-पित्त-विषोन्माद-शोषालक्ष्मी-विषापह्म् ॥ २३० । सर्वस्नेहोत्तमं शीतं मधुरं रसपाकयोः। सहस्रवीर्यं विधिभिर्धृतं कर्मसहस्रकृत् ॥ २३१ ॥ मदापस्मार-मृच्छीय-शोषोन्माद-गर-ज्बरान् । योनिकर्णशिरःशृङं घृतं जीर्णमपोह्तत ॥ २३२ ॥ सर्पीच्यजावि-महिषी-श्रीरवत्स्वानि निर्दिशेत् । पीयुषो मोरटं चैव किछाटा विवधाश्च ये ॥ २३३ ॥ दीप्तामीनामनिद्राणां सर्व एते सुखप्रदाः। ग्रदबस्तर्पणा युष्या बृंहणाः पवनापहाः ॥ २३४ ॥ विशदा गुरवो रूक्षा प्राहिणस्तकपिण्डकाः। गोरसानामयं वर्गी नवमः परिकीर्तितः ॥ २३४ ॥

श्चीरवर्ग-क्ष-मधुर, शीतल, मृदु, स्निग्य, बहल, श्लक्ष्ण, पिष्छिल, गुरु, मन्द्र, प्रसन्त इन दस गुणीयाला गायका दूध है। ओज के भी ये ही दस गुण हैं। इस क्षिये सामान्य होने से दूध ओज को बदाता है। इसकिये जीवनीय वस्तुओं में दूध सब से अधिक श्रेष्ठ गिना जाता है। वह रसायन है।

र्रोस का दूध—गाय के दूध से भारी, गाय के दूध से उण्डा और उतमें स्नेह अर्थात् सी भी अधिक होता है, निज्ञा न आने वाले के लिये तथा अग्नि के बहुत बढ़ने में हितकारी है, अग्नि को कम करता है।

१. शुक्कछं इति पाटः । २. मूत्रश्रहोदरा इति पाटः । ३. ज्वरापहम् इति पाटः ।

ऊंटनी का दूष कक, उष्ण, थोका नमकीन, कन्न, कात, कक, आनाह किम, शोफ, उदर एवं अर्थ रोग में हितकारी है। एक खुर बाढे भोकी या गथी, खबर आदि जानवरों का दूष बळकारक, धरीर को स्थिर बनाने बाळा, उष्ण, अरुट-अवण रस, रुख, हाथ पांव के वातिकारों को नाध करने बाळा और कन्न है। बकरी का दूध-कथाय, मधुर, धोतळ, संग्राह, रुख, रक्तिष्य-अतीसार नाधक, खब, कास, क्वर में हितकारी है। मेको का दूध-हिका, क्वर रोग करने वाळा, गरम, पित्त कफ को उत्पन्न करता है। हथिनी का दूध कल्कारक, गुर, और धरीर को हद् करने वाळा है। ज्ञियों का दूध-जीवनीय, बृंहणीय, धरीर के सारुय, स्नेहक, नस्य के ळिथे और रक्तिपन्न में हितकारी, आंख के दुःसने में तर्पण करने के ळिथे उत्तम है।

दही के गुण—दही रुचिकारक, अग्निदीपक, वीर्यवर्षक, स्तेहन के योग्य, वळवर्षक, विपाक में अग्ल, उष्णवीर्य, वातनाशक, मंगळकारी, बृंहण, पौष्टिक है। पीनस, अतिसार, शीतजन्य विषमण्यर में, अरुचि, मूत्रकच्छ्र, और स्वा-माविक कुशता में दही उत्तम है। शरद्-मीष्म और वसन्त ऋतु में दही का खाना निन्दित है। मन्दक (जब, दही पूरी तरह न जमे उसे मन्दक कहते हैं) दही त्रिदोषकारक है, और ठीक तरह जमा दही वातनाशक होता है। सर: (दही के ऊपर की मलाई) शुक्रवर्षक (श्रुक की वृद्धि करने वाली) है। दही का मण्ड स्वच्छ द्रवमाग (मस्तु), कफ-वात नाशक और स्रोतों को साफ करने वाला है।

छाछ के गुण—शोफ, अर्थ, प्रहणी, मूत्रावात ( मूत्रावरोघ ), उदर रोग अविन, स्नेहकर्म जन्य रोगों में, पाण्डुरोग में तथा संयोग जन्य विच में छाछ प्रशस्त है। मन्खन-संमाही, अमिदीपक, हम, प्रहणी, अर्थरोग-नाश्चक, अर्दित तथा अविच को मिटाता है। ताजा मन्खन ही अधिक प्रशस्त गुणकारी है, पुराना नहीं।

गाय के घी के गुण — स्मरण शकि, बुद्धि, अमि, शुक्क, ओज, कफ-मेद, को बहानेवाळा, बात, पिप, विष, उन्माद, श्रोष, दीमांग्य, अशुम-एवं ज्वर का नाशक है। सब स्तेहों में घी उत्तम है, शीतल, मधुर (रस पूर्व पाक में मधुर) है। नाना प्रकार के कर्म करने वाळे हन्यों से घी का संस्कार करने पर घी सहस्रों प्रकार के, कर्म कर सकता है। मद, अपस्मार, मूच्छां, श्रोष, उन्माद, विष, ज्वर, योनिरोग, कर्ण रोग, श्रिर के शूक में पुराना ची (दस साल का पुराना—-'जीर्ण' द्व दशवर्षातीतम्') प्रशस्त है। अन्य बक्दी-आदि के घी का गुच उनके वृष के समान समझना चाहिये।

पीयूष ( ताजी न्याई हुई मादा पशु का तूष, खील ), मोरद ( यही पीयूष जब अगळे दिन तक स्वच्छ नहीं होता, हरको मोरट कहते हैं ), किबाद ( जिसमें तूष से स्नेह भाग निकाक किया जाय ) तथा इस प्रकार की अन्य बस्तुएं जिनकी अग्नि बहुँ हुई हो, या जिनको अनित्र रोग हो, उनके किये सुखदायक हैं, गुद, तूरिकारक, पीष्टिक, वीर्यवर्दक, वातनाशक हैं। सा का जाना या पनीर ( खाछ या दही को कपड़े में लटका कर उसका द्रव भाग निकाक देने पर बचा भाग ) स्वच्छ, गुद, रूख और संमाही है। यह नवां गोरस का वर्ग समार हुआ ॥ २१६–२३५ ॥

इति गोरसवर्गः।

#### **अ**थेश्चवर्गः ।

बुच्यः शीतः स्थिरः स्निग्धो बृंहणो मधुरो रसः। ऋरेदमछो भक्षितस्येक्षोर्यान्त्रकस्तु विदद्यते ॥ २३६ ॥ शैत्यात्प्रसादान्माधुर्यात्पौण्डकाद्वांशको वरः॥ प्रभूत-कृमि-मज्जासुङ् मेदो-मांस-करो गुडः॥ २३७॥ श्चद्वो गुरुश्चतुर्भागत्रिभागार्धावशेषितः। रसो गुरुर्यथापूर्वं घौतः स्वल्पमलो गुडः॥ २३८॥ यतो मस्यण्डिकाखण्डशकरा विमलाः परम् । यथा यथैषां वैमल्यं भवेष्छैत्यं तथा तथा ॥ २३६॥ बृ ब्याः श्लीणक्षतिहताः सरनेहा गुडशर्कराः । क्षायमधुराः शीताः सतिका याः सशर्कराः ॥ २४० ॥ रुक्षा बम्यतिसारघ्नी छेदनी मधुशर्करा। तृष्णासृक्पित्तदाहेषु प्रशस्ताः सर्वशर्कराः ॥ २४१ ॥ माक्षिकं भ्रामरं क्षाद्रं पौ।त्तकं मधुजातयः। साक्षिकं प्रवरं तेषां विशेषाद् आमरं गुरु ॥ २४२ ॥ माक्षिकं तैछवणं स्यात् इवेतं भ्रामरमुख्यते । क्षौद्रं तु कपिछं विद्याद् घृतवर्णं तु पौत्तिकम्।। २४३ ॥ बातलं गुरु शीतं च रक्तवित्तकफापहम्। संचात छेदनं रूसं क्षायमधुरं मधु ॥ २४४ ॥ हुन्यान्मभूष्णमुष्णातेमथवा संविधान्वयात्। गुरु-कृक्ष-कृषायत्वाच्छैत्याचाल्पं हितं मधु ॥ २४५ ॥

नातः कष्टनमं किविन्मज्यामाराद्धि मानवम् । उपक्रमविरोधित्वास्सयो इन्यायया विषम् ॥ २४६ ॥ आमे सोष्णा क्रिया कार्या सा मध्यामे विरुध्यते । मध्यामं दारुणं यस्मात्सयो इन्यायथा विषम् ॥ २४० ॥ नानाद्रज्यात्मकत्वाख योगवाहि परं मध् । इतीक्षुविकृतिप्रायो वर्गोऽयं दशमो मतः ॥ २४८ ॥

इचुविकारवर्ग—गन्ने का दांतों से च्रक्त खाया हुआ रस वीर्य-वर्धक, श्वीतल, रेचक, स्निग्य, पीष्टिक, मधुर एवं कफकारक होता है। यानिक (कोल्हू) में पेल कर निकाला हुआ रस विदाहयुक्त हो जाता है। छिलके और गांठ के बोग से उसमें विदाह उत्पन्न होता है और बाहर घूप में बाबु के बोग से मी विदाह उत्पन्न होता है। पींण्डा (नरम छिलके का) गम्मा अधिक श्वीतक, अधिक निर्मल (प्रसन्नता देने वाला) और अधिक मीठा होता है, बांस गन्मा इससे उत्तर कर होता है।

गुड़—अतिशय कृमि, मजा, रक्त, मेद, और मांव को बहाता है। चुंद्र गुड़ (कांके रंग का गुड़), चार भाग तीन भाग और आधा भाग बचा-कर गन्ने के रख से बनाये गुड़ को अपेक्षा पूर्वापर क्रम से गुड़ हैं। अर्थात् चुद्र गुड़ चार भाग से बने गुड़ से और चार भाग का गुड़ तीन भाग के गुड़ से अधिक गुड़ हैं। साफ करके बनाया हुआ अर्थात् योड़े मक बाला गुड़ कम गुक्तान करता। इसके पीछे मस्त्यण्डिका (राव) खांड, शक्त, उत्तरी-चार निर्मक-स्वच्छ होते जाते हैं और जिस प्रकार हनमें स्वच्छता बढ़ती है उसी प्रकार शीतलता भी बढ़ती जाती है। अर्थात् राव से खाण्ड और खाण्ड से शक्तर शीतल है।

गुड़ से बनी शक्तर वीर्यवर्षक, खोण, उरश्वत के रोगों के लिये दितकारी स्नेद्युक्त होती है। घमासे के काथ से बनाई शक्तरा कपाय, मधुर रस, शीतक और कुछ तिक्त होती है। मधु की शक्ररा, रूख, वमन, अतिसार नाशक, छेरक (कफ़ आदि को तोड़ ने वाळी) होती है। तुष्णा रक्तिपत्त और दाइ रोग में सब शक्रांगें प्रशस्त हैं।

मधु के गुण-मधु की चार जातियां हैं। यथा १. माखिक ( बड़ी मिस्तियों या पिंगक रंग की मिस्तियों से बना ), २. भ्रामर (भ्रमरों द्वारा बनाया) ३. खौद्र (क्रोडी मिस्तियों द्वारा बना) ४. गीलिक (पीक्षी मिस्तियों से बना बचेत रंग का)। इन चारों प्रकार के शहर में 'माखिक' शहर अेप्ट है। भ्रमरों से बनाया सधु विश्वेषतः गुढ़ होता है। माखिक शहर का रंग तेल के समान ('पीका') और पीत्तक शहद का रंग वी के समान (सफेद) पीळा होता है। खोद्र शहद व्वेत होता है।

मधु-वायुकारक, गुरु, शीतल, रक्त-पित्त, कफना शक, बणों को जोड़ने वाला, कफ मेद आदि को उखाइने वाला, रूख, कषाय और मधर होता है। मध नाना प्रकार के फलों से विधेली मक्खियों द्वारा उत्पन्न किया जाता है. इसिंखें इसे गरम करके देने से अथवा गरम अवस्था में मनध्य की देने से मारक होता है । मधु गढ़, रूक्ष और कवाय रस. तथा शीतल होने से थोड़ा सेवन करना उत्तम है। मधु के अधिक खाने से उत्पन्न आम रोग जैसा कष्टसाध्य दूसरा रोग नहीं है। क्योंकि इसकी चिकित्सा में विरोध है। इसिल्ये विष की भांति मन्ष्य को शोध मार देता है। क्योंकि आम-विकार में उष्ण किया करनी चाहिये, वह मधु में विरुद्ध है: और मधु के हितकारी जो शीतल किया है, वह आमरोग के विरुद्ध है। इसलिये मधुजन्य आमरोग दारुण रोग है. इसिलये वह विष की भाँति मनुष्य को शीव मार देता है। नाना प्रकार की रस-वीर्य वाली औषियों के पुष्पों से उत्पन्न होने के कारण मधु में नाना प्रकार की शक्तियां लियी रहती हैं। इसलिये तथा प्रभाव के कारण मध् योगवाही अर्थात् वमनकारक, आस्यापन या वृष्य कर्म करने वाले जिस द्रव्य के साथ दिया जाता है वैसा ही कार्य करता है। इस प्रकार से यह दस्यां इस्त्रविकार-वर्ग समाप्त हुआ ॥ २३६-२४८॥

इतीद्धवर्गः ।

### अथ कृताम्नवर्गः।

द्धमुष्णा-स्टानि-दौर्बल्य-कुक्षिरोग-विनाशिनी २ । स्वेदाग्निजननी पेया वातवर्चोनुळोमनी ॥ २४६ ॥ वर्पणी प्राहिणी ळब्बी हृया चापि विळेषिका ।

# १. सुभुत में आठ मेद किये हैं—

'पौचिकं भ्रामरं खोद्रं माधिकं धात्रमेव च। आर्च्यमौहालिकं दात्रमित्यहो मधुजातयः॥'

 शिवाचतु, तैक आदि भी योगवाही हैं। योगवाही होने पर भी स्मेहन कार्य में शहद प्रयुक्त नहीं होता । वायु में कखादि गुण हैं। मधु में कख, कवाय गुण विशेषतः स्पष्ट हैं।

२. रोगक्वरापद्या इति पाठः ।

मण्डः संदीपबस्वप्ति बातं चाप्यसुक्कोमबेत् ॥ २६० ॥
सृद्करोति क्षोतांसि स्वेदं संजनवस्यि ।
क्षितानां विरिक्तानां जोणें स्नेहे च तृष्यताम् ॥ २६९ ॥
दोपनस्वाल्ख्युत्वाच मण्डः स्यात्माणवारणः ।
काजपेया अमन्नी तु क्षामकण्ठस्य देहिनः ॥ २६२ ॥
तृष्णातीसारशमनो वातुसाम्यकरः शिवः ।
काजमण्डोऽप्तिजननो दाहमूर्च्छोनिवारणः ॥ २६३ ॥
सन्दान्निविषमान्नीनां बाळस्थविर-योषिताम् ।
देयश्य सुकुमाराणां लाजमण्डः सुसंस्कृतः ॥ २६४ ॥
जुत्पिपासापदः पथ्यः शुद्धानां तु मलापदः ।
शृदः पिप्पल्युण्डीस्थायुक्तो लाजम्बदाहियौः ॥ २६६ ॥

पेया ( ग्यारह गुने पानी में थोड़ो स्विज होने पर बनी हुई कांजी ) मुख, प्यास ग्लानि, दुर्बलता, उदर रोग को नष्ट करती है, स्वेदकारक, अग्नि को बदाती और बाय, मल का अनुलोमन करती है। विलेपो (चार गुने पानी में बनाई ) तुप्तिकारक, संप्राही लघु, हृदय के अनुकूछ होती है। मण्ड (चौदह गुने पानी में तैयार किया ) अग्नि का दीपन और वायु का अनुह्योमन करता है. स्रोतों को कोमछ करता तथा पत्तीना छाता है। उपवास किये, विरेचन किये, स्तेहपान के जीर्ण होने पर, प्यास लगने पर: अग्रिदीपक और लघु होने से मण्ड का सेवन करना उत्तम है ( मण्ड, छघु और दीपक गुण वाळा है )। लाजपेया ( लाज अर्थात् खीलों से बनाई पेया ) श्रमनाशक, गले के ख़ुश्क होजाने पर हितकारी है। लाजमण्ड, अभिवर्धक, दाह-मूळानाशक है। मन्दामि और विषमाप्ति बाले पुरुषों के लिये, बालक, वृद्ध, स्त्रियों को तथा कोमल नाजुक प्रकृति वालों को लाजमण्ड पका करके देना चाहिये 🐠। जो मूख और प्यास को सहन न कर सकते हों, पथ्य सेवन करते हों, वमन विरेचन से जो शद देह वाले हों, परन्त थाड़ा मल वमन विरेचन के पीछे रक गया हो इस भवस्या में पिप्पकी. सोंठ, अनारदाना ( खट्टे अनार के रस ) से बनाया लाजमण्ड अग्नि को बढाता और बायु का अनुकोमन करता है ॥ १४५-२५५ ॥

सुघोतः प्रसुतः स्विकः संतप्तयोवनो छपुः । अघोतोऽप्रसुतोऽस्विकः शोतयाच्योदनो गुरुः ॥ २१६ ॥ भृष्टतण्डुङमिष्छन्ति गरऋष्मामयेष्वपि । मास-साक-बसा-तैळ-वृत-मज्ज-फळोदनाः ॥ २१७॥

धनिया, पिप्पक्की, सोठ, मरिच के साथ प्रकाना चाहिये।

बन्दाः संतर्पण हृद्या गुरवो बृंहयन्ति च ।
वद्वस्मावतिलं क्षीर सुद्ग-संयोग-साविता ॥ २१८ ॥
कुरुमावा गुरवो रूक्षा वातळा भिन्नवर्षसः ।
स्वित्तसङ्ग्रस्यास्तु ये केचित्सौष्य-गोधूम-यावकाः ॥ २१६ ॥
भिषक् तेषां यथाद्वज्यमादिशेद् गुरुळाघवम् ।
अकृतं कृतयूषं च तनुं सास्कार्यकं रसम् ॥ २६० ॥
सुपमम्ळमनम्ळं च गुरुं विद्याद्यथोत्तरम् ।

मली प्रकार से बाये, मांड निकाले, गलाये हुये, गरम-चावल (-आत) कहा होते हैं। गलाये और उण्डे चावल गुड़ हो जाते हैं। कृषिम विष और कफजन्य रोगों में भूने हुए चावलों का भात अच्छा है। पूरे न घोये, बिना मांड उतारे, मांख, शाक, वसा, तैल, घृत, मजा और फल इनको मिलाकर तैयार किये चावल बलकारक, सन्तर्भक हृदय प्रिय, गुड़ और पीष्टिक होते हैं। इसी प्रकार उक्टर, तिल, दूध, मूंग, के योग से बनाये भात भी इसी प्रकार गुणकारक होते हैं। कुल्माय (जो को योहा सा पकाकर) गुड़ रूख, वायुकारक होते हैं। हिवसमस्या (भाप देकर तैयार की वस्तुएँ) जो उक्टर, मूंग, गेहुं, जो आदि से पिट्टी करके बनाये जांय, वे जिस वस्तु से बनाये जांव, वे उसी वस्तु के अनुसार गुढ़ या लघु गुण बाळे होते हैं।

अकृतयूष ( घनिया आदि महाले से संस्कार न किया हुआ यूष ), कृत-यूष ( महाले से संस्कार किया ), पतला एवं सांस्कारिक [ बहुत-मास-स्नेहादि से संस्कृत ] मांत रस; अम्लयूष ( खट्टी दाल ) और अनम्ल सूष, ये उत्तरोचर भारी हैं अ अर्थात् अकृत यूष से कृतयूष भारी है, तनुमांत रस से सांस्कारिक मांत रस भारी है। अम्ल सुष से अनम्ल सुष भारी है।। २५६-२६०॥

> सक्तवो वातका रूक्षा बहुवर्चोऽनुक्षोमिनः ॥ २६१ ॥ वर्षयन्ति नरं सद्यः पीताः सद्योबलाश्च ते । मचुरा कघवः शीताः सक्तवः शालिसंभवाः ॥ २६२ ॥ प्राहिणो रक्तपिक्तवास्तृष्णा-रुक्षदि-व्वरापद्दाः ।

सत्त्वायुकारक, कक्ष, पुष्कल मल उत्पन्न करने वाले, वायु के आनुको-मक, पीने पर कहदी ही तृति करने वाले. एवं शीध वलकारक है 🏶 शास्त्रि

> × अरनेहरूवणं सर्वमङ्तं कटुकेर्विना । विज्ञेयं स्वणस्तेहकटुकेः संस्कृतं कृतम् ॥

🗱 तुभुत ने--"पदनापहाण वायुनादाक किसा ै ।

( हेमन्त घान्य ) घान्य ते बनावे तथ्यू , मधुर, क्षष्ठु , ग्रीवक होते हैं । वे वंगाही, रक्तिया, तृष्णा, बनन, और क्यर के नावाक हैं ॥ १६१-२६१ ॥ हन्यात व्यर्थान् यबापूपो यावको बाट्य पत्र च ॥ २६१ ॥ चदावर्त-प्रतिश्याय-कास-मेह-गळमहान् । घानासंज्ञान्तु ये मह्याः प्रायस्ते लेखनास्मकाः ॥ २६४ ॥ ग्रुष्कत्वाक्षपेणाञ्चेव विष्टम्मित्वाच दुर्जराः । विकट्धानाः शब्कुल्यो मधुकीदाः सिपण्डकाः ॥ २६४ ॥ पूपाः पूपल्किष्याञ्च गुरवः पैष्टिकाः परम् ।

जो के पूढ़े, जो को बहियां, वाट्य, [मूने जो के चावळ ], ये उदावर्ष, प्रतिक्याय, कास, प्रमेह और गर्छ के रोगों को मिटाती हैं। घाना (मूने जो ), प्रायः करके छ जन, कर आदि के उखाइने वाले हैं। एवं शुष्क होने से प्यास खगाने वाले हैं। विषटम होने से देर में पचते हैं। विकट घाना (अंकुरित घान्य), शब्कुली (चावलों को पीसकर तिल मिलाकर तेल में पकाने से), मधुक्रोदा (पकाकर, घन बनाकर बीच में शहर रखने से), सपिण्डका (मधुक्रोदा (पकाकर, घन बनाकर बीच में शहर रखने से), सपिण्डका (मधुक्रोदा, पूरन पोली), पूप (पूढ़े), पूपलिका (माळपूआ; चापका), ये अत्यन्त गुक और पौष्टिक होते हैं॥ ६१-६१-२६५॥।

फळ-मांस-वसा-शाक पत्तळ खौद्र-संस्कृताः ॥ २६६ ॥ भक्ष्या वृष्याख्य बल्याख्य गुरवो बृंहणासमकाः । बेशबारा गुरुः स्निग्धो बळोपचयवर्धनः ॥ २६७ ॥ गुरवस्तर्पणा वृष्याः क्षीरेज्ञरसपूपकाः । सगुडाः सतिलाखेव सक्षीरस्रोद्रशकराः ॥ २६८ ॥ वृष्या बल्याख्य भक्ष्यास्तु ते परं गुरवः स्मृताः ।

फल, मांन, वसा, शाक, पलल (तिल का चूर्ण), मधु इनके खाय बनाये खाद पदार्थ वीर्यवर्ध ६, बलकारक गुरु और पीष्टिक हैं। वेशवार (मांत में से हुड्डी निकाल कर पत्थर पर पिसकर पिपाली, मिरच, गुरु और घी के साथ पका केने पर वेशवार बनता है) गुरु, रिनाय, बलशक्तियक है। दूध और गन्ने के रस से तैयार किये खाद्य पदार्थ गुरु,तृतिकारक और वीर्यवर्धक है। गुरु, सिल, दूध और शर्कर से बनाये पदार्थ बीर्यवर्धक, बलकारक, और बहुत गुरु हैं॥ २६६-२६८॥

सस्तेहाः स्तेहसिद्धाश्च सस्या विविधलक्षणाः ॥ २६९ ॥ गुरवस्तर्पणा कृष्या हृषा गौधूमिका सताः । संस्कारास्त्रचवः सन्ति सहवा गोधूमपैष्टिकाः ॥ २०० ॥ घाना-पर्यट-पूपाचास्तान्बुद्ध्वा निर्दिशेत्तवा ।

गेहूँ के आटे को थी आदि स्नेह में मयकर या थी आदि स्नेह में पका कर नाना प्रकार के जो खाद्य पदार्थ बनाये जाते हैं वे धव गुढ, तृतिकारक, पौष्टिक (वीर्यवर्धक) और हृदय को प्रिय होते हैं। इसी प्रकार गेहूं आदि के जो पदार्थ अधिक अग्निसंयोग से तैयार किये जाते हैं, जो कि स्वभाव से गुढ़ हैं, वे भी संस्कार द्वारा लघु बन जाते हैं। इसी प्रकार गेहूं को पीठी, धान्य पर्यट, पूप आदि वस्तुएं भारी होंने पर संस्कार के कारण लघु बन जाती हैं। इसिलये वैद्य को संस्कार का विचार करके गुणों का निश्चय करना चाहिये॥ २६६-२७०॥

प्रथुका गुरवो सृष्टान्भक्षये स्त्यक्षस्तु तान् ॥ २.१ ॥ यावा विष्ठभ्य जीर्यन्ति सरसा भिन्नवर्चसः । स्त्यान्नविकृता भक्ष्या वातळा रूक्षशीतळाः ॥ २७२ ॥ सक्दुस्नेहळवणानल्पशो भक्षयेत्तु तान् । सद्दुपाकाश्च ये भक्ष्याः स्यूळाश्च कठिनाश्च ये ॥ २७३ ॥ गुरवस्ते व्यतिकान्तपाकाः पृष्टिवळप्रदाः ।

पृथुक (चिवड़ा) मारी होता है। मूने हुए चिवड़े को थोड़ा खाना चाहिये। याव (जो का बना चिवड़ा) पेट में अवरोध करके जीण होते हैं। सरस (न मूने हुए जो) रेचक हैं। सूप्य अल (मूंग, उड़द आदि से बनी बस्तुएं) वायुकारक, रूब, शीतळ होते हैं। इनको कहु रस, स्नेह (बी या तैळ), नमक के साथ योड़ी मात्रा में खाना चाहिये। जो खाद्य पदार्थ मीठी औंच पर बनते हैं और जो स्थूळ और कठोर होते हैं, वे गुरु, एवं देर में पचते हैं तथा पृष्टि और बळ देते हैं॥ २०१-२०३॥

द्रव्यसंयोगसंस्कारं द्रव्यमानं प्रयक्तया ॥ २०४ ॥
भक्ष्याणामादिशेद् बुद्ध्वा यथास्वं गुरुळाषवय ।
नानाद्रव्येः समायुक्तः पकामिकन्नभिनितः क्षः ॥ २०५ ॥
विभद्का गुरुद्वेचा बुख्या बळवता हितः ।
रसाळा बृंदणी बृद्ध्या स्मिष्या बल्या रुचित्रदा ॥ २०६ ॥
स्मेहनं तर्पणं बृद्धं वातुक्तं सगुद्धं दिव ।

किसी पदार्थ के गुरू या लघु होने का निश्चय उस पदार्थ के मूळ स्वमाय, संयोग, संस्कार (पकाने की विकि)), मिळने के परिणाम (राधि), आदि सब बातों का विचार करके करना चाहिये। जिसमें वे बातें गुरू एक में बाती

पक्सा बन्दिपु भाषितैः ॥ इति वा पाठः ॥

हों वे बच्छ गुरू समझना,जिसमें क्यु पद्ध में हो यह बच्छ हरूकी समझनी नाहिये। विमर्दक (मांत को नाना प्रकार से बनाने की विधि से), नाना प्रकार के पदायों से मिका हुआ, पकाया, आम, क्लिन्न और मूने हुए मेद से गुरू, हृदय के लिये, प्रिय, वीर्यवर्षक और बलवान् पुक्षों के लिये हितकारी है। मलाई वाली दही को लून मयकर इसमें दालचीनी, इक्लयची, तेजपात, नागकेश्वर, अजवायन, गुरू, अदक, सोंठ के साथ मिलाकर तैवार की रसाला पुष्टिकारक, इच्य, वीर्यवर्षक, हिनग्ब, वलकारक, स्विकारक है। गुरूके साथ दही स्लेहक तृष्टिकारक,हृदय के लिये प्रिय और वातनाशक है।२०४-२०६॥

द्राक्षा-सर्जुर-कोळानां गुरु विष्टम्भि पानकम् ॥ २०० ॥
परूषकाणां श्रोद्रस्य यचेश्वविकृति प्रति ।
तेषां कटन्म्ळसंयोगाः पानकानां प्रथक् पृथक् ॥२००॥
द्रव्यमानं च विज्ञाय गुणकर्माणि निर्दिशेत् ।
कटन्म्ळ-स्वादु-ळवणा ळघवो रागषाडवाः ॥ २०६ ॥
मुखप्रियाश्च द्रवाश्च दीपना मक्तरोचनाः ।
आन्नामळकळेहाश्च बृंहणा वळवर्धनाः ॥ २०० ॥
रोचनास्तर्गणाश्चोक्ताः स्नेह्माधुर्यगौरवात् ।
सुद्ध्वा संयोगसंस्कारं द्रव्यमानं च तच्छित्तम् ॥ २०१ ॥
गुणकर्माणि ळेहानां तेषां तथा वदेत् ।

द्राचा, खज्र, वेर, फालग्र, शहर, गन्ने का रस इनके रस में गुड़ वा शकर बालकर बनाया हुआ शरवत, गुक, मल-मूत्र का रोधक होता है। इन शरवतों में कर्तु या अम्ल बस्तुओं का योग तथा द्रव्य परिमाण जानकर रोग एवं विच के अनुसार पृथक् पृथक् रूप में देना चाहिये, इनके गुण कर्म पृथक् र होजाते हैं। गुड़ के साथ आम रस को पका तेल, सोठ आदि मिलाकर बनाया रस, वा अनार, दाख, फालश, जासुन रसादि से बना मसुर पाक 'रागघाडव' कहाता है। वह कर्तु, अम्ल, स्वादु नमकीन, लघु, स्वादिष्ठ, हृदय को प्रिय, अमिदीपक और खाने में विचकर होता है। आम या आंवले के रस से बनाय चाटन, पुष्टिकारक, बलवर्बक, विचकरका, तृप्तिकारक, होते हैं, क्योंकि इनमें स्नेह मधुरता और भारीपन होता है। इन्यों के संयोग संस्कार (पाक-विचि) और द्रव्यों की मात्रा को चाटने योग्य (केहों)में देखकर विचार कर गुण कर्म का निश्चय करना चाहिये। २०७-२८१ ॥

रकपित्तकोत्न्छेदि शुक्तं वातानुडोमनम् ॥ २८२ ॥ कन्दमृष्ठफडार्यं च तद्वद्विचात्तवासुतम् । शिण्डाकीक चाऽऽसुतं चान्यत् काळाम्ळं रोचनं छघु । विचादुर्गं कृतान्नानामेकाःशतमं भिषक् ॥ २८३ ॥

श्चक ( चुक )—शुद्ध पात्र में गुढ़, शहद, कांत्री सहित मस्तु डाककर धान के देर में तीन शत रखने से शुक्क या चुक तैयार होता है। वह रख-पित्तनाशक, कक को पतला करने वाला, वायु का अनुलोमक होता है। श्चक में कन्द, मूल फल आदि डाले गये हों तो हरको 'आयुत' कहते हैं। शिष्टाकी ( सिरके में काला जीरा आदि डालने से ), आयुत, कालाम्ल ( देर तक रखने से जो अम्ल बन गया हो, अम्ल डालने से नहीं ) वह रोचक और लघु होता है। इस म्यारहर्वे कृतान्तवर्ग का वैद्य अवस्य शान करें।। २८-२-२८३।।

इति कृतान्नवर्गः।

#### ष्ठयाऽऽहारयोगिवर्गः ।

कषायानुरसं म्वादु सूक्ष्ममुख्णं व्यवायि च। पित्तलं बद्धविषमूत्रं न च ऋष्माभिवर्धनम् ॥ २८४ ।। बातध्नेषुत्तमं बल्टा त्वच्यं मेघाग्निवर्धनम् । तैलं संयोगसंस्कारात्सर्वरोगापहं मतम् ॥ २८५॥ तैंछप्रयोगाद जरा निर्विकारा जितश्रमाः। **था**सन्नतिबळाः संख्ये देत्याधिपतयः पुरा ॥ २८६ ॥ पेरण्डतेलं मधुरं गुरु इल्लेब्माभिवर्धनम्। वातासृग्गुलम हृद्रोग-जीर्ण स्वर-हरं परम्। कट्टब्णं साषेपं तेळं रक्तपित्तप्रदूषणम्। कफशुकानिळहरं वण्डूकोठविनाशनम् ॥ २८८ ॥ वियालतैलं मधुरं गुरु ऋष्मामिवर्धनम् । हितमिच्छन्ति नात्यीष्ण्यात्संयोगे वातपित्तयोः ॥ २८९ ॥ आतस्यं मधुराम्छं तु विपाके कदुकं तथ।। ष्ठणाबीर्यं हितं वाते रक्तपिराप्रकापणम् ॥ २६० ॥ इसुम्भवेद्यमुख्यं च विपाके कटुकं गृह । बिदाहि च बिरोबेण सर्वरोगप्रकोपणम् ॥ २६१ ॥

<sup>•</sup> शाण्डाकी इति च पाठः।

फ्छानां वानि चान्यानि तैकान्याद्वारसंविधौ । युष्यन्ते गुणकर्मभ्यां वानि मृबाधधाफटम् ॥ २६६ ॥ मधुरो दृ द्वणो युष्यो बल्यो मज्जा तथा बसा । यथासस्यं तु शैर्योष्णे बसामब्ज्ञोविनिर्देशेत् ॥ २१३ ॥

तिक का तैक कथाय अनुरत, स्वादु, सुक्स ( स्रोतों में घुतनेवाका ) उच्च, व्यवायी, छिद्रों में पहुंचने वाका ( धरीर में फैलनेवाका ), पिचकारक, मक मूत्र को रोकने वाका है, परन्तु कफ को बद्दानेवाका नहीं है। वातनाधक ओक्ष्मियों में ओड, वलकारक, स्वचा के लिये हितकारी, बुद्धि, और अभि को बद्धाने वाका है, संयोग एवं संस्कार करने से सब रोगों को नाश करने वाका है। प्राचीन काल में इस तेल के प्रयोग से देत्याधिपति, बुद्धापे से रहित, विकार-धृत्य, परिश्रम सहन करनेवाले, न थकने वाले, लकाई में बहुत वलवान हुए वे ।

(१) पेरण्ड का तेल-मधुर, गुढ, कफ को बदानेवाळा, वातरह, गुल्म, हृदय रोग, अर्जाण और ज्वरका नाशक है। घरसों का तेल कहु, उष्ण, रक्त-पित्त को दूषित करने वाला, कफ, खुक और वायु को नष्ट करने वाला, कफ ख़क और वायु को नष्ट करने वाला, कफ ख़क और वायु को नष्ट करने वाला, कफ ख़ित कोठ का नाशक है। (धरसों के तेल को खाने से रक्त पित्त होंते हैं, मलने से नहीं) (३) पिवाल फल (चिरोंजों) का तेल मधुर, गुढ, कफ को बदाने वाला और बहुत गरम न होने से वात-पित्त के सांमांलत विकारों में उत्तम है (४) अलसों का तेल-मधुर, अम्ल, विपाक में कहु, उष्णवीर्य वात-रोग में हितकारी, रक्त और पित्त को कुपित करने वाला है। (५) घनिये का तेल-गरम, विपाक में कहु, गुढ, विदाही और सब रोगों को (दायों को ) कुपित करने वाला है। किन फलों से अन्य तैल तैयार किये जाते हैं, उन तैलों के गुण उन्हीं फलों के अनुसार समझने चाहिये।

चिरायता तिकक, अतिपुक्तक, विभीतक (बहेदा) ना रियल, बेर, अख-रोट, जीवन्ती, पियाल (चिरोंजी) कुर्बुदार, स्थंबली, अपुल, ऐरावाक, ककरि कृष्माण्ड आदि के तेल मधुर, मधुवीर्थ, मधुर विशाक वाले, वात पित्त को झान्त करने बाले, शीतवर्थ, मार्गधाषक, मल्मूत्रकारक, अभिवर्धक होते हैं (सुभुत) सजा और वला, मधुर रस, पुष्टिकारक, शुक्रवर्षक, बलकारक होतो हैं। इनकी शीतता और उष्णता भाषियों के अनुवार समझनी चाहिये। जिस प्राणी की सजा सी उष्ण है उसकी सजा भी उष्ण, जिसका मांस शीत उस प्राणी की सजा सी शीत समझनी चाहिये। १८४४-१८३॥

> क्षस्तेष्ठं वीपनं वृष्यमुष्णं वातककापहम् ॥ २६४ ॥ विवादमञ्जरं ह्यां रोचनं विश्वमेवजम् ॥

रुखेपाला मधुरा चाऽऽही गुर्ची सिग्धा च पिपाकी। सा शब्का कफबातव्ती कद्रच्या वृष्यसंगता ॥ २६४ ॥ नात्यर्थमुख्यं मरिचमवृष्यं छघुरोचनम् । छेदित्वाच्छोषणत्वाच दीपनं कप्तवातजित ॥ २९६ ॥ बातऋष्मविबन्धध्नं कट्टब्जं दीपनं छछ । हिक्क श्लप्रशमनं विद्यात्पाचनरोचनम् ॥ २६७॥ रोचनं दीपनं वृष्यं चन्नुष्यमविदाहि च। त्रिदोषध्नं समधुरं सैन्धवं लवणोत्तमम् ॥ २६८ ॥ सीक्ष्म्यादीष्ण्याङ्गायत्वाच सीगन्ध्याच रुचिप्रदम् । सौवर्चळं विबन्धव्नं हृद्यमुदुगारशोधि च ॥ २६६ ॥ तैक्षण्यादौष्ण्याद् व्यवायित्वाहीपनं शळनाशनम् । कथ्वं चायश्च वातानामानुलोम्यकरं विद्यम ॥ २००॥ सतिकं कट सक्षारं तोक्ष्णमत्क्छेदि चौद्धिदम्। न काल्डवर्ण गन्धः सोबर्चलगुणाश्च ते॥ ३०१॥ सामुद्रकं समधुरं, सतिक्तं कटु पाशुजम् । राचनं छवणं सर्वं पाकि संस्यनिलापहम् ॥ ३०२॥ इत्पाण्ड-प्रहणी-दोष-सीहानाह-गळप्रहान्। कासं कफजमशींसि यावशको व्यपोहति ॥ ३०३ ॥ तीक्ष्णोष्णो उघुरुक्षम् क्छेदी पक्ता विदारणः। बाहनो दीपनरछेत्ता सर्वः क्षारोऽग्निसंनिमः॥ ३०४॥ कारव्यः कुञ्चिकाऽजाजी यवानी धान्यतुम्बुरु । रोचनं दीपनं वात-कफ्-दौर्गन्थ्य-नाशनम् ॥ ३०४॥ आहारयोगिनां भक्तिनिश्चयो न तु विद्यते । समाप्तो द्वादशश्चायं वर्ग आहारयोगिनाम् ॥ ३०६ ॥

वॉठ — योड़ी स्निग्ध, अग्निदीपक, वीर्यवर्धक, गरम, वातककनाशक, विपाक में मधुर, हृदय के लिये हितकारी, रुचिप्रिय होती है। हरी पिप्पळी-कफ-कारक, मधुर, गुरु और स्निग्ध होती है। एखी पिप्पळी कफ वातनाशक कढ़, उष्ण, बीर्यवर्धक है। काली मरिच एखी-बहुत गरम नहीं, वीर्य को न बढ़ाने वाली, कधु, रुचिकारक, लेदन करने वाली, कफ आदि को उखाइने वाली और शोषक होने से अप्रिदीपक एवं कफ-वातनाशक है। और हरी अवस्था में स्वादु गुरु, कफवर्षक होती है। हींग वायु-कफ विवन्वनाशक, बढ़, उष्ण, अप्रिदीपक, वह, खुकनाशक, पाचक और विवन्द है। सेन्या इसक — यदि-

कारक, अभिवर्षक, हुम्ब, ऑलो के किये हिरकारी, अविदाही, विद्येक्तासक, कुछ मधुर और सब नमकों में मेड है।

सीबर्चंड नमक (संचल नमक) - स्वस्म, उष्ण, क्यू होने से तथा सुमन्त्रिः होने से रिवादायक, विवन्धनाधक, ह्या, उद्गार (सकार) को सोबन करने वाला है। विड (काला नमक) - तोक्ष्ण, उष्ण और व्यवायी (सरीर में फैलने वाला होने से) अग्निदीयक, श्वनाधक, एवं वायु को ऊपर या नीचे, अधोमार्ग दोनों से अनुलोमन करने वाला है। ऊद्भिद् नमक-तिक, क्यू, खारयुक्त, तीक्ष्ण उस्क्रीदि अर्थात् वमन की रुचि करने वाला है। काले ख्वण के गुण संचल नमक के समान हैं, परन्तु इस में संचल के समान गन्ध नहीं होती। समुद्र के पानी से तैयार किया नमक मधुर है। पांशुच्च (सजी) जिससे बोबी कपड़ा घोते हैं, ऐसी मिद्दी से तैयार किया नमक कर्ड और तिक्त होता है। सब प्रकार के नमक रुचिकारक, अन्न या ब्रण को प्रकाने वाले; संसी और वात-नाधक हैं।

जौ-खार—हृदय, पाण्डु, प्रहणी रोग, प्रीहा, आनाह, गलरोग, कफजन्य कार और अर्घरोग को नह करते हैं। सब प्रकार के खार (टंकण, राज्जो, पापड़ खार आदि) तीवण, उष्ण, लघु, रूख, क्रोदि, अब और प्रण को पकाने बाले, पके हुए प्रण को फाइने वाले, जलाने बाले, अन्निवर्दक, कफ आदि का छेदन करने वाले अधि के समान गुण वाले (उष्ण) होते हैं। कारवी (काला जीरा,) कुंचीका (मोटा जीरा) ये रुचिकर अन्नि-दीपक, वात, कफ, दुर्गन्य को नाश करने वाले हैं। खान पान में किन किन द्रव्यों का स्यवहार होता है या होना चाहिये हरका निश्चय करना कठिन है, कोई एक नियम नहीं वन सकता, क्योंक प्रत्येक मनुष्य की कचि भिन्न भिन्न है। यह बारहवां आहारयोगी प्रव्यों का वर्ग भी समास हुआ। १९४-३०६ ॥

इत्याहारयोगिवर्गः।

श्कान्यं शमीधान्यं समावीतं प्रशस्यते । पुराणं प्रायशो रूक्षं प्रायेणामिनवं गुद्ध ॥ ३०७ ॥ यखदागच्छति क्षिप्रं तत्तक्षपुतरं स्वतम् । निस्तुवं युक्तिसृष्टं तु सूच्यं छषु विचव्यते ॥ ३०८ ॥

श्क्यान्य (चावक, गेहूँ आदि ), श्रमीशान्य (मूंग, मसूर, उड़दः आदि ) वे यक साम पुराने प्रशस्त हैं। धावः करके पुराने बाल्य कक्क होते हैं। को बान्य बोने पर बहरी उन शासा है (बैसे ग्रीम्म श्राह के बाती बादक) वह दस्का होता है और मूंग आदि दाक की बस्तुओं को तुब्ददित करके क्रिका उतारकर योका भून किया जावे तो ये कमु हो जाते हैं ॥ १०७—१०८॥

सृतं कुझातिमेन्यं च वृद्धं बार्ळं विषेहेतम् । अगोचरशृतं ज्यावस्यितं मांसमुत्सृजेत् ॥ ३०१॥ अतोऽज्यथा हितं मांसं वृंदणं बळवर्षनम् । प्रीणनः सर्वेषात्नां हृषो मांसरसः परम् ॥ ३१०॥ शुम्यतां ज्याधिमुक्तानां कुशानां क्षीणरेतसाम् । बळवर्णाधिनां चेव रसं विद्याधिधाऽसृतम् ॥ ३११॥ सर्वेरोगप्रक्रमनं यथास्यं विदितं रसम् । विद्यास्त्वयं बळकरं वयोजुद्धीन्द्रयायुवाम् ॥ ३१२॥ ज्यायामनित्याः स्नीनित्या मचनित्याक्षये नराः । नित्यं मांसरसाहारा नाऽऽतुराः स्युन दुवेळाः ॥ ३१३॥

त्याच्य मांस— मरा हुआ, कृश दुर्बल प्राणी का, बहुत चर्बी वाला, बुद्दे व्या का, बाल्क का, विव द्वारा मारा, अगोचरमृत अर्थात् अपने स्वामाविक स्थान को खेककर दूवरे प्रदेश में पले (जलीय देश के प्राणी को मदस्यल में पोषण करने पर), ज्याह अर्थात् ज्याम या शांत आदि हिंतक पशुओं से मारे हुए पशु का मांस त्याच्य है। इससे विपरीत प्रकार का मांस हित कारी, शरीर का पोषक, बळकारक है। मांस रस, प्रशिदायक, सब प्राणियों के लिये हितकारी, हृदय को प्रिय होता है। स्वते हुए, कृश होते हुए, रोग से उठे हुए, निर्वल, शुक्र जिनका खीण हो गया है, बल या कान्ति को चाहने वाले पुरुषों के लिये मांस रस अमृत के समान है। मांस रस सब रोगों को क्यान्त करने वाला है, स्वर के लिये उत्तम, आयुवर्धन, बुद्धि और इन्द्रियों के लिये हितकारी एवं बळकारक है। जो पुरुष नित्य प्रात ज्यायाम करते, ज्ञी संग करते, श्राम पीते हैं और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और नित्य प्रति मांस रस का सेवन करते हैं, वे न रोगी होते और निर्वल होते हैं।। ३०६–३१३।।

क्रमिवातातपहर्तं राष्कं जीर्णमनार्तवम् । शाकं निःस्नेहसिद्धं च वर्ष्यं यचापरिज्ञुतम् ॥ २१४ ॥ पुराणमामं संक्रिष्टं क्रमिन्याकहिमातपैः । बदेशकावजं क्रिजं यस्यारकक्रमसाजु तत् ॥ २१५ ॥

<sup>•</sup> उत्माद रोग में मांछ का निवेच है-यथा 'उत्मादे निवृत्वामिकाको सः है

दरिवानां ववासायं निर्देशः सावनारते हः

याचान्युनोर सादीनां स्वे स्वे वर्गे विनिध्यकः ॥ ३१६ ॥

स्याद्य धाक — कृति, वात, व्य से मरा ( स्वा ), शुन्क, पुराना, श्वर कें उत्पन्न नहीं हुआ, और जो धाक विना स्तेह ( घी वा तेख ) के तैयार विका गया हो और जिल्हा कि भांप कर पानी न निकाल दिया गया हो, वह खाक स्याज्य है। जो फल पुराना, ( बहुत पका ), कवा, उदा, कृति वर्ष या हिंगक पद्ध से सावा हुआ हो, वर्ष या घूप से सराव हो, मले देख में उत्पन्न न हुआ, कृत्न ( एका ) हो वह फल उत्त म नहीं। पकाने की विधि को छोड़कर हरित्व वर्ग को धाकों की भाति उमझना चाहिये। अर्थात् इनमें पानी का निवोद्यना, धी आदि में संस्करित करना नहीं है। मय, जल, त्व आदि के अच्छे-बुरे का निकाय इनके अरने अपने वर्ग में कर दिया है।। ३१४-३१६॥

यदाहारगुणैः पानं विपरीतं तदिच्यते ।
अन्नातुपानं बात्नां दृष्टं यन्न विरोधि च ॥ ३१० ॥
आसवानां समुद्दिष्टा अशीतिश्चतुकत्तरा ।
अलं पेयमपेयं च परीक्ष्यातुपिवद्वितम् ॥ ३१८ ॥
स्निग्धाच्यां मावते शस्तं पित्ते मधुरशीतळम् ।
कफेऽतुपानं रूक्षोच्यां, क्षये मांसरसः परम् ॥ ३१६ ॥
उपवासाध्य-भाष्य-स्नी मावतातप-कर्मिशः ।
क्रान्तानामतुपानार्थं पयः पथ्यं यथाऽभृतम् ॥ ३२० ॥
धुरा कुशानां पुष्ट्यर्थमतुपानं प्रशस्यते ।
काश्यार्थं स्थूलदेहानामतुरास्तं मधूनकम् ॥ ३२१ ॥
अल्पाग्नोनामनिद्राणां तन्द्रान्शोक-भय-कक्षमेः ।
मद्यमांसावितानां च मद्यमेवातुशस्यते ॥ ३२२ ॥

अयातुपानकमें प्रवह्वामि-अतुपानं तर्पयति, प्रोगयति, कर्जयति, पर्योप्तिमभिनिवर्तेयति, अक्तमबसादयति, अन्तसंघातं भिनत्ति, मार्दव-मापादबति, क्लेदयति, जरयति, सुक्षपरिणामितामागुन्यवायितां चाऽऽ-हारस्योपजनयतीति ॥३२३॥

अनुपान—जो पेय पदार्थ आहार गुण के विपरीत (यया-उष्ण आहार के पीछे बीत अनुपान») तथा जो वातुओं का विरोधी न हो अपित सास्य करने

अनु-पश्चात्-मोजनात् इत्यर्थः,पानं जकादिपानम्॥ दाह के पीछे मनुर,दूच वा
 जीर के पीछे कोली ( कहा ) अनुपान न देवें, इस्तिबे कि वादाजों का विरोधी न हो !

बाका हो, वह अनुपान प्रशस्त है। 'क्कायुक्पीय' काव्याद में बीराजी कहार के आवत कहे हैं। क्क पीना हितकारी है, या नहीं इक्का विकार करके हितकारी कह पीना वाहिये। वायुरोप में स्निप्य और उष्ण; पिसविकार में मधुर और शितक; कफ में रख पर्य उष्ण तथा क्या में रस का अनुपान श्रेष्ठ है। उपवास से, मार्ग व्यक्ते से क्रेंचे या बहुत बोकने से क्रीलंग, वायु, भूप या पंच कमों के कारण जो यके हुए हों, उनको अनुपान देने के किये वृच अगृत के समान पच्च, हितकारी है। मोटे शरीर वाकों को पतला बनाने के किये पानी में शहद मिकाकर देना उसम है। जिनको मन्दिग्त हो, नींद न आती हो, तन्द्रा, श्रोफ, मय, क्रम से यके, मद्य माल सेवन करने वाकों के किये मद्य क्षनुपान ही शह है।

अनुपान के कर्म (गुण) कहते हैं—अनुपान शरीर का तर्पण करता है, शरीर को और जीवन को पुष्ट करता है, तेज बढ़ाता है, खाये हुए भोजन से सिटकर शरीर में भिल जाता है, खाये हुए को पचाता है, मिले हुए अज को तोकता,पृथक् पृथक् करता है। शरीर में कोमखता है, आहार को स्टिब्स करता, पचाता और सुख पूर्वक पचाकर शीध शरीर में व्यास कर देता है॥ १२३॥

भवति चात्र—अनुपानं हितं युक्तं तर्पयत्याशु मानवम् । सस्यं पचति चाऽऽहारमायुषे च वळाय च ॥ ३०४॥

योग्य डितकारी अनुपान मनुष्य को श्रीष्ठ तर्पण कर देता है। मोजन को सखपर्वक पचाता है और आयु एवं बरू को बहाता है। ३२४॥

> नोध्वीङ्कमारुताविष्टा न हिक्काश्वास-कासिनः । न गीत-भाष्याध्ययन-प्रसक्ता नोरसि झताः ॥ ३२४ ॥ पिवेयुत्तवृक्षं अक्त्या, तद्धि कण्ठोरसि स्थितम् । स्नेहसाहार्यं हत्वा भूयो दोषाय कल्पते ॥ ३२६ ॥ अनुपानेकदेसोऽयगुक्तः प्रावोपयोगिकः । इत्यं तु न हि निर्देश्दं सक्यं कास्त्र्यंन नामिशः ॥ ३२७ ॥ यथा नानौषषं किंचिदेशजानां वचो यथा । इत्यं तक्तस्या वाज्यमनुक्तिह यद्ववेत् ॥ ३२८ ॥

किनको अनुपान नहीं करना चाहिये—कण्ठ, आरी; शिर, ( कर्जांग ) में जब बासु का जोर हो, जिनको हिचकी, स्वास, कार रोम हो, मीह, स्वस्प, श्रुज्यस्य में को को रहते हों, जिनकी आरी में चोट कसी हो हमको मोजन क्ले यानी कतुवाम कर में नहीं चीना चाहिये। इस क्ष्मस्या में स्था पानी कप्ट, अती (आमावय) में स्थित आहार क्रम्य स्तेह को वृक्षित करके नाना प्रकार के रोग उत्पन्न करता है।

प्रायः उपयोग में आने बाले आहार, खान-पान का कुछ मान वहीं पर कह दिया है। खानपान के सब द्रव्यों का नाम से कथन करना सम्मव नहीं है, जिस प्रकार की कोई भी औषध रहित बनस्पति नहीं, जिस प्रकार देश बाले उसे जैसा गुणकारी या हानि कारक कहते हों, उसके अनुसार यहां पर न कहे हुए द्रव्य को समझना चाहिये। गुणकान के विषय में और भी कहते हैं।। ३२८।।

> चरः अरोरावयवाः स्वभावो धातवः क्रिया । क्रिक प्रमाणं संस्कारो मात्राचात्र परीक्ष्यते ॥ १२६ ॥ चरोऽनूप-जळाकाश-धन्वाद्यो सहयसंविधिः। जलजान्पजाश्चेव जलान्पचराश्च ये ॥ ३३० ॥ गुरुभक्ष्यास्य ये सत्त्वाः सर्वे ते गुरवः स्मृताः । छघ्मक्ष्यास्त लघवो धन्वजाधन्वचारिणः ॥ ३३१॥ शरीरावयवाः सक्थि-शिर्-स्कन्धाद्यस्तथा । सक्थिमांसाद् गुरुः स्कन्धस्तवः कोहस्तवः शिरः॥ ३३२॥ वृषणी चर्ममेढ् च भोणी वृक्षी यकुद् गुद्म । मासाद गुरुतरं विद्याद्यवास्वं मध्यमस्यि च ॥ ३३३ ॥ स्वभावाञ्चघवो मुदुगास्तथा हावकपिख्वहाः : स्वभावाद् गुरवो माषा वराहमहिषास्तथा ॥ ३३४॥ धातूनां शोणिताद्यानां गुरुं विद्याद्यथोत्तरम्। अलसैभ्यो विशिष्यन्ते प्राणिनो ये बहुक्रियाः ॥ ३३४ ॥ गौरवं लिक्सामान्ये पंसां स्रीणां च लाघवम्। महाप्रमाणा गुरवः स्वजातौ छघबोऽन्यथा ॥ ३३६ ॥

चर (जिस स्थान पर विचरता है), सरीरावयव ( सरीर का अंग), स्वभाव ( महाते ), वाद्य ( रस, रकादि वाद्य ), क्रिया, क्रिंग, प्रमाण, संस्कार, मात्रा ये बातें गुरू क्ष्यु विचार करने में देखनी चाहिये। चर, गति कपचर क्षीर मध्य रूप चर मेद से दो प्रकार के हैं। इनमें गति क्ष्य चर आवर्ष संबंधित करवाहुक प्रदेश में विचरने वाले, आकास में, चन्च देश में तथा जक आवर्ष दोनों वेशों में विचरने वाले हैं। मध्य रूप चर गुरू, सीतक प्रदार्थ

खाते हैं ऐसे दोनों प्रकार के प्राणी गुरु होते हैं। वन्त प्रदेश में उत्पन्न मा वन्त (हरेतीके) देश में विचरने वाके तथा कछ मोजन करने वाके प्राणी कछ होते हैं।

जांच, शिर, स्कन्य आदि शरीर के अवयव हैं। इनमें जंघा से स्कन्य, स्कन्य से क्रोड़ और क्रोड़ से शिर, का मांच ग्रव होता है। शिर से हृपण और हृपण से इनका चर्म, फिर शिक्न, फिर ओणी भाग, फिर हृक्क ( गुर्दे ) और फिर यक्कत्, उसके पीछे गुर्दा और पीछे मध्यास्थि ( मजा या अस्थि के ऊपर का मांच ) गुरु होता है।

स्वभाव वा प्रकृति से मूंग, बटेर किंपजल लघु होते हैं और उदद-सुअर, मैंस वे गुरु होते हैं। धातुओं में रक्त मांस, और मेद ये क्रमधः उत्तरोचर गुरु होते जाते हैं। जो प्राणी बहुत चेष्टार्शाल होते हैं, वे आल्सी स्वभाव बाले प्राणियों से मिन्न अर्थात् लघु होते हैं (आल्सी प्राणी गुरु होते हैं) लिंग की हि से कर गुरु और मादा पश्च लघु होते हैं, (पशुओं में यह नियम है, परन्तु पश्चियों में नर लघु होता है।) अपनी जाति में बड़े धरीर बाले गुरु और छोटे धरीर के प्राणी लघु होते हैं॥ २९६-१३६॥

गुरूणां ठाघवं विचात्संस्कारात्सविषयंयम् । श्रीहेळां यथा च त्युः सक्तृतां सिद्धपिण्डकाः ॥ ३३७ ॥ अल्पादाने गुरूणां च रुपूनां चातिसेवने । माजाकारणमुद्दिष्टं द्रव्याणां गुरुखाघवे ॥ ३३८ ॥ गुरूणामल्पमादेयं रुपूनां तृतिरिष्यते । माजां द्रव्याण्यपेक्षन्ते मात्रा चात्रिमपेक्षते ॥ ३३६ ॥ बक्रमारोग्यमागुञ्ज प्राणाञ्चाग्नौ प्रतिष्ठिताः । बक्रमारोग्यमागुञ्ज प्राणाञ्चाग्नौ प्रतिष्ठिताः । बक्रमारोग्यमागुञ्ज प्राणाञ्चाग्नौ प्रतिष्ठिताः । गुरुखाघविष्नन्तेयं प्रायेणाल्पबळान् प्रति । मन्दक्रियाननारोग्यान् सुकुमारान् सुखोचितान् ॥ ३४९ ॥ दीप्राग्नयः सराहाराः कर्मानत्या महादराः । वे नराः प्रति ताँश्चिन्त्यं नावद्यं गुरुळाघवम् ॥ ३४९ ॥

संस्कार द्वारा गुरू पदार्थ ब्यु और बयु पदार्थ गुरू बन जाते हैं। जैसे ब्रीहि (बान्य ) स्वभाव से गुरू हैं, परन्तु बाजा के रूप में बयु बन जाते हैं ब्रीट सक्तु स्वभाव से ब्यु होने पर भी उनकी आग से पकाई पिण्डकार्य

ज्बक्रमति ब्वेति वाग्यथा इति वा पाठः ।

गुड होजाती हैं। गुड पदायों को योका और क्यु पदायों को खिक्क केवक करने से में मु का जाते हैं। इचिकिये गुद क्युता के निक्षय करने में भी मात्रा कारण है। गुड पदायों को योका केना और क्यु पदायों को द्विपूर्यक खाना चाहिये जिससे पेट फूड न जाय, श्वास चढ़ने न डमें। ग्रस्य, मात्रा अर्थात् परिमाण की अपेखा करते हैं और मात्रा अप्रि को अपेखा करती हैं। बढ़ आरोग्यता, आयु और प्राच अप्रि पर आजित हैं—अग्न के अपीन हैं। अख पान (बान, पान) क्यो इन्यन से अप्रि प्रदेश होती है, और खान पान के न मिकने से वह बुझ जाती है, धान्त होजाती है। जो पुरूप अरूप वह बाड़े हों, मन्द किया, मन्द-चेष्टावाले, अनारोग्य, रोगी, सुकुमार अर्थात् नाखुक प्रकृति, के आराम का जीवन व्यतीत करने वाले हैं उनके विषय में गुष-च्युं का विचार करना चाहिये। जिनकी अग्नि प्रचल हो, जो कठिन आहार को भी पचा सकते हों, नित्य मेहनत करने वाले, वहें पेट वाले, जिनको अग्नि वहीं हुई हो उनके विषय में गुष-च्यु का विचार करने को आवश्यकता नहीं है। ३३७-३४२॥

हितामिर्जुद्वयानित्यमन्तराग्नि समाहितः ।
अन्नपानसमिद्धिनी मात्राकाळी विचारयन् ॥ ३४३ ॥
आहिताग्निः सदा पथ्यान्यन्तरामी जुहोति यः ।
दिवसे दिवसे नद्धा जपत्यय ददाति च ॥ ३४४ ॥
नरं निःश्रेयसे युक्तं सालयझं पानभोजने ।
भजन्ते नाऽऽमयाः केचिद्धाविनोऽप्यन्तराहते ॥ ३४४ ॥
षट्त्रिशतं सहस्राणि रात्रीणां हितभोजनः ।
जीवत्यनातुरो जन्तुर्जितातमा संमतः सताम् ॥ ३४६ ॥

मनुष्य को चाहिये कि मात्रा और काळ का विचार करके, दितकारी खान-पान करी समिधाओं से अन्तराप्ति में नित्यपति संयमित चिच से हवन करे। को आहितागिन हवन करने वाला नित्य प्रति दोनों समय अन्तरागिन में दितकारी अब की आहित देकर बहा ( ऑकार ) का जप करता है और ययायाकि दान करता है, जिसको खान-पान सम्बन्धी साध्य का बान होता है, ऐसे पुण्यवान् कुष्य को कारण के विना कभी भी रोग नहीं होते। हती प्रकार संस्थित वर्ष के मन्त्रय के जन्मान्यर में भी रोग नहीं होते। हितकर आहार करने वाका व्यक्ति हेड्ड पर पत्रि ( १०० वर्ष ) पर्यन्त नीरोगी, जितेन्द्रिय, और सकती के हिन्द होकर निवास करता है ॥ १४३-१४६॥ क्षप्रसाज-प्राणाः प्राणयुवास्त्रसम्यं कोकोऽसियास्ति । वर्णः प्रसादः सौरवर्षं वीवितं प्रक्रिया सुख्यम् ॥ ३४७ ॥ तुष्टिः पुष्टिर्वकं सेघा सर्वसम्ये प्रतिष्ठितम् । कौकिकं कर्म यद्वृत्तौ स्वर्गतौ यच वैदिकम् ॥ ३४=॥ कर्मापवर्गे यचोक्तं तवाप्यन्ते प्रतिष्ठितम् ।

अब, उब प्राणियों का प्राण है, सारा संसार इसी अब की याचना करता है (पेट के छिये आदमी सब कुछ करता है)। अब में ही वर्ण, धरीर की प्रसक्ता, सुस्वरता, जीवन, प्रतिभा, सुख, तुष्टि, हर्ष, पोषच, वळ, मेचा, ये सब बातें स्थिर हैं। संसारिक कर्म, तथा स्वर्ग प्राप्ति में यज्ञादि को बैदिक मोखदायक यज्ञ, तप आदि कर्म हैं, वे सब अब में प्रतिष्ठित हैं॥ ३४७-३४८॥ तज्ज म्होकः—अबपानगुष्णाः साम्या वर्गा द्वावरा निश्चिताः॥ ३४९॥

सगुणान्यनुपानानि गुरुखाघवसंग्रहः । अन्नपानविधानुकं तत्परीकृयं विशेषतः ॥ ३५० ॥

इस असपान नामक अध्याय में, अल-पान के गुण, बारह वर्गों में कह दिये हैं। अनुपान के गुण, गुरु एवं छप्त विषय का निकास किया है, इस विधि को विचार कर प्रयोग करना चाहिये॥ ३४६-३५०॥

इस्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सुत्रस्थाने अवशानविधिर्नाम सप्तविशतितमोऽध्यायः ॥ २७ ॥

### अष्टाविंशोऽष्याय:

अवातो विविधाशितपीतीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २ ॥

अब से 'विविधाधित-पीतीय' अध्याय का न्याक्यान करेंगे । जैसा भगवान् आजेष ने कहा या ॥ १-२ ॥

विवयमहित-पीत-छीद-स्वावितं अन्तोहितमन्तरमियन्युश्चितवकेन वयात्वेनोध्मणा सम्बर्गयपच्यमानं काळवदनवस्थितसर्वपासुगासमञ्ज्ञ पद्ववर्वपात्ममादतस्रोतः केवळं रारीरमुपचय-चळ-वर्ण-सुकावुका क्षेत्रपति, स्टीह्मस्तून्वेयति, । घातवो दि पात्महाराः मन्द्रिकावुका मनुष्य का खाया, वीया, वाद्या या व्यवाक्य काती से खाया औववा, नाका प्रकार का दितकारी पदार्थ, वाद्याप्ति के प्रवीद्य का के कारण, लेका पूर्वी, वाल, तेज, वायु और आकाश इन पांच महामूनों को खरनी-अककी गरमी से ( पृष्यी आदि के गुण वाले ) आहार द्रव्यों का पाचन होता है। इस वकाय से प्रचा डुआ अन्न काल की मांति नित्य निरन्तर गति करता हुआ, स्व वायुक्त के निरन्तर पाक होने से जिल धारीर में खीणता उत्पन्न होरही है उस वायुक्त के निरन्तर पाक होने से जिल धारीर में खीणता उत्पन्न होरही है उस वायुक्त के ताया जिल धारीर में उप वायुक्त को गरमी वनी हुई है, और वायुक्त खोत जिल धारीर में उपरियत हैं, ऐसे सम्पूर्ण धारीर को वृद्धि करने के बाद साथ वल, वर्ण, बुल ओर आयु देता है, तथा धारिर के वायुओं को लेक बदान करता है। चायु हो जिनका मोजन है ऐसे रशिद चादि वायु नित्य प्रति बोण होते हुए खाये हुए मोजन रूपो धादु को खाकर स्वस्थ अवस्था में रहते हैं ॥ है ॥

तत्राऽऽहारप्रसादाख्यो रसः किट्टं च मडाख्यमभिनिर्वर्तते; किट्टात् स्वेद-मूत्र-पुरीष-वात-पित्त-श्रेष्माणः कर्णाक्षि-नासिकास्य-छोम-कूप-प्रज-नन-मळाः केश रमश्र-छोम-नखादयश्चावयवाःपुष्यन्ति । पुष्यन्ति स्वाहार-रसात् रस-रुधिर-मास-मेदोऽस्थि-मज्ज-श्रुको जासि पञ्चेन्द्रियद्रव्याणि धा-तप्रसादसंब्रकानि शरीर-सन्धि-बन्ध-पिच्छादयश्चावयबाः ते सर्वे एव धा-तवो मत्ताख्याः प्रसादाख्याश्च रसमङाभ्यां पुष्यन्तः स्वं मानमनुवर्तन्ते यथानयः शरीरम् । एवं रसमछी स्वप्रमाणावस्थितौ आश्रयस्य सम धातोषीतुसाम्यमनुवर्तयतः; निमित्ततस्तु श्लीणवृद्धानां प्रसादाख्यानां धात्नां इद्धिश्वयाभ्यामाहारम् डाभ्यां रसः सात्म्यमुत्पाद्यत्यारोग्याय, किट्टं च मळानामेवमेव । स्वमानातिरिकाः पुनरुत्स्रिंगः शोतोष्णपर्य-यगुणैश्चोपचर्यमाणा मळाः शरीरधातुसाम्यकराः समुप्रक्रयन्ते । तेषां तु मछप्रसादाख्यानां घातूनां स्नोतांस्ययनमुखानिः तानि यथाविभागेन यथास्वं धात्नापूरयन्ति । एकमिदं झरीरमशित-पोत-छोड-खादित-प्रमबम्, अभित-पीत-लीढ-खादित-प्रमबाधास्मिन् शरीरे व्याधयो मबन्तिः हिवाहिवोपयोगविशेषास्त्वत्र शमाश्रमविशेषकरा मब-न्त्रोति ॥ ४ ॥

इब ब्राहार से तीन वस्तुप्रं बनती हैं प्रक ब्रबाद स्पी रहा, २. विह्न, ब्रुबार -गण्य और २. महा। इनमें किट मान से ब्रुबान, मृत, महा, वाहु, विद्यु क्षक और कान, आंक, नाक, हुवा, कोन, क्ष्म और विद्यु के सक उपस्थ -विक्रि हैं। तथा केड, वाली, मृत, दोन (श्रायेश के ब्राह्म) और सक्ष ब्राह्म व्याप्त बब पुष्ट होते हैं। आहार के प्रशाद कथी रसमाग से, रस, रफ, मांस, सेंद, अस्य, मांबा, शुक्र, ओज तथा पृथ्यी, अ, तेज, बायु, आकाश्च ( ये पंच महामृत तो हन्द्रियों को बनाने वाले हैं ) अस्यन्त शुद्ध रूप में स्थित चातु. शरीर को बांचने वाली स्नायु, शिरा आदि, सन्वयां, आर्चक और दृष बनाते हैं। ये सब मल नामक चातु या प्रसाद रूप चातु रस और मल द्वारा पृष्ट होते हुए आयु के अनुसार अपने परिणाम में बनते हैं ( अथवा कृश, स्थूल, छोटे, नके में अपने परिणाम से बनते हैं )। •

• आहार के रसादि घात में बदलने के विषय में एक पश्च यह है कि रस. रक्त चातु में बदलता है और रक्त. मांस में. इस प्रकार आगे परिवर्शन-होता जाता है। जिस प्रकार दही जमते हुए सम्मर्ण दूध दही रूप में बदलता है, इसी प्रकार सम्पूर्ण रस रक्त रूप में बदल जाता है और रक्त मांस में इसी मकार आगे । दसरे आचार्य इस परिवर्तन को 'केदार-कल्यान्याय' से मानते हैं। अर्थात खेत में बहतो पानी की धार में से प्रत्येक क्यारी अपना २ पानी के छैती है इसी प्रकार यहां पर भी अब से उत्पन्न रस, रस चात में जाकर कछ भाग से रस बन जाता है और शेष रस भाग रक्त में जाकर रहा के गन्ध, वर्ण से मिल कर रक्त बन जाता है और शेष रस भाग आगे मांस बाद में पहुँचता है, वहां मांस के गन्ध-वर्ण में मिलकर मांस बन जाता है. और इससे अवशिष्ट रस भाग मेद में चला जाता है, वहां भी पूर्व की भाँति किया होती है। इसी प्रकार आगे २ चलता जाता है। तीसरे पश्च वाले कहते हैं कि-अल रस प्रथक २ धातुमार्ग में जाकर रसादि धातुओं का पोषण करता है. यह नहीं कि इस घात को पोषण करने वाला ही रक्त धात में जाता है। रस आदि को पोषण करने बाछे स्रोत उत्तरोत्तर सक्ता मुख बाले और लम्बे हैं। इस प्रकार से रस को पोषण करने वाला भाग रसमार्थ में गमन करके रस का पोषण करता है. पूर्व रस का पोषण करने के पीछे रक्त पोषक मार्ग में जाने से रक्त का पोषण करता है. इस प्रकार रक्त का पोषण करने के पीछे मांस को पोषण करने वाला रस भाग दर एवं सुक्स मार्ग में गमन करने से मांत का पोषण करता है। इसी प्रकार आहे मेट आदि का पोषण हो जाता है। इस पश्च में दूध आदि बच्च बस्तुओं से उत्पन्न रस प्रभाव से शीव ही शुक्त से मिळकर शक का पोषण कर देता है, इसी प्रकार बुधावस्था में भी एक दोष के बुध होने से अन्य घात हुए महीं होते. परन्तु परिमाण पक्ष में रस बात के दृष्ट होने से रक्त आदि भाव भी दक्षित हो बाते हैं. इसके अतिरिक्त परिणाम पक्ष में तीन चार उपवास-से बारीर की शुक्ष होनी चाहिये और एक मास्र के बच्चतेवन से दो सम्पूर्क इस मकार से बरीर के अपने स्वरूप में (न अविक और न कम परिमाण में ) रियत होने पर चातु-साम्यावस्था में रहते हैं। प्रसाद क्य चातुओं को अब वा इदि को तिमिल को केकर होती है, वह आहार के कारण ही होती है, इस-किये आहार हारा हदि और सब का सात्म्य उत्सव होता है हसी प्रकार किह और सब का सात्म्य उत्सव सम्पादन में सहायक होते हैं। अपने परिमाण से अधिक बड़े हुए किह और मरू को बाहर निकाल कर तथा शांत से उत्सव मरू में उज्य, उज्य से उत्सव मरू में शीत परिवर्म्यों से मरू सात्मा के चातुओं को समानावस्था में रखते हैं। इस मरू अर्थात् प्रस्वा मानक चातुओं के स्रोत गमन करने के मार्ग हैं और वे स्रोत जो जो जिन जिनके हैं उन उन चातुओं को पूर्ण करते हैं। इस प्रकार से यह सम्पूर्ण शरीर खाये, थिये, चाटे, चासे आहार क्यी रस से पूर्ण होता है। और रोग मी इस शरीर में खाये, थिये, चाटे आदि भोजन से उत्सन्न होते हैं। इसमें हित बस्तुओं का उपयोग अशुभकारी शोर अहित बस्तुओं का उपयोग अशुभकारी होता है। ॥ ४॥

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश उवाच — दृश्यन्ते हि भगवन् ! हितसमाख्यातमप्याहारसुपयुज्जाना व्याधिमन्तक्षागदाक्ष, तयैवाहित-समाख्यातम्, एवं दृष्टे कथं हिताहितोपयोगविशेषात्मकं शुभाशु-भविशेषसुपछमामह इति ॥ १ ॥

त्रमुवाच भगवानात्रेयः-न हिताहारोपयोगिनामग्निवेझ ! तिन्निसत्तः व्याघयो जायन्ते, न च केवलं हिताहारोपयोगादेव सवं व्याघयमयिक्षान्तं भवति, सन्ति हि ऋतेऽप्यहिताहारोपयोगादन्या रोगप्रकृतयः, त्रद्याच-काळविपर्ययः, प्रज्ञापराधः, परिणामञ्च, शब्द-स्पर्श-क्रप-दस-गन्धाञ्चासालया इति. ताझ रोगप्रकृतयो रसान सम्यगु-पयुक्जानमपि पुरुषमञ्जमेनोपपादयन्ति, तस्माद्धिताहारोपयोगिनोऽपि दृश्यन्ते न्याधिमन्तः। अहिताहारोपयोगिनां पुनः कारणतो न सद्यो होषवान् अवत्यपचारः, न हि सर्वाण्यपथ्यानि तुल्यदोषाणि, न च सर्वे विवास्तुल्यवकाः, न च सर्वाणि शरीराणि व्याधिक्षमित्वे समयोनि सवन्ति, तदेव द्वपथ्यं देश-काळ-संयोग-वीर्य-प्रमाणावियोगास् भूय-

सरीर शुक्रमय ही होना चाहिये और 'केशरकुल्या न्याय, वाका पक्ष तीसरे पुत्र के समान ही है। इसमें भी हुष्य बस्तुएं प्रभाव से बील शुक्र को उत्पन्न कर देती हैं।

स्तरमध्यं संपत्तते, स एव वोषः संस्कृत्योविषद्भावकारे तस्वीरामुख-विश्वरिथतः प्राणावतवस्तुर्यो मर्गोप्रवाती का भूवान् कृतवाः विश्व-कारितमञ्ज संप्यते, शरीराणि वाविस्यूकाम्यतिकुशाम्यविविष्ठमासस्रो-णितास्यानि दुर्वकाम्यसारुयाद्दारोपविताम्यरुवद्दाराण्यक्यस्वाति वा भवन्त्यव्याधिसद्दानि, विपरीतानि पुनर्व्याधिसद्दानि, एष्ट्रयञ्चेवाप्रवान्द्रिर-हार-वोष-शरीर-विशेषेश्यो ज्याधयो सृद्यो दारुणाः क्षिप्रसमुखान्त्रिर-कारिणश्च भवन्ति । अत एव च वात-पित्त-स्रोधाणः स्थानविशेषे प्रकु-विता ज्याधिवशेषानभिनिवर्त्वरियन्त्वरिनवेशः ।।। ६॥

हल प्रकार से कहते हुए आत्रेय ऋषि को अग्निवेश बोले-हि म्यवान्। संसार में देखने में आता है, कि जो मनुष्य हितकारी आहार का उपमोग करते हैं, वे रोगी दिखाई देते हैं और अहितकारी भोजन करने वाले भी नीरोग दीखते हैं।

अग्निवेश को भगवान आत्रेय ने कहा-हे अग्निवेश ! जो मनुष्य हितकारी अन खाते हैं उनको हनके कारण से उत्पन्न होने वाले रोग नहीं होते और न केवक कित आहार का उपसेवन ही सब रोगों से बचा सकता। अहित आहार को छोडकर कुछ दसरी भी रोग को प्रकृति है। यथा काळ विपर्व्यय ( ऋतःओ का परिवर्तन ). प्रजापराघ और परिणाम, शब्द स्पर्ध, रूप, रस, गन्य का असारम्य ( अतियोग. मिथ्यायोग, या अयोग ) होना । ये रोग के कारण आहार रसों का सम्यक प्रकार से उपयोग करने पर भी परुष में क्षात्रभ सक्षण उत्पद्ध कर देते हैं। इसकिये हितकारी आहार को सेवन करने बाके भी रोगी दिलाई देते हैं। इसी प्रकार जो व्यक्ति अहित आहार का उपसेवन करते हैं. उनमें रोगों के ये कारण जरूरी दोषयक्त नहीं होते । क्योंकि सम्पूर्ण अवस्य समान दोषकारक नहीं हैं और सब दोष समान वड वाले भी नहीं हैं और सारे श्रासेर रोग को सहन करने में समर्थ नहीं होते। इसकिये अपन्य देश सावल पिताकारक हैं. यही आन्य देश के योग से अधिक अवस्य कारक हो जाता है, बाह (शरकाक में अपथ्य बढ़वान और हेमन्त में निर्वेख ). संयोग दही राव के साथ बढ़वान और शहद केसाय निर्वत ), वोर्य ( संस्कार वा उष्य करने से अवस्थतमधीर श्रीत से अपन्य ), प्रमाण अर्थात मात्रा के अतियोग से अपन्यतम और हीन क से निर्वे वन जाते हैं। इसो प्रकार बहुत से कारणों के मिकने से, विकट विकित्सा होने से गम्भीर आशयों में, शरोर के बहुत अन्तर प्रवेश कर जाने से

१. त्वक्मांसाभवमुत्तानं गम्भीरं स्वन्तराभयम् ।

तया स्पीर में विरकात से वहनवड़ जाने वर, शंक आदि दस मिनानयों में स्थित होने से, मर्मस्थानों को मेहिल करने से बहुत दुःस देने के आरम् अलाव्य होने से, मर्मस्थानों को मेहिल करने से बहुत दुःस देने के आरम् अलाव्य होने से, श्रीप्र विकार उत्तक करने से आप्य बकवान् वन जाता है। इसी प्रकार बहुत मोटा, बहुत कुछ, जिनकें मांस, रक्त, अल्प, दोके, निर्वेष्ण हो गर्ने हों जो विषम स्पीर वाले हैं, जो अलात्य आहार को सेवन करने वाले, बोक्य खाने वाले, अल्प सत्य वाले स्पीर रोगों को सहन नहीं कर सकते। इनके विकार तीत गुणों वाले शरीर व्यापि को सहन कर सकते हैं। इसिकेंगे अवस्थ आहार, दोष शरीर को विशेषता से रोग मुद्दु, दारुण, श्रीप्र होने वाले, अथवा देर में होने वाले होते हैं। इसिकेंगे स्थानों में कुपित होकर मिन्न मिन्न प्रकार के रोगों को उत्पन्न करते हैं।। ५—इ।।

तत्र रसादिषु स्थानेषु प्रकुपिताना दोषाणां यस्मन् यस्मिन् स्थाने ये ये ज्याषयः संभवन्ति वास्तान् यथावद्तुज्याख्यास्यामः ॥ ७ ॥

> अश्रद्धा चारुचिद्धास्य वैरस्यमरसञ्जता। हजासो गौरवं तन्दा साङ्गमर्दो ज्वरस्तमः॥ ८॥ पाण्ड्रत्वं स्रोतसां रोधः क्छैन्यं सादः कुशाङ्गता । नाशोऽप्रेरयथाकालं वलयः पलितानि च ॥ ६ ॥ रसप्रदोषजा रोगा, वस्यन्ते रक्तरोषजाः। क्रष्ट-बीसर्प-पिडका रक्तपित्तमसृग्दरः ॥ १० ॥ गुद्मेदास्यपाकश्च सीहा गुल्मोऽथ विद्रघी। नीलिका कामला व्यक्तं विसवस्तिलकालकाः ॥ ११ ॥ दद्रश्चर्मदळं श्वित्रं पामा कोठास्नमण्डलम् । रक्तप्रदोषाज्ञायन्ते, शृणु मांसप्रदोषजान् ॥ १२॥ अधिमांसार्बुद् कील-गल-शालक-शण्डकाः । पुर्तिमांसाळजी-गण्ड-गण्डमाळोपजिह्निकाः ॥ १३ ॥ विद्यान्मांसाश्रयान्, मेदःसंश्रयास्त प्रचक्ष्महे । निन्दितानि प्रमेहाणां पूर्वरूपाणि यानि च ॥ १४ ॥ अध्यस्थि-दन्त-दन्तास्थि-भेदश्रळं विवर्णता। केश-छोम-नख-इमश्रु-दोषाद्यास्थिप्रकोपजाः॥ १८ ॥ रुक पर्वणा भ्रमो मुच्छी दर्शन तमस्रो मताः। बदवा स्कूछमूळानो वर्वजाना च वृज्ञीनम् ॥ १६ ॥ मजाप्रकृषाच्युकारम दोकास्त्रीव्यवद्यर्थणम् ।

रोगिनं ना क्रीयमस्यायुविरूपं वा प्रजायते ॥ १७ ॥ न वा संजायते गर्भः पतित प्रस्नवस्वपि । शक्रं हि दुष्टं सापत्यं सदारं वाधते नरम् ॥ १८ ॥

इनमें रस आदि स्थानों में कुपित बात आदि दोब, जिस जिस स्थान पर जो जो रोग उत्पन्न करते हैं उन उन रोगों को कहते हैं—अध्या, भोजन में अद्या न होना, अदिव (भोजन में अदिव, अनिच्छा), मारीपन, तन्द्रा, हारीर में पीड़ा, ज्वर, तम, अन्यकार, पाण्डु वर्ण होतों का अवरोध, नपुंसकता, साद (शियिकता) हारीर की निर्वेत्वता, अग्नि (जाटराग्नि) का नाह्य, विना समय के हुर्रियां और बालों का दवेत होना वे रसजन्य रोग हैं।

रक्तवन्य रोग कहते हैं-कुछ, वीसपं, पिडकार्ये, रक्तपिच, रक्तपदर, गुद-पाक, शिक्न का पकता, मीहा, गुरुम, विद्रिश्व नीलिका, व्यंग ( काई ), कामला, विच्वव, तिल के आकार के मस्ते, दाद, चर्मदल दिवत्र, पामा, कोठ, रक्तमण्डल ( काक काल चक्के ) ये रक्तवन्य रोग हैं।

मांसजन्य रोग कहते हैं—अधिमांत, अर्जुद, कील, गळधालूक, ( गळ में शोय होने से बढ़ा हुआ मांस ) गळशिष्टका, पूरिमांत, अळजी, गळगण्ड, गण्डमाळा, उपजिद्विका, ये मांसजन्य रोग हैं।

मेदजन्य रोग-कहते हैं प्रमेह के निन्दित पूर्वरूप (बालों की चटिलता, आदि अथवा अति स्थूल पुरुष के आयु हाव आदि आठ रूप) ये रोग हैं अथवा अतिस्थूलता से उत्पन्त आयु का हाव आदि रोग मेद जन्य है।

अस्य के नीचे तूसरी अस्य आना, अधिदन्त, दन्तमैर, दांत दुखना, अस्थियों में खुल, केश, रोम, नल और दादी मूंछ के रंग का परिवर्षन होना वे अस्थिजन्य रोग हैं। जोड़ों में दर्द, चक्कर, आना, मूर्छा, ऑबों के सामने अचेरा आना, ब्रण, शिर में छोटी-छोटी कुन्सियां छोटे-छोटे जोड़ों में गाठें पड़ जाना वे मजाजन्य रोग हैं।

शुक्त के दोव से नपुंसकता, अहर्षण (ध्वज के खड़े होने पर भी मैशुन में : अशक्ति ), संतान रोगो, नपुंस क या योड़ी आयु बाळी, विरूप, उत्पन्न हो, अथवा गर्भ नहीं रहता, रहने पर गिर जाता है या तीन मास से पूर्व ही वह जाता है। दूचित शुक्त, वच्चे और स्त्री दोनों को तकश्रीकृ हैता है।। १७-१=॥

> इन्द्रियाणि समाक्षित्य प्रकुष्यन्ति यदा मकाः । चपचातोपतापाध्यां योजयम्बीन्द्रियाणि ते ॥ ९६ ॥ स्नायौ शिराकण्डरयोर्ड्डाः क्रिश्चन्ति सानवस् ।

स्तरम-सङ्कोच-सङ्गतीभेभीन्य-स्कृत्य-सुक्रि मिः ॥ २० ॥
सङ्गानामत्य कुपिता भेव-शोष-मत्युष्पम् ।
दोषा मटानां कुर्वन्ति सङ्गोत्सर्गावतीय च ॥ २१ ॥
विविधादमितात्पीताददिताक्षीडसादितात् ।
भवन्त्येते मतुष्याणां विकारा य उदाहृताः ॥ २२ ॥
वेधामिण्डमतुर्यात्तं सेवेत मतिमान् सत्।
क्रितान्येवाशितादीनि न स्यस्तजास्तयाऽऽमयाः ॥ २३ ॥

जित समय अपस्य आहार के कारण मळ कुपित होकर हिन्द्रयों में स्थित होते हैं, उस समय ये मळ हिन्द्रयों का नाश या हिन्द्रयों को पीड़ित करने बगते हैं। ये मळ बायु, शिरा, कण्डराओं में कुपित होकर मनुष्य को बहुत कह पर्षु- बाते हैं। इससे स्तम्भ, जहता, संकोच विकुड़ना, खल्ली हाय पांव का सुड़ जाना, प्रत्य (स्तायु आदि में गांठ), रुपुरण, धमन, और संशानाश उसका होता है। जित समय बात आदि होष मळी का आश्रय छेकर कुपित होते हैं, उस समय मळ का मेद (अतिशार) तथा मळों को युखाना अथवा मळों के रंग को विकृत करना या मछों का अवरोध अथवा अतिश्वृत्ति उत्पन्न कर देते हैं। वो रोग यहां पर छिळे हैं, वे नाना प्रकार के खान, पान, चाटन, खाख कम आहार द्वारा मनुष्यों में उत्पन्न होते हैं। ये रोग उत्पन्न न हों, हर इच्छा से मनुष्य सदा हितकारक आहार का सेवन करे, जिससे कि आहारजन्य रोग न होतें ॥ १६–२३॥

रसजानां विकाराणां सर्वं छक्षनमीषधम् । विधिशोणितकेऽध्याये रक्षजानां भिषिज्ञतम् ॥ २४ ॥ मासजानां तु संशुद्धिः शक्षक्षाराग्निकर्भे च । अष्टौनिन्दतकेऽध्याये मेदाजानां चिकित्स्वतम् ॥ २४ ॥ अरुध्याश्रयाणां ज्याधीनां पद्धकर्माणि भेषजम् । बस्तयः श्लीरसपीषि तिककोपिहतानि च ॥ २६ ॥ मज्य-शुक्र-समुत्यानामीषधं स्वादुतिककम् । अत्रं ज्यवायज्यायामी शृद्धिः काळे च मात्रया ॥ २७ ॥ शान्तिरिन्द्रयज्ञानां तु त्रिममीये प्रवस्यते । स्वाय्वादिजानां प्रश्मो वस्यते वातरोगिके ॥ २८ ॥ व वेगान्यारणेऽध्याये चिकित्सासमहः कृतः । मक्जानां विकाराणां सिद्धिकाकां कवित्सवित्।॥ २६ ॥ रतजन्य वय विकारों की विकित्स कंपन अवांस् उपस्रक है। यक्कान्य रोगों की विकित्सा विधिधोषित अध्याय में कहेंगे। मांतजन्य रोगों की विकित्सा यक, बार और अभि कमें से होती है। मेहजन्य रोगों की विकित्सा 'अहोनि-न्दित' अध्याय में कह दी है। अस्थियों में आजित रोगों की विकित्सा 'वक्कां, एवं तिक वस्तुओं से तथा दूच एवं घृत से विद्व बस्तियां (विश्वेष) विकित्सा हैं। मजा और शुक्र से उत्पन्न रोगों की विकित्सा स्वाद्ध, विक्त अन्य, अ्यवाय, (इनि-संग) ज्यायाम और समय पर मात्रानुसार क्यन आदि से शुद्धि है। इन्द्रियजन्य रोगों की विकित्सा 'जिममीय' अध्याय में कहेंगे। स्वायु आदि से उत्पन्न रोगों की विकित्सा वातरोगाधिकार में कहेंगे। मळजन्य रोगों की विकित्सा 'न वेगान्यारणीय' अध्याय में कह दी और कहीं २ (अतिसार, महणी आदि में) आगे भी कहेंगे॥ २४-२६॥

> व्यायामाद्रकाणस्तैक्ष्ण्याद्धितस्यानवचारणात् । कोष्ठाच्छाखां मळा यान्ति द्रतत्वान्मारुतस्य च ॥ ३० ॥ तत्रस्थाश्च विळम्बन्ते कदाचित्रसमीरिताः । नादेशकाळे कृष्यन्ति भूयो हेतुप्रतीक्षिणः ॥ ३१ ॥

निम्ब कारणों से दोष शाखाओं में पहुंच जाते हैं, यथा व्यायाम से उरात्न क्रिम से कोष्ठ को छोक्कर मल शाखा में आजाते हैं। अग्नि के तीक्ष्ण होने से सिख्डे हुए दोष शाखा में आ जाते हैं। हितकारी वस्तु के अति सेक्न से बहुत बढ़े हुए दोष शाखा में आ जाते हैं। हितकारी वस्तु के अति सेक्न से बहुत बढ़े हुए दोष शाजा में आ जाते हैं। हितकारी वस्तु के अति सेक्न से बहुत बढ़े हुए दोष शानी के गूर की माति अपने स्थान पर मरकर क्ष्ये स्थान पर पहुँच जाते हैं। वहां शाखा आदि में पहुंचकर रोग उरात्न करने में विकास करते हैं। क्योंकि निर्वल दोष किसी मबल दोष की मेरणा के विना कुषित नहीं हो सकते। इसलिये उचितस्थान पर और उचित काल में ही कुषित होते हैं। वे निर्वल दोष और कारण की मतीक्षा करते रहते हैं। वलवान् दोष दूसरे प्रेरक कारण की बाट नहीं देखते। शाखाओं से दोष कोड़ में किस प्रकार जाते हैं यह कहते हैं।। २०-२१॥

वृद्धचाभिष्यन्दनात् पाकारस्रोतोसुस्रविशोधनात् । झाखां सुक्रवा मछाः कोष्ठं यान्ति वायोखा निष्रहात् ॥ ३२ ॥

दोषों के बहुने हो, (अभिष्यत्य से बक्रयन से सरक, होने हे ) दोष के पक्रने से, स्रोतों के मुख खुळ जाने से अक्रोष हटने से; तक्षा फूँकचे बाड़ी बागु के रक जाने से विश्वत दोष कोड़ में आजाते हैं ॥ ३२ ॥ धजातानामनुरुपते जालामां विनिष्ट्ये ।
रोगाणां वो विविद्देष्टः मुकार्यां तं समाप्येत् ॥ ३३ ॥
मुकार्याः सर्वेश्वानां मकाः सर्वाः अष्ट्रप्यः ।
मानामानविशेषाचु मार्गामार्गेअष्ट्रप्यः ॥ ३४ ॥
दितमेवानुरुष्यन्ते अपरीक्ष्य परीक्षकाः ॥ ३४ ॥
अतं बुद्धः स्पृतिद्दंद पं पृतिद्दितनिषेवणम् ।
वागिवसुद्धः समो धैर्यमाअयन्ति परीक्षकम् ॥ ३६ ॥
लौकिकं नाअयन्त्येते गुणा मोहरजांअतम् ॥

संखेप से खुल की इच्छा रखने वाले पुरुष को चाहिये कि रोगों को उत्पक्ष न होने देने की जो विधि कही है, तथा उत्पन्न हुए रोगों को इटाने की जां विधि कही है, उसका आचरण, सेवन करें। क्योंकि सब प्राणियों की सब प्रष्टुलियां खुल प्राप्त करने की इच्छा से ही होती हैं। ज्ञान और अञ्चन के मेद से ही मनुष्य मार्ग या अमार्ग का अनुसरण करने लगता है। परीक्षक विद्वान् परीक्षा करके हितकारी वस्तुओं का सेवन करते हैं, रजो गुण और मोह में फंसे साधारण-जन प्रिय पदार्थ ही चाहते हैं। शुत, बुद्धि, स्पृति हद्धता हितकारी वस्तुओं का सेवन, वाणी की क्षित्र, धम, और पैर्यं, ये गुण विवेदी पुष्प में होते हैं। परन्तु मोह और रज से गुक्त होने के कारण कोकिक, अविवेदी पुष्प में देंग युण नहीं होते। इस्टिये इनको धारीरिक और मानसिक बहुत प्रकार के रोग होते हैं।। ३२–३०॥

प्रज्ञापराधायहितानयां मृ पद्ध निषेवते ।
संधारयति वेगांश्च सेवते साहसानि च ॥ ३८ ॥
तदात्वसुक्तसंज्ञेषु भावेष्यज्ञोऽतुरुव्यते ।
रच्यते न तु विज्ञाता विज्ञाने समझीकृते ॥ ३१ ।
न रागाभाष्यविज्ञानादाहारसुप्रवोजयेत् ।
परीक्ष्य हिवस भीयादेशे साहारसंभवः ॥ ४० ॥
भाहारस्य विधायक्षे विशेषा हेतुसंज्ञकाः ।
शुश्राह्मसमुत्यन्ते ताम् परीक्ष्योपकोजयेत् ॥ ४१ ॥
विद्यार्थायवाजयेत् ॥ ४२ ॥
भवत्यसुष्यवा माक्षः साम्बामिद्ध पविद्यतः ॥ ४२ ॥

वचु रोगसमुत्थानमञ्जन्यमि**इ केनचित् ।** परिहर्तुं, न तस्त्राप्य शोचितव्यं मनीविणा ॥ ४३ ॥

3=2

अज्ञानी मनस्य बर्बि के दोष से पञ्चेनिहर्यों के आहित शब्द. स्पर्शांदि विषयों का सेवन करता है. मल मुत्रादि के वेगों को रोकता है, साहम के कामों को करता है. प्रारम्भ में सखदायक और परिणाम में दुःखदायक कर्मों को करता है. इसकिये दुःख उठाता है। परन्तु ज्ञानी पुरुष ज्ञान द्वारा बुद्धि के स्वच्छ होने से इन कामों में नहीं फंसता. अतः सखी रहता है। राग अर्थात आसकि से (जानते हुए भी मोजन अहितकर है. फिर भी कारूच से ) या अज्ञान से भोजन को नहीं खाना चाहिये. परीक्षा करके ज्ञानपूर्वक हितकारी अब को ही खाना चाहिये। क्योंकि शरोर आहार से उत्पन्न होता है। मोजन की क्रम-अश्म परीक्षा के लिये आठ प्रकार की परीक्षा है। ये आठ परीक्षायें विमान स्थान अध्याय १ में प्रकृति-करण, संयोग आदि से कही हैं। भोजन की इन आठ विशेषताओं से पर्रक्षा करके भोजन करना चाहिये। जिन अपयों से मन्त्र्य बच सकता हो उनसे बचने का सदा यत करना चाहिये, इस प्रकार करने से पुरुष अपराधरहित होता है और साधु पुरुषों में बुद्धिमान् विजा जाता है। क्योंकि प्रारम्ब से उत्पन्न न्याधि को साधु पुरुष बुरा नहीं मानते । को रोग प्रारब्ध के बलवान होने से उत्पन्न होता है वह यदि चिकित्सा कार्य के किये असाध्य भी हो तो भी बुद्धिमान मनुष्य को शोक. चिन्ता नहीं करनी चाहिये ॥ ३८-४३॥

तत्र ऋोकाः—भाहारसंभवं वस्तु रोगाश्चाऽऽहारसंभवाः ।
हिवाहिर्वावशेवाश्च विशेषः सुखदुःखयोः ॥ ४४ ॥
सहत्वे चासहत्वे च दुःखानां देहसत्त्वयोः ॥ ४४ ॥
विशेषो रोगसक्चाश्च धातुजा ये पृथक् पृथक्॥ ४५ ॥
तेषां चैव प्रश्नमनं कोष्ठाच्छाखा चपेत्य च ॥
होषा यथा प्रकुप्यन्ति शाखाध्यः कोष्ठमेव च ॥ ४६ ॥
प्राह्माह्मयोविंगेषश्च स्वस्थातुरहितं च यत् ॥
किन्नयात्रात्वीयो तस्यवं संप्रकाशितम् ॥ ४० ॥

यह द्वारीर आहार से उत्यन्न होता है, रोम भी आहार से उत्यन्न होते हैं। हित और आहब की विद्येषता ही सुल दुःल में कारण है। हुःलों के सहन करने मा न सहन कर सकने में रेह, सस्य आदि विद्येषतार्थे बादुक्य पुषक् रेरोम, इनकी चिकित्सा, दोव जिस प्रकार से कोड से बाला में व्यक्त कुनित

होते हैं जीर बाजाओं से जिस प्रकार कोड वें आते हैं, निहान् और अनिहान की शिम्पता, स्वस्य और रोगी के किने जो कुछ दियकारी है, वह उस निविधा-विद्यापीतीन' अध्याप में कह दिया !! ४४-४७ !!

इस्वन्तिनेशक्ते तन्त्रे वरकप्रतिर्वश्यके सुनस्यानेऽन्नवानयहर्के विविधाशितपीतीयो नाम अष्टाविद्योऽभ्यायः समासः ॥ २८ ॥ समाप्तियदं सतममन्त्रपानयदुष्कम् ।

## एकोनत्रिंशोऽध्यायः ।

क्षयातो दराप्राणायतनीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

अब आगे 'प्राणायतनीय' अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा या ॥ १-२ ॥

द्शैवायतनान्याद्धः प्राणा येषु प्रतिष्ठिताः । शङ्को समंत्रयं कण्ठो रक्तं शुक्रौजसी गुदम् ॥ ३ ॥ तानीन्द्रियाणि विज्ञानं चेतनाहेतुमामयम् ।

जानीते यः स वै विद्वान् प्राणाभिसर उच्यते॥ ४॥ इति ॥ प्राण जिन स्थानों पर आधित हैं वे दस स्थान हैं। यथा (१-२) शंख-प्रदेश (कनपटो) दो, (१-५) तीन मर्म-द्वद्य, वस्ति और शिर, (६) कृष्ठ, (७) रक्त, (८) श्रुक, (९) ओज और (१०) गुदा ये दस प्राणों के स्थान हैं।

इन दस स्थानों को, इन्द्रियों (आध्यास्मिक), चेतनाहेतु (आस्या) और रोगों के कारण, अखण और ओपि-चिकित्सा को जो विद्वान् जानता है, वहीं 'प्राणाभिसर' कहळाता है ॥ ३-४॥

द्विषयास्तु खलु भिषजो भवन्त्यप्रिवेश ! प्राणानामेकेऽभिसरा इन्तारो रोगाणां, रोगाणामेकेऽभिसरा इन्तारः प्राणानामिति ॥ ४॥

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमप्रिवेशं ववाच—भगवन् ! ते कथ्म-स्वाभिवेषितव्या भवेषुरिति ॥ ६ ॥

मगबादुवाच---व इमे कुळीनाः परेवदावभूताः परिद्रष्टकर्माणी दक्षाः शुच्यो जितहस्ता जितास्मानः सर्वोदकरणवन्तः सर्वेदिह्यो-पर्याः मकुतिकाः प्रविचिकास्ते माणागमिक्याः, इन्यारी दीगा-

णाम् , तथाविधा हि केवछे शरीरकाने शरीरामिनिवृत्ति-कान-प्रकृति-विकार-ज्ञाने च निःसंशयाः सुख-साध्य-कृष्क्-साध्य-याप्य-प्रत्या-स्येयानां च रोगाणां समुत्थान-पूर्वरूप-छिङ्ग-वेदनोपशय-विशेष-विज्ञाने ज्यपगतसन्देहाः, त्रिविधस्याऽऽयुर्वेदस्त्रस्य ससंग्रह-ज्याकरणस्य सत्रिवि-धौषधप्रामस्य प्रवक्तारः, पञ्चित्रशतश्च मूलफलानां चतुर्णां च स्नेहानां पद्मानां च छवणानामष्टानां च मूत्राणामष्टानां च क्षीराणां क्षीरत्वग्बू-क्षाणां च पण्णां झिरोविरोचनादेखे पद्मकर्माश्रयस्यौषधगणस्याष्टाविश-तेम यवागूनां द्वात्रिश्च चूर्णप्रदेह।नां षण्णां च विरेचनशतानां पद्धानां च कपायशतानां, स्वस्थयुत्ताविप च भोजन पान-नियम-स्थान-चङ्कमण-श्राच्यासन-मात्रा-द्रव्याञ्चन-धूम-नावन।भ्यञ्चन-परिमार्जन-वेगाविधारणा-व्यायाम-सात्म्येन्द्रिय-परीक्षोपक्रम-सद्वृत्तकुश्रुखाः: चतुष्पादोपगृहीते च भेवते घोडशक्छे सविनिश्चये सन्त्रिपर्येषणे सवातकलाकल्डाने व्यप-गतसन्देहाः, चतुर्विधस्य च स्तेहस्य चतुर्विशत्यपनयस्योपकल्पनी-यस्य चतुःषष्टिपर्यन्तस्य व्यवस्थापयितारो बहुविधानामुकानां च स्नेद्य-स्वेद्य-वस्य-विरेच्योषधोपचाराणां च कुराळाः; शिरोरोगादेश्च दोपांशवि-कल्पजस्य व्याधिसंग्रहस्य सक्ष्यपिडकाविद्रधेखयाणां च शोफानां बहु-विधशोफानुबन्धानामष्टाचत्वारिंशतश्च रोगाधिकरणानां चत्वारिंशदुच-रस्य च नानात्मजस्य व्याधिशतस्य तथा विगर्हितातिस्थूलातिकुशानां च सहैत इक्षणोपक्रमाणां स्वप्नस्य च हिताहितस्यास्वप्नातिस्वप्नस्य च सहेत्पक्रमस्य षण्णां च छङ्घनादीनामुपक्रमाणां सन्तर्पणापतर्पणजानां च रोगाणां सरूपप्रशमनानां च शोणितजानां व्याधीनां मदमूच्छीयसं-न्यासानां च सकारणरूपौषधोपचाराणां कुश्छाः; कुशलाखाऽऽहारविधि-विनिश्चयस्य प्रकृत्या च हिताहितानामाहारविकाराणामध्यसंप्रहस्याऽऽ-सवानां च चतुरशीतेः द्रव्यगुणविनिश्चयस्य रसानुरससंश्रयस्य सवि-कल्पकवरोधिकस्य द्वादशवर्गाश्रयस्य चान्नपानस्य सगुणप्रभावस्य सातु-पानगुणस्य नवविषस्यार्थसंप्रहस्याऽऽहारगतेश्च हिताहितोपयोगविशेषा-त्मकस्य च शुभाश्मविशेषस्य घात्वाश्रयाणां च रोगाणामौषधसंप्रहाणां च दशानां च प्राणायतनानां यं च वह्यामोऽर्थेदशमहाम्छीये त्रिंशत्तमा-ब्याये तत्र च कुत्त्नस्य तत्रोदेशस्यापस्य तन्त्रस्य च प्रदृण-बारण-विज्ञान-प्रयोग-कर्म-कार्य-काछ-कर्त्-करण-क्रराखाङ्ग्रखाद्य स्मृति-मति-शास-संयु-क्ति-युक्ति-बावस्याऽऽसमाः शीलगुणैरविसंवाद्नेन च संपादनेत सर्वधाः

णिषु चेतसो मैत्रस्य मार्ग-पिर्ग-भार्ग-बन्धुवदेवं युक्ता भवन्यप्रिवेश ! प्राणानामभिसरा इन्तारो रोगाणामिति ॥ ७ ॥

वैद्यों के रूकण—हे अग्नियेश ! वैद्य दो प्रकार के होते हैं। एक, 'प्रावा-भिवर' प्राणों को खाने वाले और रोगों का नाश करने वाले। दूबरे 'रोगांभि-वर' रोगों को खाने वाले और प्राणों का नाश करने वाले।

इस प्रकार से कहते हुए भगवान् आत्रेय को अग्निवेश वोके—इस इन दोनों प्रकार के वैशों को किस प्रकार से किन किन कक्षणों से जान सकते हैं।

भगवान आत्रेय ने कहा कि जो कुलीन उत्तम कुछ में उत्पन्न हुए हों. जिनकी बढि व शास्त्रज्ञान निर्मेल हो, जिन्होंने क्रिया-कर्म देखा हो, जो सन-भवी, चतुर, सदाचारी, अम्यस्त हाथ वाले ( शस्त्र चलाने में जिनको संशय न हो. कुशल हाथवाले ) जितेन्द्रिय, सर्व सामग्री से सम्पन्न, आंख, कान आदि सब इन्द्रियों से यक्त, जो कि शरीर की नीरोगस्थिति को भली प्रकार जानते हैं. उत्तम सम व परिणाम को भली प्रकार जानने वाले हों वे वैदा प्राणरख-क एवं रोगनाशक होते हैं। इस प्रकार से वैद्य सम्पूर्ण शरीर के ज्ञान से. बीर्य और शोणित के संयोग से शरीर किस प्रकार बनता है इसको जान. शारीरस्थान में कहे सांक्यशास्त्र के अनसार प्रकृति विकृति के ज्ञान को विना सन्देह के समझते हों, सुलसाध्य, कप्टसाध्य, याप्य वा असाध्य इन चार प्रकार के रोगों के कारण, पूर्वरूप, लक्षण, वेदना, अनुकृत, आहार-विहार मली प्रकार जानते हों, सन्पूर्ण आयुर्वेद के सूत्र रूप जो त्रिविष सत्र हेत्. लिंग, लक्षण और औषध का ज्ञान है इसको: सामान्य और विशेष रूप से इनके संक्षेप और विस्तार को तथा तीन प्रकार की औषघ दैवब्य-पाभय और युक्तिव्यपाभय, सत्वावजय समृद्द को जाननेवाले. १६ प्रकार की मुख्यिनी ओषधियोंको, १६ प्रकार की फलवर्ग की ओषधियों को, चार प्रकार के स्नेहों. पांच प्रकार के नमक. आठ प्रकार के मूत्र, आठ प्रकार के दूच छः प्रकार के खीरी क्खों को, शिरोविरेचनादि पांचकमों के औषप समृहों को, अहा-इस प्रकार की यवागुओं को, ३२ प्रकार के चूर्ण या प्रदेहों को, छः सौ विरेचन, पांच सी कथाय. मनुष्यों की प्रकृति स्वस्थ रहे इसके लिये भोजन, पान, के नियम, स्थान, चलना, फिरना, सोना, बैठना, मात्रा, द्रव्य, अंजन, धूमपान, नश्य. अन्यंजन, स्नान, वेगों को न रोकना, व्यायाम, सारुय, इन्द्रियपरीका-उपक्रम, बद्धार में क्रमल, इनके नियमों को जानने बाले, चिकित्सा के चारों पाट और

<sup>ी. &#</sup>x27;बन्धवदेवमुका' इति पाठः ॥

सोसह आंगों में सन्देहरहित, तीन प्रकार की बातना, वासु के गुण-दोव में सन्दे-हरहित: चार प्रकार के स्नेह. स्नेह की २४ प्रकार की विचारणा में चतर: रस भेद के ६४ प्रकार की योग्य योजना करने में. बहुत प्रकार के स्नेहन. स्वेदन. वमन बरेचन ओषियों को यथायोग्य प्रयोग करने में कशक शिरोरोगाहि रोग, बातादि दोषों की अधिकता या कभी से उत्पन्न होने बाढ़े रोगों को: क्षय, पिडका, तीन प्रकार की विद्विध, शोधजन्य नाना प्रकार के रोगों की. रोगों के ४८ प्रकरण, १४० प्रकार के बात, पिच, कफ रोगों को निन्दित अतिस्थळ अतिकृश पुरुषों की हेत. लक्षण, चिकित्सा को: हितकर अहितकर निद्रा को; अनिद्रा व अतिनिद्रा के कारण और चिकित्सा को: छंपनादि छः प्रकार की चिकित्सा को. सन्तर्पण अपतर्पण से होने बाढे रोगों को. उनकी चिकित्सा को जानें.रक्तजन्य रोग, मद, मूर्छा और संन्यास के कारण, **बक्षण और** चिकित्सा में कुश्रल, आहारविधि में कुश्रल, स्वभावतः पथ्यापथ्य आहार व संस्कार से हाने वाले परिवर्त्तन, चौरासी ( ८४ ) प्रकार के आसव. रस व अनरसात्मक द्रव्य गुण निश्चय. विकल्प में कुश्चल: अन्नपान के बारह वर्ग, गुण, प्रभाव, अनपान गुण, अन्नपानादि से, रसादि धातुओं की उत्पत्ति किस प्रकार होती है, पथ्यापथ्य, आहार के हितकारी फल, बातादि दोष के प्रकृपित होने से उत्पन्न होने वाले राग और उनकी चिकित्सा, प्राणा-यतनों के दस स्थान, इन सब विषयों में तथा अगले 'अर्थे दशमहामछीय' अध्याय में जो कुछ कहेंगे, उन सब में नियुण, आयुर्वेद के उद्देश, लक्षण को जानने बाले हों. एवं आयुर्वेद शास्त्र के ग्रहण करने, ग्रहण किये हए की धारण करने और अर्थ से जानने, प्रयोग, चिकित्सा-प्रयोग, अनेक प्रकार से चिकित्सा करने, कार्य-धातुओं के समान करने, काल, क्रिया, काल, कत्ता, भिषक, करण औषध में कुशल, तथा समरण शक्ति, बुद्धि, शास्त्रयोजना और तर्कज्ञान में समर्थ, अपने बील, स्वभाव रूपी गुणी से सब प्रणि मात्रा में मन, आत्मा द्वारा, माता, पिता. भाई, बन्ध, आदि के समान मैत्री भाव रखने में कुशुल होते हैं, स्नेह का व्यवहार करते हैं. हे अग्निवेश ! इस प्रकार के जो वैद्य होते हैं. वे 'प्राणा-भिसर' अर्थात प्राणरक्षक तथा रोगनाशक होते हैं ॥ ५-७ ॥

अतो विपर्ययेण विपरीता रोगाणामभिसरा इन्तारः प्राणानां भिष-क्षृश्चप्रविष्व्यन्ताः कण्टकभूता क्षेकस्य प्रविक्षपक्ष्यक्षधर्माणो राज्ञां प्रमादाक्षरन्ति राष्ट्राणि। तेषामिदं विशेषविज्ञानम्। अस्ययं वैव्यवेषेक इक्षायमाना विशिखान्तरमनुषरन्ति कर्मकोभान्, श्रुत्वा च कस्यविदा- वुर्धमिष्ठाः परिवर्तन्त, संभवेष वास्याऽऽसमा वेद्यगुणालुक्वेवेदन्ति, यम्रास्य वैद्यः प्रतिकर्म करोति तस्य च वोषान् युद्धग्रेद्वव्याद्दरिन्तः, आदुरसित्राणि च प्रद्ववेणोपजापोयसेवादिमिरिच्छन्त्यास्मीकर्तुं, स्वरंगेच्छतां चाऽऽस्मतः स्वापयन्ति, कर्म चाऽऽसाय युद्धग्रेद्दरवकोकयन्ति दाक्ष्येणाक्षानमास्मनः स्वयापयन्ति, कर्म चाऽऽसाय युद्धग्रेद्दरवकोकयन्ति दाक्ष्येणाक्षानमास्मनः स्वयापयन्ति, कर्मा गतं चैनमिसिसमोक्ष्यान्यमाश्रयन्ति देशमपदेशमास्मनः कृत्वा, प्राष्ठव-जनसन्निपाते चाऽऽसमः कौशस्यमञ्जाखवद्यणयन्ति, अधीरवव वर्धमपवदन्ति वीराणां, विद्वस्तन्त्रमात्त्रमं चामिसमीक्ष्य प्रतिमयमिव कान्तारमध्वगाः परिद्दरिन्त दूरात्, यश्चेषां कश्चित्स्व्यावयवो भवत्यु-प्रक्तिमप्रकृते प्रकृतान्तरे वा सत्तत्रमुद्दरिन्त, न चानुयोगिमच्छन्त्यनुयोक्तं वा, मृत्योरिव चानुयोगादुद्विसन्ते, न चेषामाचार्यः शिष्यो वा समझवारी वैवादिको वा कश्चिरम्रहायत इति ॥ = ॥

इनसे विपरीत गुण वाले वैद्य 'रोगाभिसर' अर्थात् रोगों को लानेवाले और पाणों का नाश करने बाले होते हैं। ये वैद्य वैद्य के वेप में लोक में कांटे के समान द:खदायी. बिगाद करने वाले. दोह करने वाले. धर्म का त्याग करके. राजाओं के आहरूय से हो राष्ट्र में विचरते हैं। इन वैद्यों के विशेष स्वष्टण ये 🐫 —ये वैद्य के समान वस्त्र धारण करके अपनी प्रशंसा करते हुए रोगी के घर में गढ़ी में चिकित्सा कर्म के लोभ से जाते हैं. किसी को रोगी सनकर उसको चारों ओर से घेर बैठते हैं. और अपने गुणानुवादों को ऊंचे २ सुनाने खगते हैं। जो पहले वैद्य चिकित्साकर रहा है. उसके टोघों को बार २ कहते हैं। रोगी के मित्रों को खुश करके, चापल्सी, चुगली से, सेवा आदि द्वारा अपना बनाना चाहते हैं। और अपनी इच्छा को थोडा बतलाते हैं। चिकित्सा कार्य मिछने पर बार २ इधर उधर देखते हैं। चाहाकी से अपने आजान को छिपाने की चेष्टा करते हुए, रोग को अच्छा करने में अधक्त होने पर रोगी को ही उलाहना देने लगते हैं. तुम्हारे पास साधन नहीं, सेवक नहीं, प्रथ नहीं रखते । मरता हुआ देखकर बहाना करके दूसरे देश में चले जाते हैं। भोले भाके आदमी को देखकर अपनी कुशलता को मूर्व पुरुष की भांति विरुद्ध बचनों द्वारा प्रकट करते हैं। धीर पुरुषों के शामने अधीर की भांति जोर २ से अपना धेर्य कहने छगते हैं। बिद्वान मनुष्यों को देखकर दुम दबाकर ऐसे माग जाते हैं. जिस प्रकार कि मयंकर भय की आशंका से जंगल के रास्ते को

दूर से ही छोड़ देते हैं। इन कोगों को जो ज़राना भी आयुर्वेद चिकित्सा का सूत्र मिल जाता है, तो उसीको बेसमय या बिना मतल्ब के (प्रसंग के बिना ही) बार २ बोलने लगते हैं। ये न तो श्वयं किसी से कुछ पूछते हैं और न यह चाहते हैं कि कोई हमसे पूछे। वे प्रश्न के पूछने से मृत्यु से जैसे डर कर मागते हैं। न तो कोई हनका आचार्य, न कोई शिष्य और न कोई सहाध्यायी होता है।। = 11

भिवक्छ्य प्रविश्येव व्याधितांस्तर्कयन्ति ते । बीतंसिमव संश्रित्य बने शाकुन्तिको द्विजान् ॥ १ ॥ श्रुत-दृष्टि-क्रिया-काल-मात्रा-ज्ञान-बिह्व्कृताः । वर्जनीया हि ते मृत्योश्चरन्त्यनुचरा सुवि ॥ १० ॥ बृत्तिहेतोभिषक्मानपूर्णान् मूर्खविशारदान् । वर्जयेदातुरो विद्वान् सर्पास्ते पीतमाक्ताः ॥ ११ ॥ ये तु शाखविदो दक्षाः शुचयः कर्मकोविदाः । जितहस्ता जितात्मानस्तेत्रयो नित्यं कृतं नमः ॥ १२ ॥

रोगी को देखकर वैद्य का वेष पहिन कर रोगी के घर में घुस जाते हैं। ये जंगल में पहुंचे चिड़ीमार की तरह पश्चियों को जाक में फंसाने वाले होते हैं। इनको शाक्सभवण, कर्मदर्शन, चिकित्सा और काल, मात्रा शास्त्र का जान नहीं होता। ये मृत्यु के नौकर होकर पृथ्वी पर विचरते हैं, इसलिये इनको छोड़ देना चाहिये। जीविका प्राप्त करने के लिये वैद्य बने हुए, पूरे मृखों को, बुद्धिमान् रोगी छोड़ देवे, क्योंकि वे वायु पिये हुए सांप के समान है। जो वैद्य शास्त्रज्ञानी, कर्म में दक्ष, पवित्र, कर्मकुशल, जितहस्त, संयमी, ऐसे प्राणाभिसर वैद्यों को नित्य प्रति नमस्कार है।। ६-१२॥

तत्र रखोकः—दश प्राणायतिनके रखोकस्थानार्थसंप्रहः ।

द्विविधा भिषजञ्चोक्ताः प्राणस्याऽऽयतनानि च ॥ १३ ॥

इस दश प्राणायतनीय अध्याय में सम्पूर्ण सूत्रस्थान की संखित सूची, दो प्रकार के वैद्य, शरीर के दस प्राणायतन ये विषय प्रतिपादन कर दिये हैं ॥१३॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते सूत्रस्थाने दशप्राणायतनीयो नामैकोनित्रशोऽध्यायः समाप्तः ॥ २९ ॥

## त्रिंशचमोऽष्यायः

अयातोऽर्थे दशमहामूळीयमध्यायं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आगे 'अथें दशमहामूकीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान आत्रेय ने कहा या ॥ २ ॥

> अर्थे दश महामूळाः समासका महाफळाः । महस्रार्थश्च हृदयं पर्यायैकच्यते बुधैः ॥ ३ ॥

हृदय जिनका मूलस्थान है ऐसी महान् कार्य करने वाळी दल धमनियां हृदय में आश्रित हैं। 'महत् और 'अर्थ ये हृदय के हो नामान्तर हैं॥ ३॥

षडङ्गमङ्गं विज्ञानिमिन्द्रयाण्यथेपञ्चकम्। आतमा च सगुणश्चेतश्चिन्त्यं च हृदि संश्रितम्॥ ४॥ प्रतिष्ठार्थं हि भावानामेवां हृद्यमिष्यते। गोपानसीनामागारकणिकेवार्थं चिन्तकैः॥ १॥ तस्योपघातान्मुच्छायं भेदान्मरणमृच्छति। यद्धि तस्पर्शविज्ञानं घारि तत्तत्र संश्रितम्॥ ६॥ तस्परस्यौजसः स्थानं तत्र चैतन्यसंग्रहः। हृद्यं महृद्यंश्चत स्मादुक्तं चिकिरसकैः॥ ७॥

छः अंगोवाला घरीर ( दो हाय, दो पांव, शिर और प्रोवा एवं किट का मध्य भाग), विज्ञान ( निश्चयात्मक द्वुद्धि), पांच जानेन्द्रियां तथा इन इन्द्रियों के शब्द, स्पर्श आदि विषय, आत्मा, गुणयुक्त मन, चिन्त्य ( मन के विषय) ये सब हृदय में आश्रित हैं। यहां पर यह संश्य हो सकता है कि हृदय तो दो अंगुरू मात्र है, इसमें छ अंगों वाला श्चरीर किस प्रकार समा सकता है। इन्द्रियों अपने आश्रितों में स्थित हैं, विषय वाह्य द्वयों में आश्रित हैं। आत्मा व्यापक होने से अनाश्रित है, गुणयुक्त मन भी अनाश्रित है, व्येय आदि हृदय में नहीं रहते। इस सन्देह का उत्तर देते हैं कि हृदय में ये माव (पदार्य) कार्य-कारण सम्बन्ध से अविरोध क्या मं रहते हैं। इनमें आश्रार-आध्य सम्बन्ध नहीं, परन्तु आश्रय-आश्रय, अयवा अन्वय-व्यतिरेक सम्बन्ध होती है और उसके दोनों ओर बुसरी शहतीरीयां पढ़ी रहती हैं, उसी प्रकार हृदय के जारों ओर वेस स्वर्य पढ़ी हैं। इस हृदय को उपचात ( चोट) छाने से मूर्डों हों

जाती है आंर हृदय के विदीर्ण होने से मनुष्य भर जाता है। हृदय के नाह होने से हृदय में आजित संसारी आत्मा भी नष्ट हो जाता है। स्पर्ध को जो जानता है या जिसके कारण स्पर्ध जान होता है वही 'धारी' धारीर इन्द्रिय, सस्य और आत्मा के संयोग (धारीरेन्द्रियस्कात्मसंयोगो धारि जीवितम्) ये सब हृदय में आजित हैं। यह हृदय परम (अंछ) ओज का स्थान है, चैतन्य विषयों में फैले हुए मन का इसी हृदय में संग्रह होता है। विषयों में गये हुए इसी मनको हृदय में रोकने से योगी बनते हैं और योग मोख का सामन (योगो मोखप्रवर्त्तकः) है। इसिलये हृदय को महत् और इन ह्यां से चिकत्सक कहते हैं॥ ४-७॥

तेन मूळेन महता महामूळा मता दश।
ओजोवहाः शरीरेऽस्मिन् विधम्यन्ते समन्ततः ॥ = ॥
येनौजसा वर्तयन्ति प्रीणिताः सर्वजन्तवः ।
यद्दे सर्वभूतानां जीवितं नावितष्ठते ॥ ६ ॥
यस्तारमादौ गर्भस्य यन्तर्भरसाद्रसः ।
संवर्तमानं इदयं समाविशति यत्पुरा ॥ १० ॥
यस्य नाशान्त् नाशोऽस्ति घारि यद्षृदयाश्रितम् ।
यः शरीररसरेनेहः प्राणा यत्र प्रतिष्ठिताः ॥ ११ ॥
तत्फळा बहुधा वा ताः फळन्तीव महाफळाः ।
ध्मानाद्धमन्यः स्रवणात् स्रोतीसि सरणास्सिराः ॥ १२ ॥

इस हृदय से महामूळ वाली (जिनका प्रमावस्थान वहा है, ऐसी) दस ओजवाहिनी घमनियां निकळ कर इस सम्पूर्ण शरीर में फैळती हैं। जिस ओज के पुष्ट होने पर सब माणी जीते हैं, जिस ओज के बिना प्राणियों का जीवन नहीं रह सकता, जो ओज शुक्र रक्त संयोग से बने गर्म में सारमूत है, और जो शुक्र रक्त के संयोग ने बने कळळ रूप में रसरूप सार है, जो ओज हृदय के बनने पर स्पष्ट होकर हृदय में रहता है, जिस ओज के नष्ट होने पर (घातुओं का खय न होने पर भी) मृत्यु निश्चित है, जो कि प्राणों को धारण करने में मुख्य है, जिस ओज में प्राण आश्चित हैं उस ओज को छेजाने वालो, ओजोबहा, महाफक्का दस घमनियां हृदय का आश्चय केकर अनेक प्रकार से फळती हैं। वे हृदय में दस होती हुई भी हारीर में प्रतान मेटों से असंख्य बनजाती हैं।

पूरव अर्थात् बाह्म रह द्वारा भरने से (स्पन्दन होने से ), घमनिया, सबका अर्थात् रस, पीष्य बस्द्र का संवण होने से स्रोतस् और दूबरे देश या स्थान में जाने से 'स्विरा' कहळाती हैं॥ ८-१२॥ वन्महत्ता महामूळास्तबीजः वरिरक्षवा । वरिहार्या विज्ञवेष मनसो दुःखहेतवः ॥ १३ ॥ इटा वस्त्याचदौजस्यं झोतसां वस्मसादनम् । वस्तरोज्यं मयलेन मझमो झानमेव च ॥ १४ ॥

हृदय स्थित मन की रक्षा में कारण छः अंगों वाले शरीर, बुद्धि आदि का हृदय स्थान है। ओजोवहा घमनियां भी इसी हृदय से निकलती हैं, यही हृदय इनका मूल है। इसिलये ओज की रखा करने के लिये मानसिक दुःखों के कारणों से विशेष रूप में बचना चाहिये। जो वस्तु हृदय और ओज के किये हितकारी हो, एवं मनोवहा आदि खोतों को निर्मल करनेवाली हो और शान्ति तथा तस्वशन को देने वाली हो, उसे प्रयलपूर्वक सेवन करना चाहिये।१३-१४।

श्रय खल्वेकं प्राणवर्धनानामुत्कृष्टतममेकं बळवर्धनानामेकं बृंहणा-नामेकं नन्दनानामेकं हर्षणानामेकमयनानामिति । तत्राहिंसा प्राणिनां प्राणवर्धनानामुत्कृष्टतमं, वीर्यं बळवर्धनानां विद्या बृंहणानां, इन्द्रिय-जयो नन्दनानां, तत्त्वाववाेवाे हर्षणानां, ब्रह्मचर्यमयनानामित्यायुर्वेद-विदो मन्यन्ते ॥ १४ ॥

सेवन करने योग्य वस्तुएं कहते हैं—प्राणों को बढ़ाने के लिये सबसे उत्कृष्ट वस्तु एक ही है (वृतरा नहीं), बल को बढ़ाने में एक; षृष्य बस्तुओं में उत्कृष्टतम एक, श्रेय समृद्धिकारक हवींत्पादक में एक; मोखदायक में सबसे श्रेष्ठ वस्तु एक ही है। जैसे प्राणमों के प्राणों को बढ़ाने के लिये अहिंग सबसे उत्कृष्ट है, बल वर्षकों में वीर्य, बृंहण वस्तुओं में विद्या, श्रेयस्कर बस्तुओं में इन्द्रियों का संयम, हवींत्पादक वस्तुओं में तत्त्वज्ञान और मोख-दायक बस्तुओं में अद्यान और मोख-दायक बस्तुओं में अद्यानचे ही सबसे श्रेष्ठ है, ऐसा आयुर्वेद विद्यान मानते हैं॥ १५॥

तत्राऽऽयुर्वेदविदस्तन्त्रस्थानाध्यायप्रश्तानां पृथक्त्वेन बाक्यशो बाक्याथंजोऽर्यावयवशक्ष प्रवक्तारो मन्तव्याः ॥ १६ ॥

अत्राऽऽह-कथं तन्त्रादीनि बाक्यशं वाक्याथंशोऽर्वावयवश्यत्यु-कानि मवन्तीति । अत्रोच्यते—तन्त्रमार्षं कारस्येन यथाभ्रायमुच्य-मानं बाक्यशे भवत्युकम् । बुद्धशा सम्यगनुप्रविश्यार्थतत्त्वं बाग्मि-व्यक्तिस्समास-प्रतिकाः हेतूदाहरणोपनय-निगमन-युक्तिमिक्किविध-शिष्य-बुद्धिगम्याभिषस्यमानं बाक्यार्थशो भवत्युक्तम् ।। रूप्तिविद्यानामर्थ-दुर्गाणां पुनर्विमावनैदक्तमर्थावयवशो भवत्युक्तम् ।। रूपा। को पुरुष आयुर्वेद के प्रत्य, उनके स्थान, प्रसंग, अध्याय, प्रस्त उनके अवान्तर विषय, वाक्यायों और अर्थावयवों का निरूपण कर सकते हों, उनको आयुर्वेद का जाता मानना चाहिये। आयुर्वेद के प्रत्य में वाक्य, अर्थ और अर्थावयव किस प्रकार से कहे जाते हैं? यह कहते हैं, ऋषिकृत तन्त्र को 'अया से 'इति' वर्यन्त समस्त प्रत्य को पाठकम से पढ़ना वाक्यार्थ होता है। अर्थतस्य को बुद्धि से भक्षी प्रकार समझ कर वाणी द्वारा व्यास अर्थात् विभाग, समास, प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण (इप्टान्त), उपनय निगमन तोनों प्रकार (उत्तम मध्यम और अवमकोटि) के शिष्य जिस युक्ति से समझ सर्के हस प्रकार से कहना वाक्यार्थंशः निरूपण कहाता है। तन्त्र में आये हुए कठिन अर्थों को पुनः पुनः व्याख्यानों द्वारा स्थष्ट करना यह 'अर्थावयवशः निरूपण' होता है। १६-१७॥

तत्र चेत्प्रदारः स्यु:—चतुर्णामृक्सामयजुरधर्ववेदानां कं वेदमुक्-दिशन्त्यायुर्वेदविदः, किमायुः, कस्मादायुर्वेदः, कि चायमायुर्वेदः शाद्वतोऽशाह्वतश्च। कति कानि चास्याङ्गानि, कैश्चायमध्येतव्यः, किमर्थं चेति॥ १८॥

तत्र भिषजा पृष्टेनेवं चतुर्णामृक्सामयजुरथर्ववेदानामात्मनोऽध-वंवेदे भक्तिरादेश्या। वेदो ह्याधर्वणः स्वस्त्ययन-विल्नमङ्गळ-होम-नियम-प्रायिश्वत्तोपवास-मन्त्रादि-परिप्रहाचिकित्सा प्राह, विकित्सा चाऽऽयुषो हितायोपदिश्यते ॥ १६ ॥

वेदं चोपदिश्याऽऽयुर्वोच्यं; तत्राऽऽयुश्चेतनातुवृत्तिर्ज्ञोवितमनुबन्धो

धारि चेत्येकोऽर्थः॥ २०॥

तत्राऽऽयुर्वेदयतीत्यायुर्वेदः । कथमिति चेदुच्यते—स्वलक्षणतः सुखासुखतो हिताहिततः प्रमाणाप्रमाणतश्च । यतश्चाऽऽयुष्याण्यना-युष्याणि च द्रव्यगुणकर्माणि वेदयत्यतोऽप्यायुर्वेदः ॥ २१ ॥

्तन्नाऽऽयुष्याण्यनायुष्याणि च द्रव्यगुणकर्माणि केवछेनोपदेष्ट्यन्ते

तन्त्रेण ॥ २२ ॥

यदि कोई पूछे कि ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अधर्ववेद इन चारों वेदों में से किस वेद को आयुर्वेद कहते हैं। आयुर्वेद का कौन से वेद के साम सम्बन्ध है ? आयु क्या है ? आयुर्वेद किस लिये है ? यह आयुर्वेद शास्वत

१, सिद्धान्तापपादितस्य साधनधर्मस्य साध्ये पुनः कथनमुपनयः ।

२. हेत्रसाधितसाध्यधर्मकथनं निगमनम् ॥

(लिख) है या अधाहनत (अनिख) है हम आयुर्वेद के कितने और कीन २ से अंग हैं ? आयुर्वेद किन को पढ़ना चाहिये ? और इस आयुर्वेद का प्रयोग्यन ना है ? वैद्य से इस प्रकार प्रका पूछे जाने पर वैद्य को ऋग्, बख़:, साम और अथवें इन चारों वेदों में से अथवें वेद में ही अपनी मिक्त (अदा) नतकानी चाहिये। क्योंकि अथवेंवेद ने स्वस्ति-अयन, बिंक, मंगळ, होम,नियम, प्राथित्य, वा उपवासदि द्वारा रोग को चिकित्सा कही है। चिकित्सा आयु की मंगळ कामना से कही जाती है, आयुर्वेद यह अथवेंवेद का एक माग है। वेद सम्बन्धी विवेचन करने के पीछे हो आयुस्वव्याची विवेचन किया जाता है। चेतन्यपरपपरा, जीवित, अनुबन्धन, धारि ये आयुन्वव्य के समानार्थवाची हैं। आयुर्वेद किस लिये कहते हैं हसका उत्तर अपने रुक्षण से, सुख-दुःख हित-कारी अहितकारी, प्रमाण अपमाण एवं आयुवर्वंक और आयुख्यकारक द्वव्योंके गुण कर्म सम्पूर्ण रूपमें कहे जाते हैं, इसस्विये, इस शास्त्र को आयुर्वेद कहते हैं ॥ १८-२२॥

तन्नाऽऽजुरुक्तं स्वलक्षणतो यथाविद्दैव । तन्न शारीरमानसाझ्यां
रोगाभ्यामनभिद्युतस्यानभिभूतस्य च विशेषेण यौवनवतः समर्थानुगत-बळ-वीर्य-यशः-पौरुष-पराक्रमस्य ज्ञान-विज्ञानेन्द्रियेन्द्रियार्थ-बळसमुद्राये वर्तमानस्य परमधि-रुचिर-विविधोपभोगस्य समुद्रसवीरम्भस्य
यथेष्टविचारिणः सुखमागुरुच्यते, असुखमतो विपर्ययेण । द्वितैषिणः
पुनर्भूतना परस्वादुपरस्य सत्यवादिनः शमपरस्य परीक्ष्यकारिणोऽप्रमत्तस्य न्निवर्ग परस्परेणानुपद्दतसुपसेवमानस्य पूजाईसंपूजकस्य
ज्ञान-विज्ञानोपशम-शोलस्य वृद्धोपसेविनः सुनियत-राग रावेष्यो-मद्म्मान-वेगस्य सततं विविधप्रदानपरस्य तपो-ज्ञान-प्रशम-नित्यस्याम्यात्मविवस्तत्परस्य लोकमिमं चामुं चापेक्षमाणस्य स्मृतिमतो द्वितमागुरुच्यते । अद्वितमतो विपर्ययेण ॥ २३ ॥

आयु का लक्षण (चेतनातुकृति चेतनपरम्परा०) इत स्थान पर कह दिया है। जिल मनुष्य को शारीरिक या मानसिक किली प्रकार का रोग नहीं, श्वरीर में ताक्ष्य भरा है, शरीर में शक्ति, बल, वीर्य और पौक्ष, पराक्षम है, जान, बुद्धि, इन्द्रिय और विषय बल्बान् हैं, सम्पत्ति, प्रिय और नाना प्रकार के भोम्य पदार्य अनुकृत हों, सब कार्यों में जिसको सफलता मिलती हो, स्वेच्छापूर्वक आहार-विहार करने योग्य जो मनुष्य हो, उसकी आयु सुखमय समझनी चाहिये। इसके विषद दुःखमय समझना। जो मनुष्य सब प्राणियों का कक्ष्याण चाहता हो, जो दूसरे के धन की इच्छा नहीं करता, सस्यवादी, शान्तमन ( वंतीबी ), विचार कर कार्य करने वाला, उद्यमी, दूसरे की कष्ट न पहुंचाये, इत प्रकार से जो धर्म, अर्थ, काम का सेवन करता है, पूजा के योग्य पुरुषों का जो पूजन करता है, जान, विज्ञान, उपशम शील-स्वमाय का, वृद्ध पुरुषों का सरसंग (सेवा) करने वाला, राग, कोध, ईंध्यां, मद, मान के बेगों को दमन करने बाला निरन्तर नाना प्रकार के दान देने वाहा. तप. ज्ञान में रत एवं सदा शान्त चित्त रहने वाला. आत्मा के चिन्तन में दत्तचित्त. इह लोक परलोक दोनों का ध्यान रखने वाला, उत्तम स्मरण शक्ति वाला जो परुष होता है. उसकी आय हितकारी होती है. इससे विपरीत अहित है ॥ २३ ॥

प्रमाणमायुषस्वर्थे न्द्रिय-मनो-बद्धि-चेष्टादीनां विकतिलक्षणैरुपलम्य-वेऽनिमित्तीः, इदमस्मारक्षणान्युहर्ताहिवसात् त्रिपञ्चसप्तदशद्वादशाहात्य-क्षान्मासात्वण्मासात्संवत्सराद्वा स्वभावमापत्स्यत इति । तत्र स्वभावः, प्रवृत्तोरुपरमो, मरणमनित्यता, निरोध इत्येकोऽर्थः—इत्यायुषः प्रमाण-मतो विपरीतमप्रमाणम्। अरिष्टाधिकारे देहप्रकृतिलक्ष्मणमधिकत्य

चोपदिष्टमायुषः प्रमाणमायुर्वे दे ॥ २४ ॥

प्रयोजनं चास्य-स्वस्थस्य स्वास्थ्यरक्षणमातुरस्य विकारप्र-श्रमनं च ॥ २४ ॥

आयु का प्रमाण इन्द्रियों के विषय (शब्द स्पर्शादि ) मन, बुद्धि, चेष्टा शादि के विकत कक्षणों से जाना जाता है। लक्षण को देखकर यह कहा जा सकता है कि अमुक मनुष्य एक मुहर्त्त में, एक खण में, एक दिन में, तीन दिन में, पांच दिन में, सात दिन में, बारह, पन्द्रह दिनों में महीने, छः मास में. या साळ भर में स्वभाव अर्थात् मृत्यु को प्राप्त हो जायेगा। स्वभाव, प्रवृत्ति, उपरम. मरण. अनित्यता, निरोध ये शब्द एकार्थवाची पर्याय हैं। यह आय का प्रमाण है, इसके विपरीत अप्रमाण । अरिष्टाधिकार (इन्द्रियस्थान ) में देह, प्रकृति, रुक्षणों के अधिकार से आयु का प्रमाण कहेंगे ॥ २४-२५ ॥

सोऽयमायुर्वेदः शाश्वतो निर्दिश्यते, अनादित्वास्त्वभावसंसिद्ध-ङक्षणत्वाद्भावस्वाभावनित्यत्वाच । न हि नाभूकदाविदायुषः सन्तानो बुद्धिसन्तानो वा शाश्वतस्राऽऽयुषो वेदिता, अनादि च सुस्रदुःसं संद्रुव्य-हेतु-छक्षणमपरापरयोगात्; एव चार्थसंप्रहो विभाव्यते आयु र्वेद्र इसणमिति । गुरु लघु शीतोषण-स्निग्ध-रुखादीना च हुन्द्वाना सामान्यविशेवाश्यां वृद्धिहासी; यथोक्तम् । गुरुभिरश्यस्यमानेर्गुरूणा-मुपचयो मवत्यपचयो छपूनामेवमेवेतरेवामित्येव मावस्वभावो नित्यः स्वध्धणं च द्रव्याणां प्रथिन्यादीनां । सन्ति तु सर्वदा गुणाम्म निल्याः । न सायुर्वेदस्याभृत्वोत्पत्तिकपन्नथयते, अन्यवाववोषोपदे-शाध्याम् । एतद्वे द्रयमधिकृत्योत्पत्तिग्रुपदिशन्त्येके । स्वाभाविकं चास्य इक्षणमकृतकं, यदुक्तिमद्द चाऽऽयेऽध्याये-यथाऽनेरोष्ण्यमपां द्रवत्वम् । भावस्वभावनित्यत्वमपि चास्य यथोकं गुक्तभिरभ्यस्यमानेर्गुक्षणाः ग्रुपचयो भवत्यपचयो छघूनामित्येवमादि ॥ २६ ॥

यह आयर्वेद नित्य है. ऐसा माना जाता है। उसके तीन हेत्र हैं. १. अनादि होने से. २. स्वभाव सिद्ध होने से, ३. पदार्थी के गुण अर्म नित्य होने से। इसका विस्तार से वर्णन करते हैं। आयुर्वेद में आयुष्य का प्रतिपादन किया है और सर्वदा ही आय की परम्परा सन्तान-न्याय से चली आ रही है (बिना आयु के कोई नहीं हुआ )। इसी प्रकार बुद्धि की परम्परा भी अनादि काळ से चली आ रही है। ( एक मरता है, दूसरा जीवित रहता है इस प्रकार से आय की परम्परा चली आरही है) इसलिये आयुष्यादि प्रतिपाद्य विषय अनादि है। इसको प्रतिपादन करने वाला आयुर्वेद भी अनादि है। आयुर्वेद उपकरण और आयुष्य उपकार्य है। विना उपकरण के कार्य नहीं रह सकता। इसी प्रकार बढि के भी अनादि होने से आयर्वेद का ज्ञान भी अनादि है और इस ज्ञान को जानने वाले भी अनादि हैं। दूसरा आरोग्यता या रोग को उत्पन्न करने वाले. अथवा रोग के लक्षण, कारण, चिकित्सा आयुर्वेद में प्रतिपादन किये हैं और वे अनादि है। क्योंकि सुख-दुःख अनादि काल से चला आ रहा है. इसिंखे इनको प्राप्त तथा नाश करने के भी उपाय अनादि होने चाहिये। तीसरी गुरु, इलका, उण्डा, गरम, स्निग्ध, रुख पदार्थों के ये गुण धर्म भी नित्य है, इसिंखे इन गुण धर्मों को बताने वाला आयुर्वेद भी नित्य है। प्रथि-व्यादि पंच महाभूतों के गुण धर्म नित्य हैं. परन्त इनसे बने पदार्थ अतिस्य हैं। इसी प्रकार मिट्टो नित्य और मिट्टो से बना घड़ा अनित्य है। इस प्रकार से मनुष्य-शरीर को बनाने वाले परिणाम नित्य हैं। और इस परिणाम रूप निर्माण किया को बतलाने वाला आयुर्वेद भी नित्य है। आयुर्वेद का एक समय अस्तित्व नहीं था. उत्पन्न हुआ है ऐसा कहीं पर सुनने में नहीं आता । यहां पर भी आयुर्वेद का प्राद्रभाव किला है, वहां पर इसका अवीध या उपदेश इस से प्रतिपादन किया है कि इन्द्र के उपदेश से भरद्वाज सुनि मस्य छोक में आयर्षेद को वाये, यह उपदेश और बसा के अन्दर जो झान का उदय हुआ बही इसकी उत्पत्ति है। आयुर्वेद स्वामाविक एवं अज्ञवक है। बैसा कि

पहके अध्याय में कहा है (हिताहितं सुखबुखं॰)। अपिन में उष्यामा और पानी में तरखता स्वामाविक है, बनाई हुई नहीं है इसी प्रकार आयुर्वेद मी स्वामाविक है। माब, अर्थात् स्वमाव के अकृत अर्थात् स्वामाविक होने से मी आयुर्वेद नित्य है। यथा—गुरु पदायों के उपसेवन से गुस्ता बद्दवी है। और क्रयु पदायों के उपसेवन से गुस्ता बद्दवी है। अर्थेद अर्थेद मी नित्य है। इसक्रिये आयुर्वेद भी नित्य है। १६॥

तस्याऽऽयुर्वेदस्याङ्गान्यष्टी । तद्यथा—कायिनिकत्सा, शालाक्यं शल्यापहर्नुकं, विष-गर-वैरोधिक-प्रशमनं, भूतविद्या, कौमारभृत्यकं, रसायनानि, वाजीकरणमिति ॥ २७ ॥

इस आयुर्वेद के आठ अंग हैं। (१) काय चिकित्सा, (२) बाह्यस्य, (३) श्रत्यापहर्त्तक, (४) विष-गर—वैरोधिक-प्रशमन, (५) मृतविद्या, (६) कौमार-भृत्यक, (७) रसायन और (८) वीजीकरण ये आठ अंग हैं॥२०॥ स चाध्येतज्यो ब्राह्मण-राजन्य-वेड्यैः। तत्रानुमहार्थं प्राणिनां ब्राह्म-

स चाष्येतज्यो ब्राह्मण-राजन्य-वेर्न्यः। तत्रानुमहाथं प्राणिनां ब्राह्मणेरात्मरक्षायं राजन्येवेर्न्ययं वेर्न्यः, सामान्यतो वा धर्मार्थकामपरिम्र्ह्मायं सर्वेः। तत्र च यदध्यात्मविदां धर्मपयस्थापकानां धर्मप्रकाशकानां वा मानु-पिनु-वन्धु-गुरु-जनस्य वा विकारप्रशमने प्रयत्नवान् भवति यचचाऽऽयुर्वेदोक्तमध्यात्ममनुध्यायितं वेदयत्यनुविधीयते वा सोऽप्यस्य परो धर्मः। या पुनरीहवराणां वसुमतां वा सकाशात्मुखोपहारनिमित्ता भवत्यर्थावातिरारक्षणं च या च स्वपरिगृहीतानां प्राणिनामानुर्यादारक्षा-सोऽस्यार्थः। यत्पुनरस्य विद्वदु-महणयशः-शरण्यत्वं च, या च संमानशुश्रूषा, यच्चेष्टानां विषयाणामारोग्यमाधत्ते, सोऽस्य काम इति यथाप्रसन्मुक्तमरोषेण॥ २०॥

यह आयुर्वेद ब्राह्मण, खत्रिय और वैश्य इन तीनों वणों को पढ़ना चाहिये। ब्राह्मणों को प्राणियों का मला करने के लिये, खत्रियों को अपनी रखा के लिये, वैश्यों को इत्ति अर्थात्, जीविकोपार्जन के लिये पढ़ना चाहिये। अथवा धर्म, अर्थ, काम रूपी पुरुषार्थों के उद्देश से ही सब को पढ़ना चाहिये। इनमें जो तत्त्वज्ञान को जानने वाले, घर्मसंस्थापक, धर्मोपदेशक, माता, पिता, माई बन्धु, पुरजनों के रोगों को दूर करने में प्रयत्नशोल होता है और जो पढ़े हुये आयुर्वेद को दूसरों को पढ़ाता है, बतलाता है, वैसा करता है, वह इस का सर्वोत्तम धर्म है। राजाओं या रईसों, सेटों से आरोग्यता प्रदान करने पर जो धन की प्राप्ति होती है, आत्मरखा होती है, इसी प्रकार अपने आअयजीवी नौकर चाकर आदि को रोग मुक्त करता है वह इसका सर्वोत्तम अर्थ है। विद्वान कोगों द्वारा

प्राप्त यक्त, कीर्ति, चय कोर्गो का करण में आना, आध्यप्रदाता होना, आद्य सत्कार कोर्गो से प्राप्त होना, प्रिय विषयों में आरोग्यता का प्राप्त होना यह हसका सर्वोत्तम काम है। इस प्रकार से सब प्रक्तों का पूरा २ उत्तर देदिया।।२८॥

अय भिषगादित एव भिषजा प्रष्टव्योऽष्टविधं भवति । **तत्त्रया-तन्त्रं** तन्त्रार्थं स्थानानि स्थानार्थानध्यायानध्यायार्थान् प्रश्नार्थो स्रोति । पृष्टेन चैतद्वक्तस्यमञ्जेषेण वाक्यशो वाक्यार्थशोऽर्थावयवशस्त्रेति ॥ २९ ॥

वैद्य परीक्षा के लिये वैद्य से आठ प्रस्त पूछे। यया तन्त्र, तन्त्रार्थ, स्थान स्थानों के क्षर्य, अध्याय और अध्याय के अर्थ, प्रश्त और प्रस्तार्थ। पूछे जाने पर वैद्य को सम्पूर्ण रूप से वाक्य, वाक्यार्थ, अर्थावयव रूप से पूर्णतया कहना चाहिये॥ २६॥

तन्नाऽऽयुर्वेदः शास्त्रा विद्या सूत्रं ज्ञानं शास्त्रं लक्षणं तन्त्रमित्य-नर्थान्तरम्॥ ३०॥

तन्त्रार्थः पुनः स्वल्रह्मणैकपितृष्टः, स चार्थः प्रकरणैर्विभाव्यमानो भूय एव शरीर-वृत्ति-हेतु-व्याधि-कर्म-कार्य-काल-कर्ने-करण-विधि-विनि-अयाहराप्रकरणः, तानि च प्रकरणानि केवलेनोपदेष्टयन्ते तन्त्रेण ॥३१॥

इसमें आयुर्वेद, शाखा, सूत्र, ज्ञान, शाखा, रुखण व तन्त्र ये सब एकार्य-बाची शब्द हैं। तन्त्र का अर्थ "आयुर्वेदयतीत्यायुर्वेदः" आयु-जिससे जानी जाती है वह आयुर्वेद-इस प्रकार अपने लक्षणों से कह दिया। हित आहत आयुरूप लक्षण है और यह अर्थ प्रकरण मेद से बहुत प्रकार का है। यथा शरीर (पञ्च महाभूतों का समुदायरूप होने से अवयवादि मेद से बहुत प्रकार का है), हेदु (असात्य्येन्द्रियार्थर्वयां , प्रज्ञापराध, परिणाम ), व्याधि (बाद्ववैवय्य), कर्म (चिकित्सा ), कार्य (आरोग्यता ), काल (श्वद्व आदि), कर्मा (भिषक् ), करण (भेषज), विधि (उपकर्षना विचान जिसे काल, द्रव्य और ब्याधि की अपेक्षा से समझना चाहिये)। इन प्रकरणों से ग्रन्थ सम्पूर्ण रूप से मही प्रकार सुगठित होता है। ये प्रकरण तन्त्र में सम्पूर्ण रूप से कहे जावेंगे ३०-३१

तन्त्रस्यास्याष्टी स्थानानि । तद्यथा—्रकोकःनिदान-विमान-शारीरे-न्द्रिय-चिकित्सित-कल्पसिद्धि-स्थानानि । तत्र त्रिशदध्यायकं रुक्कोकस्थानं अष्टाध्यायकानि निदान-विमान-शरीरस्थानानि, द्वादराकमिन्द्रियाणां, त्रिंशकं चिकित्सितानां द्वादराके कल्पसिद्धिस्थाने इति ॥ ३२ ॥

इस तन्त्र के आठ स्थान हैं यथा-१. सूत्र (कोक) स्थान, २. निदान-स्थान, १. विमानस्थान, ४. शरीरस्थान, ५. इन्द्रियस्थान, ६. चिक्कित्सस्थान, ७. कल्पस्थान और ८. क्षिदिस्थान। इनमें स्ठोकस्थान ६० अध्यायों का, निवान, विमान और शारोरस्थान, बाठ २ अध्यायों के इन्द्रियस्थान बारह का चिकित्सास्थान तीछ का, कल्प और सिद्धिस्थान बारह२ अध्यायों के हैं॥३२॥

#### भवन्ति चात्र---

द्वे त्रिंशके द्वादशकत्रयं च त्रीण्यष्टकान्येषु समाप्तिरुक्ता । इलोकीषधारिष्ट-विकलप-सिद्धि-निदान-मानाश्रय-संबक्षेषु ॥३३॥ स्वे स्वे स्थाने यथास्वे च स्थानार्थ उपदेष्ट्यते। सर्विज्ञमध्यायशतं शृण् नामक्रमागतम् ॥ ३४ ॥ दीर्घञ्चीवोऽप्यपामागतण्डुकारग्वधादिकौ । षडविरेकाश्रयश्चेति चतुष्को भेषजाश्रयः ॥ ३५ ॥ मात्रातस्याशिवीयौ च न वेगान्धारणं तथा। इन्द्रियोपक्रमश्चेति चत्वारः स्वास्थ्यवृत्तिकाः ॥ ३६ ॥ खुडुाकक्ष चतुष्पादा महास्तिस्रेषणस्तथा। सह बातकळाख्येन विद्यानेर्दे शिकान् बुधः ॥ ३७ ॥ स्तेह्नस्वेदमाध्यायातुमौ यश्चापकल्पनः। विकित्साप्राभृतइचैव सर्वा एवापकल्पनाः ॥ ३८ ॥ क्रियन्तः शिरसीयश्च त्रिशोफाष्टोदरादिकौ । रोगाध्याया महाञ्चेव रोगाध्यायचतुष्टयम् ॥ ३६ ॥ अष्ट्रीनिन्दितसंख्यातस्तथा छंबनतपेणौ । विधिशोणितकर्विति व्याख्यातास्तत्र योजनाः ॥ ४० ॥ यज्ञःपुरुषसंख्यातो भद्रकाप्यानपानिकौ,। विविधाशितपीतीयश्चत्वारोऽत्रविनिश्चर्य ॥ ४१ ॥ दशप्राणायतनिकस्तथाऽथेदशमुळिकः । दावेतौ प्राणदेहार्थौ प्राक्तो वैष्युणाश्रयौ ॥ ४२ ॥ ः औषधस्वस्थनिर्देशकल्पनारोगयोजनाः चतुष्काः षट् क्रमेणोकाः सप्तमश्चात्रपानिकः ॥ ४३ ॥ दौ चान्यो संप्रहाध्यायाविति त्रिशत्कमर्थवत्। श्लोकस्थानं समुद्दिष्टं तन्त्रस्यास्य शिरः शुभम् ॥ ४४ ॥ चतुष्काणां महाथीनां स्थानेऽस्मिन् संप्रहः स्वः। ऋोकार्थः संप्रहार्थेख स्रोकस्थानमतः स्मृतम् ॥ ४५ ॥ इस ग्रन्थ में तीस क्षेत्र श्रूप्याय के सूत्र और चिकिस्वास्थान हैं। बारह २ २६

अध्याय के तीन आरेष्ट ( इत्हिय ). कहन और सिद्धि स्थान, आठ २ अध्याय के निदान, विमान और शारीर ये तीन स्थान हैं। श्लोक, औषघ, अरिष्ट, विकल्प, विद्धिः निदानः विमान और आभव नामक १२० अध्यायों में प्रन्य समास हुआ है । अपने २ स्थान में यथायोग्य स्थानों का उपदेश तस्वार्थ सहित कहेंगे। इन १२० अध्यायों के ऋम से नाम सनो-

दीर्घक्रीवितीय, अपामार्गतण्डलीय, आरग्वघीय, षड्विरेचनद्यताभितीय, इन चार क्षध्यायों में 'ओषध-चतष्क' का निरूपण किया है। मात्राशितीय, तस्या-शितीय. नवेगान्धारणीय और इन्द्रियोपक्रमणीय ये चार स्वास्थ्य चत्र हैं। खुडाकचतुष्पाद, महाचतुष्पाद. तिसीषणीय और वातकलाकलीय ये चार निर्देश चतुष्क (कर्ताव्य अकर्त्तव्य विषयक ) हैं । स्तेहन, स्वेदन, उपकल्पनीय और विकित्सा प्रामृतीय ये चार कल्पनाचतुष्क हैं। कियन्तःशिरसीय. त्रिशोधीय. अष्टोदरीय. महारोगाध्याय-ये चार रोगचत्रक हैं। अष्टौनिन्दितीय लंबन-बृंहणीय सन्तर्पणीय और विभिधशोणितीय ये चार योजनाचतुष्क हैं। यजःपुरुषीय, आत्रे-यमद्रकाप्योय, अन्नपानीय, विविधाशितपीतीय ये चार अन्नपान-चतुष्क हैं। दश प्राणायतनीय और अर्थे-दशमहामलीय इन पिछले दोनों अध्यायों में प्राण. ओज, धमनी और वैद्यों के गुणों का निरूपण किया है। इस प्रकार से इस स्त्रस्थान में औषध-चतुष्क, स्वास्थ्य-चतुष्क: निर्देश-चतुष्क, कल्पना-चतुष्क: रोग-चतुष्क: योजना-चतुष्क. अन्नपान-चतुष्क तथा पहळे दो अध्यायों में इन अहाईस अध्यायों की सूची है। इस प्रकार से सत्रस्थान के तीस अध्यायों में इन विषयों का वर्णन किया है। जिस प्रकार मनुष्य के सब अंगों में श्रेष्ट मस्तिष्क है उसी प्रकार से सब प्रन्थों में यह श्रेष्ठ है। इस सन स्थान में उप-योगी चतुष्कों का संग्रह किया है। इलोक रूप में संग्रह होने के कारण इसकी 'श्लोकस्थान' कहते हैं ॥ ३३-४५ ॥

> ष्वराणां रक्तपित्तस्य गुल्मानां मेहकुष्ठयोः। शोषोन्मादनिदाने च स्यादपस्मारिणां च यत् ॥ ४६॥ इत्यध्यायाष्ट्रकमिदं निदानस्थानमुच्यते ।

ज्वर निदान, रक्तपित्त निदान, गुल्म निदान, प्रमेह निदान, कुछ निदान, शोष निदान. उन्माद निदान और अपस्मार निदान-ये आठ अध्याय निदान-स्थान में हैं॥ ४६॥

> रसेषु त्रिविषे कुक्षी ब्वंसे जनपदस्य च ॥ ४७॥ त्रिविधे रोगविज्ञाने स्रोतःस्वपि च वर्तने ।

रोगानीके व्याघिरूपे रोगाणां च भिषम्बारे ॥ ४०॥ अष्टौ विमानान्युकानि मानार्थानि महर्षिणा ।

विमान स्थान में रस विमान, त्रिविषकुषीय, जनपदीत्प्र्यस्तीय, त्रिविष्रराग-विद्येषविज्ञानीय, स्रोतिविमान, रोगानीक, व्याधिरूपीय और रोगमिय-विज्ञतीय—ये आठ अध्याय हैं ॥ ४७-४८॥

कितवापुरुषीयं च गोत्रेणातुल्यमेव च ॥ ४८ ॥ खुड्डीका महती चेव गर्भावकान्तिरुच्यते । पुरुषस्य शरीरस्य विचयो द्वी विनिश्चती ॥ ५० ॥ शरीरसंख्या सूत्रं च जातेरष्टममुच्यते । इत्युह्डिष्टानि मुनिना शारीराण्यात्रसूनुना ॥ ५१ ॥

श्चरीर स्थान में कतिघापुरुषीय, अतुस्यगोत्रीय, खुड्डीकागर्भावकान्ति, पुरुष-विचय, श्चारीरविचय, श्चरीरसंख्या और जातिस्त्रीय ये आठ अध्याय हैं।४९-५१। वर्णस्वरीय: पुष्पाख्यस्तृतीयः परिमर्षणः।

वर्णस्वरीयः पुष्पाख्यस्तृतीयः परिमर्षणः । तथैव चेन्द्रियानीकः पूर्वरूपिक एव च ॥ ४२॥ कतमानिशरीरीयः पन्नरूपोऽप्यवाक्शिराः । यस्य श्यावनिमित्तश्च सद्योमरण एव च ४३॥ अणुष्योतिरिति ख्यातस्तथा गोमयचूर्णवाच । द्वादशाध्यायकं स्थानमिन्द्रियाणां प्रकीतितम् ॥ ४४॥

वर्णस्वरीय, पुष्पितक, परिमर्पणीय, इन्द्रियानीक, पूर्वेरूपीय, कतमानि इरीराणि, पक्षरूपीय, अवाक्षिरधीय, यस्यस्यावनिमित्तीय, खद्योमरणीय, अणु-च्योतीय और गोमयनूर्णीय थे बारह अध्याय इन्ह्रियस्थान में हैं ॥ ५२-५४ ॥

अभयामळकीयं च प्राणकामीयमेव च ।
करप्रचितिकं वेदसमुत्थानं रसायनम् ॥ ४१ ॥
संयोगशरमूळीयमासकक्षीरिकं तथा ।
सायपणेभृतीयं च पुमाञ्जातवळादिकम् ॥ ४६ ॥
चतुष्कद्वयमप्येतदृष्यायद्वयमुच्यते ॥
रसायनमिति क्षेयं वाजीकरणमेव च ॥ ४० ॥
कदाणां रक्तपित्तस्य गुल्मानां मेहकुष्ठयोः ।
शोषोन्मादेऽप्यपस्मार-खत-शोषोदराशंसाम् ॥ ४०॥
प्रद्वणीपाण्युरोगाणां श्वासकासातिसारिणाम् ॥
अर्द्वबीसपेषुष्णानां विषमचिकारिणाम् ॥ ४८ ॥

डिज्ञणीयं त्रिमर्सीयमुक्तिभिक्तमेव च । वातरोगे वातरके योनिज्यापदि चैव वत् ॥ ६० ॥ त्रिज्ञचिकित्सितान्युक्त्वाऽन्यतः करपान् परं ऋणु ।

अभयामककीय, प्राणकामीय, करमिवतीय, आयुर्वेदसम्स्थानीय, संयोग-श्चरमूळीय, आरिक्स्वीरीय, माध्यणं, पुमाञ्जातबळादिक इन मिन्न २ आठ प्रकरणों के दो अध्याय हैं। इनमें पहिळे चार प्रकरणों में रसायनाच्याय और दूसरे चार में वाजीकरणाच्याय कहा है। इसके पीछे व्यरचिकित्सा, रक्तिपत्त-चिकित्सा, गुल्म-चिकित्सा, प्रमेह-चिकित्सा कुछ, शोध, उन्माद, अपस्मार, उरस्वत, शोफ, उदर, अर्श, प्रदेशी, पाण्डुरोग, श्वास, कास, अतीसार, खर्दि, वीधर्प, तृष्णा, विषरोग, मध्यरोग, द्विमणीय, किमभीय, ऊक्स्तम्म, वातव्याधि, वात-रफ इस प्रकार से कुळ मिळाकर चिकित्सा स्थान में तीस अध्याय हैं।।४५–६०।।

फलजीमृतकेक्ष्वाकु-कल्पो धामार्गवस्य च ॥ ६१ ॥ पञ्जमो वत्सकस्योक्तः षष्ठश्च कृतवेषने । श्यामात्रिवृतयोः कल्पस्तर्थेव चतुरङ्कुळे ॥ ६२ ॥ तिल्वकस्य सुधायाश्च सप्तळाशङ्क्षिनीषु च । दन्तीद्ववन्त्योः कल्पश्च द्वावजोऽयं समाप्यते ॥ ६३ ॥

मदनफळकल्प जीमूतकल्प, ईक्बाकुकल्प, घामार्गवकल्प, बत्यक-कल्प, इतवेषनकल्प, क्यामात्रिष्टकल्प, महाइक्षकल्प, यतलाशंखिनीकल्प, और दन्ती-द्रवन्तीकल्प ये बारह अध्याय कल्पस्थान में हैं॥ ६१-६३॥

कल्पना पद्मकर्माच्या बस्तिमूत्रा तथैव च। स्नेहन्यापदिकी सिद्धिनंत्रन्यापदिकी तथा॥ ६४॥ सिद्धिः शोधनयोश्चेव बस्तिसिद्धिस्तथैव च। प्रास्तती मर्मसंख्याता सिद्धिकस्याश्रया च या॥ ६४॥ फल्लमात्रा तथा सिद्धिः सिद्धिश्चोत्तरसंज्ञिता। सिद्धयो द्वादशैवेतास्तन्त्रं चासु समाप्यते॥ ६६॥

विदित्थान, कर्याविद, पंचकर्मीय विदि, बस्तिस्त्रीय विदि, स्नेह्व्याप-दिक विदि, नेत्रव्यापदिक विदि, वमनविरेचन-व्यापत्विदि, बस्तित्यापदिक विदि, प्रस्तुत्योगिकविदि, त्रिमर्भीय विदि, बस्ति विद्धि, प्रक्रमत्र विदि, और उत्तर विदि—ये बारह अध्याय विदि स्थान में हैं। इस प्रकार से यह प्रन्थ समाप्त होता है।। ६४-६६।।

स्वे स्व स्थाने तथाऽध्याये चाध्यायार्थः प्रवक्ष्यते । तं म्यास्त्रवेतः सर्वे यथास्वं सर्थसंप्रहात् ॥ ६७ ॥ प्रत्येक अध्याय में वर्णित विषयों का निरूपण संग्रह कर से प्रत्येक अध्याय के अन्त में दे दिया है और जो ग्रुस्य विषय आया है, उसको स्थान २ पर संक्षित रूप से फिर कह दिया है। इसकिये एक अध्याय का वर्णन जो यन तन्न आया है, वह सब वर्णन उसी एक अध्याय का समझना चाहिये॥ ६७॥

पृच्छा तन्त्राधयाम्नायं विधिना प्रश्न उच्यते । प्रश्नार्थे युक्तिमास्तत्र तन्त्रेणैवार्थनिखयः ॥ ६८ ॥ निरुक्तं तन्त्रणात्तन्त्रं स्थानमर्थप्रतिष्ठया । अधिकृत्यार्थमध्यायनामसंज्ञा प्रतिष्ठिता ॥ ६९ ॥ इति सर्वे यथाप्रश्नमष्टकं संप्रकाशितम् । कारस्त्येन चोक्तस्तन्त्रस्य संप्रद्वः सुविनिख्नितः ॥ ७० ॥

अन्य के प्रारम्भ करने में सामान्य विशेष रूप से अयवा पूर्वापरिविधेष से रहित जो विचार करना है उसका नाम 'प्रकार और विचार पूर्वक किये हुए प्रश्न का शास्त्र के आधार से युक्तिपृवंक जो निर्णय है उसका नाम 'प्रकार्य' है। जिसमें अनेक विषय एक साथ में एक न किये गये हो उसका नाम 'तन्नर' है। तन्त्र अर्थात् शास्त्र में मुख्य मुख्य विषयों में से एक एक भाग को जो पृथ्य पृथ्य हेकर प्रतिपादन किया है उसका नाम 'अध्याय' है ( जैसे-दीर्ध खोविशीय, अपामार्थ के पुर्वक होय हत्यादि प्रार्थक विषय के अनुक्रम में निर्दिष्ट भाग का नाम अध्याय है)। इस प्रकार तन्त्र, तन्त्रार्थ, स्थान स्थानार्थ आदि जो आठ प्रका किये उनका उत्तर दे दिया है। यह सम्पूर्ण प्रस्थ का संश्रीय है। इस्-७०।।

सन्ति पार्क्षविकोत्पाताः संक्षोभं जनयन्ति ये । वर्तकानामिनोत्पाताः सहसेनाविभाविताः ॥ ७१ ॥ तस्मात्तान् पूर्वसंजल्पे सर्वत्राष्टकमादिरोत् । परावरपरीक्षार्थं तत्र शास्त्रविदां बस्त्म् ॥ ७२ ॥ शस्त्रमात्रेण तन्त्रस्य केन्नस्यकदेशिकाः । अमन्त्यल्पनस्यक्रित्रम्यत्ये वृक्तायते । पद्यः पश्नां दौर्वल्यात्कक्षिन्मच्ये वृक्तायते । ससत्त्वं वृक्तमासाय प्रकृतिं भजते पशुः ॥ ७४ ॥ तद्वदक्षोऽज्ञमध्यस्यः कक्षिन्मौसर्वसायनः । स्थापयत्याममात्मानमातं त्वासाय भिष्यते ॥ ७५ ॥ वश्चभू ह इवोणीभिरवृद्धित्वहुश्रुतः । किं व वश्चिति संजल्पे कुण्डभेदी जहा यथा ॥ ७६ ॥

कुछ ऐसे भी मनुष्य हैं जो शास्त्र के थोड़े से भाग को पटकर विस्त्रोमें उत्पन्न करते हैं । सहसा उककर जिस प्रकार बंदेर पक्षी उत्पात करने कराते हैं, उसी प्रकार ये अर्थपित वैद्या भी जत्यात किया करते हैं। इसलिये प्रथम जल्म (बाद-विवाद में) तन्त्र, तन्त्रार्थ आदि आठ प्रश्नों को पूछना चाहिये। अपने से श्रेष्ठ या हीन की परीक्षा करने के लिये यही आठ प्रश्न असकी शास्त्र को जानने वालों के बख हैं। योडे बल बाले, जिन्होंने शास्त्र का कुछ थोड़ा सा भाग ही देखा होता है वे इन प्रश्नों से इस प्रकार से भाग खड़े होते हैं जिस प्रकार धनुष की डोरी की टंकार से बटेरें भाग जाते हैं। जैसे कोई पश निर्वंत पशओं में अपने को मेडिया मानकर बोलने लगता है, परन्त जब कोई बलवान पशु सामने आ जाता है. तब वह पुनः अपने असली रूप में आजाता है. वह जो होता है वहीं बन जाता है। इसी प्रकार अपने मुख से प्रशंसा करने वाला मुखें मुखों में बैठकर अपना पाण्डित्य दिखाने लगता है, परन्तु जब कोई पण्डित विद्वान् सामने आखड़ा होता है, तब यह अबुद्धि मृद्ध, अबहुश्रुत, कुण्डमेदी (दुष्ट-भ्रष्टयोनि ), जह मूर्ज, बाद प्रतिवाद में क्या कहेगा ? कुछ भी नहीं । जिस प्रकार मकड़ी के जाल में फंसा कीड़ा कुछ नहीं कर सकता उसी प्रकार यह मढ भी विद्वान के सामने कुछ नहीं कर सकता ॥ ७१-७७ ॥

सद्कत्तन विगृद्धीयाद्विषारत्वश्रुतैरपि । हन्यात्मरनाष्टकेनादावितरांस्त्वात्ममानिनः ॥ ७७ ॥ दम्मिनो मुखरा श्रज्ञाः प्रमृताबद्धमाषिणः । प्रायः प्रायेण सुमुखाः सन्तो युक्तात्वभाषिणः ॥ ७८ ॥ तत्त्वज्ञानप्रकाशार्थमहङ्कारमनाश्रिताः ।

परन्तु को निरिभमानी सबें वैद्य हों वे यदि थोड़े भी पढ़े लिखे हों तो भी उनके साथ शिष्टाचार, सम्मानपूर्वक बरतना चाहिये और को आत्मामिमानी हों उनको हन आठ प्रक्रों से परास्त करना चाहिये। ऐसे पुक्व प्रायः दम्मी, अपनी मुख से अपनी खाषा करने वाले, मूर्ख, बहुत एवं असम्बद्ध, प्रसंगरिहत बोकने वाले होते हैं और को अच्छे विद्वान् होते हैं वे थोड़ा और उचित प्रसंग में ही बोलते हैं, वे तत्वशन का प्रकाश करने के किये बोलते हैं और अद्देशर का अस्था करने के किये बोलते हैं और अद्देशर का अस्था करने के किये बोलते हैं और अद्देशर का अस्थान नहीं केते हैं। ७७-७८ ।।

स्वल्याचाराङ्गञ्जस्वरान्मर्थयेङ्ग विवादिनः ॥ ७१ ॥ परौ भूतेष्वजुक्रोञ्जस्तस्वज्ञाने परा दया । वेषा वेषामसद्भादनिक्षद्वे निरवा मविः ॥ =० ॥ परम्य को अपने तस्त्रकान को दिखाने के किये अहंकार के कारण आये हों, जो थोड़े पढ़े हों, उन मूर्ल आत्मप्रशंसकों की कमो उपेका नहीं करनी चाहिये। जिनकी प्राणीमात्र पर कृपा और तस्त्रकान में दया है उनकी असत्-वाद के रोकने में सदा मति रहती है। क्योंकि इस प्रकार न करने से असद् वैद्यों को उसेजन मिककर संसार का अपकार होता है। इसिलये इनको निग्रह करने में सदा तत्पर रहना चाहिये॥ ७६—८०॥

असत्यक्षाक्षणित्वातिद्रम्भपाकृष्यसाधनाः । भवन्त्यनाप्ताः स्वे तन्त्रे प्रायः परविकत्यकाः ॥ ⊏१॥ तान् काळपाशसदृशान्वजेयेच्छासदृषकात् । प्रश्नम-झान-विज्ञान-पूर्णाः सेज्या भिषक्तमाः ॥ ⊏२॥

खोटे ( अवत् ) पश्च को लेकर विवाद करना, मुझको समय नहीं है, फिर पूछना ऐसा बहाना करने वाले, पूछने पर शिर दुखता है, दाम्भिक, पूछने पर गुस्से या जोर से उत्तर दे और दूसरों को ध्यर्थ निन्दा करने वाले अपने तन्त्र में अनिश्च होते हैं। इस प्रकार के शास्त्र को बदनाम करने वालों को मृत्यु के फांसों के समान दूर से ही छोड़ देना चाहिये। जो शान्त, ज्ञान-विश्वान से परिपूर्ण हों ऐसे उत्तम वैशों की सेवा करनी चाहिये॥ ८१-८२॥

सममं दुःसमायत्तमविज्ञाने द्वयाश्रयम् । सुसं सममं विज्ञाने विमले च प्रतिष्ठितम् ॥ ८३ ॥ इदमेवसुद्।रार्थमज्ञानार्थप्रकाशकम् ।

शास टिप्रनष्टानां यथैवाऽऽदित्यमण्डलम् ॥ ८४ ॥ इति ।
सव प्रकार के दुःखों का कारण द्यारीरिक और मानसिक ज्ञान का अभाव
है । द्यारार और मन सम्बन्धों ज्ञान न होने से सव रोग होते हैं।
इन दोनों के विद्युद्ध ज्ञान से सम्पूर्ण सुख-आरोग्य मिडता है ।
यह बाख अति गम्मीर, दोनों कोकों में दितकारी अर्थ को बतकाता है,
तथा अञ्चात वस्तु को प्रकाशित करता है, परन्तु जिस प्रकार नेत्रहीन पुरुष
चमकते दुए सूर्य का कुछ भी उपयोग नहीं कर सकता, इसी प्रकार बाख्यहीन
व्यक्तियों के किये यह कुछ काम नहीं है सकता ॥ ८३—८४॥।
तत्र म्होकाः—अर्थ दूश महामूखाः संज्ञा चैवां वया छता।

अयनान्ताः पढमयाञ्च रूपं वेदिवदां च यत् ॥ = १ ॥ सप्तकञ्चाष्टकञ्चेव परिप्रश्नः सनिर्णयः । यथा बाच्यं यदर्यं च यद्विशञ्चेकदेशिकाः ॥ ६= ॥ बर्षे दक्षमहामुळे सर्वमेतत्मकाशितम् । संमहस्रायमध्यायस्तन्त्रस्वास्येव केवतः ॥ ८० ॥ यथा सुमनसा सूत्रं संमहार्थं विधीयते । संमहार्थं तथाऽयोनासृषिणा संमहः कृतः ॥ ८८ ॥

हृदय से सम्बन्धित दस धमनियां, 'महामूला' इस संज्ञा होने के कारण, आयुर्वेद का स्वरूप, सात व आठ प्रदन विधेष, वाक्यांग्र, अर्थोग्र, अर्थोग्र, अर्थोग्र, अर्थोग्र, लर्णय और अपूरे वैद्य, इतने विषयों का निरूपण इस 'अर्थे दशमहामूलीय' अध्याय में किया है। इस प्रन्य में वर्णित सब विषयों का संखित्त निरूपण भी इस अध्याय में किया है। जिस प्रकार कि फूलों की माला को गूंथने के लिये सुत्र को आवश्यकता होती है उसी प्रकार सब विषयों का संग्रह करने के लिये सुत्र को आवश्यकता होती है उसी प्रकार सब विषयों का संग्रह करने के लिये सुत्र विषयों न यह सुत्र (सुत्रस्थान) बनाया है।। ८५-८८ ॥

हत्यिग्नवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते स्वत्स्थाने अर्थे दशमहामूखीयो नाम त्रिशसमोऽध्यायः ॥ ३० ॥ अप्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते इयताऽविधना सर्वे सत्रस्थानं समाध्यते ॥

इति स्त्रस्थानं समाप्तम ।



# निदानस्थानम्

### प्रथमोऽध्याय:

अथातो ज्वरनिदानं न्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति इ स्माऽऽइ भगवानात्रेयः ॥ २॥

अब इसके आगे ज्वरनिदान का व्याख्यान करेंगे जैसा कि मगवान् आत्रेय ने कहा थारे॥ १-२॥

इह खबु हेतुर्निमित्तमायतनं कर्ता कारणं प्रत्ययः समुत्यानं निदान-मित्यनर्थान्तरम् । तित्रविधं-असास्त्येन्द्रियार्थसंयोगः, प्रज्ञापराधः परिणामञ्जेति ॥ ३ ॥

निदान के पर्य्याय—इस निदान स्थान में हेतु, निमित्त, आयतन, कर्त्ता कारण, प्रत्यय, समुस्थान ये निदान शब्द के पर्यायसाची शब्द हैं। निदान अर्थात् रोगों की उत्पत्ति का कारण तीन प्रकार का है, १. असाल्येन्द्रियार्थ-संयोग, २. प्रशापराथ ( ब्रह्मिका दोष ) और ३. परिणाम ( काल ) ॥ ३ ॥

अतिश्विविधिविकल्पा ज्याघयः प्राहुर्भवन्त्याप्रेय-सौम्य-वायज्याः । द्विविधाश्चापरे राजसास्तामसाश्च । तत्र ज्याधिरामयो गद्द आतङ्को यहमा व्यरो विकारो रोग इत्यनर्थान्तरम् ॥ ४ ॥

इसिंखेये रोग भी तीन प्रकार के ही होते हैं। १. आग्नेय (पित्तजन्य) २. सीम्य (कफजन्य), और ३. वायव्य (वायुजन्य)। ये द्यारीरिक रोग के

'निश्चत्य दीयते प्रतिपाद्यते व्याधिरनेनेति निदानम्' ॥ जैजट ॥

२. यंक्षेप में खिंग को निर्देश करने वाला स्वत्थान कहने के पक्षात् हेंत्र और खिंग को बतलाने वाला 'निदानस्थान' कहते हैं। न्योंकि हेतु और खिंग को जानकर की हुई चिकित्सा फलवती होती है। हेतु सिंककुष्ट, विप्रकृष्ट, व्यमिचार और प्रचान मेद से चार प्रकार का है। विस्तार के खिंग्म मुझ्केष देखिये।

१. जिससे रोग जाना जाय उसका नाम 'निदान' है।

मेद हैं। मानसिक रोग भी दो प्रकार के हैं। १. राजस (रक्षोगुण से उत्पन्न इ.ए.), और २. तामस्य. (तमोगुण से उत्पन्न इ.ए.)।

रोग के पर्व्याय-व्याचि, आमय, गद, आतंक, यक्मा, ज्वर, विकार और रोग ये सब शब्द एक ही अर्थ ( रोग ) को कहते हैं ॥ ४ ॥

तस्योपछव्यिनिदान-पूर्वरूप-छिक्नोपशय-संप्राप्तितः ॥४॥

निदान पंचक अर्थात् रोगज्ञान के पांच उपाय—१. निदान २. पूर्वरूप, ३. लिंग ( रूप ), ४. उपग्रय और ५. सम्प्राप्ति, इन पांच उपायों से रोग पहिचाना जाता है ॥ ५ ॥

तत्र निद्दानं कारणिमत्युक्तममे पूर्व रूपं प्रागुत्पत्ति अक्षणं ज्याचे:।
रोगों के कारण को निदान कहते हैं, यह पहिले कह चुके हैं। रोग के
उत्पन्न होने से पूर्व जो लक्षण उत्पन्न होते हैं, उनको 'पूर्व रूप करूरो हैं। (जैसे जंमाई का आना, अंगों का टूटना, बिर का दुखना आदि ये अबर के पूर्व रूप हैं।) रोग के आगे चलनेवाले लक्षण पूर्व रूप हैं। जैसे राजा के आने की स्वना राजा के आगे चलने वाले लोगों से मिल जाती है।

पादुर्भूतलक्षणं पुनिष्ठिङ्गं, तत्र लिङ्गमाकृतिर्लेक्षणं चिह्नं संस्थानं व्यक्जनं रूपमित्यनर्थान्तरमस्मित्रर्थे।

रोग के उत्पन्न होने पर जो लक्षण स्पष्ट होते हैं, जिन लक्षणों से रोग का भान होने खगता है, उनको लिंग कहते हैं। इसके लिंग, आकृति, लक्षण, चिह्न, संस्थान, व्यञ्चन और रूप ये सब पर्य्यायवाची हैं।

ष्परायः पुनर्हेतुःयाधिविपरीतानां विपरीतार्थकारिणां चौषधा-हारविहाराणागुपयोगः सुखातुबन्धः।

उपशय—हेद्विविपरीत, व्याचि-विपरीत और विपरीतार्थकारी, औषध, आहार और विहार का सुखोत्पत्ति के लिये सेवन करना 'उपशय' १ है।

 उपश्य द्वारा गृह िंगों, चिह्नों नाली ज्यांचि की परीखा की जाती है।
 जैसे 'मळेरिया' और 'काळाज़ार' रोग में। इनमें मळेरिया कुनीन से चळा जाता है, परन्तु काळाज़ार नहीं जाता। इसका विवरण नीचे ळिखे प्रकार से जानें।

श्रीषच—जैसे श्रीत कफ् क्वर में शेंठः
अल-जैसे अम-वातकन्य क्वर में मीत रत और चावक।
विद्यार—जैसे दिन में सोने से उत्पन्न कफ् क्वर में रातः
को जागना।

संप्राप्तिकविदानिविदित्वनर्वान्तरं स्वावेः। सा संस्थान्तावान्य-विद्वि-विकल्प-बळ-काळ-विशेषींभवते । संस्था वावयाया—अष्टौ व्यदाः, पद्म गुरुसाः, सप्त कुछान्येवमादिः। प्राधान्यं पुनर्वोषाणां वरतसाध्यां योगेनोप-छथ्यते । तत्र द्वयोस्तरिक्षषु तम इति । विधिनीम द्विविधा व्याधयो निजागन्तुभेदेन, त्रिविधाक्षिदोषभेदेन, चतुर्विधाः साध्यासाध्य-सुदुद्दा-रुण-भेदेन । समवेतानां पुनर्वोषाणामंशाक्ष-बळ-विकल्पोऽस्मिन्नय्ये । वल-काळविशोषः पुनर्व्याधीन् भिषगनुपद्दतस्वयुद्धिहेत्वादिभिभाविर्यया-वद्मुनुष्येत ॥ ६ ॥

इत्यर्थसंप्रहो निदानस्थानस्योहिष्टो भवति, तं विस्तरेण भूयस्तरम-तोऽनुन्यास्थास्यामः ॥ ७ ॥

व्याधि की सम्प्राप्ति, जाति और भागति ये तीनों शब्द एक ही अर्थ के

```
व्याधिवपरीत विहार—जैसे अतिशार में पाठा स्तम्भन ।
अज-जैसे अतिशार में मद्यर ।
विहार—जैसे अतिशार में मद्यर ।
विहार—जैसे उदावर्च में प्रवाहण ।
अग्य-जैसे वातजन्य शोय में दशमूळ ।
अग्य-जैसे शीत क्वर में क्वरनाशक यवागू ।
विहार—जैसे पिचजन्य शोय में गरम उपनाह (पुक्टिस )
अन्त—जैसे पिचजन्य शोय में गरम उपनाह (पुक्टिस )
अन्त—जैसे पिचजन्य शोय में मदर अपना ।
विहार—जैसे वातोन्मार में मय बतळाना ।
अग्य-जैसे अतिशार में दृष्य से विरेचन ।
विहार—जैसे अतिशार में दृष्य से विरेचन ।
विहार—जैसे अपि से जळने पर अयवका छैप ।
क्वर-जैसे अपना नेत मुद्दवात में पानी में तेरना ।
```

बाबक हैं। १ वह सकासि १. संस्था, २. प्राचान्य, ३. सिवि, ४. सिक्स्य और ५. बरुबाल मेद से पांच प्रकार की है।

- (१) संस्थातस्यासि प्रत्येक रोग के मेदी की गणना का नाम संस्था-संप्राप्ति है। जैसे आठ प्रकार के स्थर, पांच प्रकार के गुल्म, खात प्रकार के कुछ हत्यादि।
- (२) प्राचान्य-तम्प्राप्ति दोषों के अधिकतर व अधिकतम (तारतम्य) से रोगों की प्रधानता व अप्रधानता होती है। (वृद्ध पित्त, वृद्धतर बायु और वृद्ध-तम कफ, यह एक प्रकार का सिवपात है।) दो दोषों में एक दोष बढ़ा हो तो अधिकतर, तीन दोषों में एक दोष बढ़ा हो तो 'अधिकतम' समझना चाहिये।
- (३) विधि सम्प्राप्ति—स्याधि भेद से विधिरूप सम्प्राप्ति होती है। निज अर्थात् शारीरिक और आगन्तुज भेद से स्याधि दो प्रकार का है। बात आदि दोष भेद से तोन प्रकार का, और साध्य, असाध्य, मृदु और दाकण भेद से चार प्रकार का है।
- (४) विकल्प-संप्राप्ति—जिस समय बात आदि दोष दो या तीन मिळते हैं, उस समय अंशांश बळ की कल्पना (विवेचना ) को विकल्प-सम्प्राप्ति कहते हैं। यथा—बायु के प्रकृषित होने पर भी कभी तो बात का शीत अंश बळबान् हांता है, कभी लघु अंश और कभी रूख अंश एवं कभी लघु और रूख दोनों अंश बळबान् होते हैं।
- (५) बलकाल्सम्प्राप्ति—ऋद्ध, दिन, रात, आहार और काल मेद से रोग के बलकाल में अन्तर पढ़ जाता है। जैसे ऋदु और कम्ब्यर का वसन्त, आहोरात्र कफल्यर का पूर्वोद्ध और प्रदोष, आहार—कफल्यर का सुक्तमात्रकाल।

स्वस्थिति एवं बुद्धिमान् वैद्य (धैर्य एवं श्रान्ति तथा बुद्धि से) हेद्र पूर्वरूप आदि से रोगों की यथार्थ परीक्षा करे। यह निदानस्थान का संक्षेप में वर्णन कर दिया, अब इसी का विस्तार से वर्णन करते हैं ॥६–७॥

तत्र प्रथमत एव तावदार्याङ्गोभाभिद्रोह-कोप-प्रभवानष्टी व्याघी-जिदानपूर्वेण कमेणातुन्याख्यास्यामः, तथा सूत्रसंप्रहमात्रं विकि-

१. कुछ छोग रोगोत्पत्ति के खन्तिम कारण से उत्पन्न कर्म को सम्प्राप्ति कहते हैं। यथा—'स यदा प्रकृपितः प्रविष्याऽऽमाध्ययम्' यहां से केकर 'तदा स्वर्-ममिनिवैतेवित' तक स्वर की सम्प्राप्ति कही है।

२. माथव-निदान में स्वतन्त्रता और परतन्त्रता को छक्ष्य में रखकर रोध की प्रधानता वा अप्रधानता की परीक्षा की है।

त्सायाः । चिकित्सितेषु चोत्तरकाळं तयोदिष्टं यथोपचितविकारातनुन्या-ख्यास्यामः ॥=॥

इनमें प्रथम निदान कम से कोम, अभिद्रोह, कोर खादि से उत्पन्न आठ रोगों का वर्णन निदान स्थान में करेंगे, इचके पीछे खंखेंप से चिकित्सासूत्र कहेंगे। इसके अनन्तर सब रोगों का सविस्तर वर्णन चिकित्सास्थान में किया जायगा ॥ ८॥

इह तु ब्बर एवाऽऽदौ विकाराणागुपदिश्यते, तत्त्रथमस्वाच्छारी-राणाम् । अथ खल्वष्टाभ्यो ब्बरः संजायते मनुष्याणाम् । तद्यथा वातात् पित्तात् कफात् वातपित्ताभ्यां, वातकफाभ्यां, पित्तरुकेष्मभ्यां, वात-पित्तरुकेष्मभ्याः, आगन्तोरष्टमात्कारणात् । तस्य निदान-पूर्वरूप-किङ्गो-पश्य-संग्राप्ति-विशेषानुपदेश्यामः ॥ १ ॥

ज्वर निदान—सब रोगों में प्रथम ज्वर का ही वर्णन करते हैं। क्योंकि शारीरिक रोगों में सब से मुख्य ज्वर है।

मनुष्यों को ज्वर आठ कारणों से होता है। १. वात से, २. पित्त से, ३. कफ से, ४. वात-पित्त से, ५. पित्त-कफ से, ६. वात-कफ से, ७. वात-कफ और पित्त ( सन्निपात ) से और ८. आगन्तुज कारण से।

अब ज्वर के निदान, पूर्वरूप, लिंग, उपशय और सम्प्राप्ति का विस्तार से वर्णन करते हैं ॥ ६ ॥

तद्यथा--रुक्ष-छष्टु-शीत-व्यायाम-वभन-विरेचनाऽऽस्थापन-शिरोविरे-चनावियोग-वेगसंघारणानशनाभिघात-व्यवायोद्वेग-शोक-शोणिताभिषेक-जागरण-विषम-शरीर-न्यासेभ्योऽतिसेवितेभ्यो वायुः प्रकोपमापद्यते ।

बात प्रकोप के कारण—रूख, छञ्ज, धीत, व्यायाम, बमन, विरेचन, आस्यापन इनके अतियोग से, मरू-मूत्र आदि के उपस्थित वेग को रोकने से, उपबास से, चोट लगने से, खोसंग, उद्देग, शोक, और रक्त के अधिक निकलने से, रात्रि-जागरण से, विषम रीति से शरीर के अवयवों को रखने से, इन कारणों के अतिसेवन से बायु प्रकृषित होती है।

स यदा प्रकृषितः प्रविश्याऽऽमाशयमूष्मणः स्थानमूष्मणा सह मिश्रीभूत आध्ममाहारपरिणामधातुं रस्रनामानमन्त्रवेस्य रसस्वेदबहानि च
स्रोतासि च पिषायाग्निसुपहत्य पिष्कस्यानाद्ष्माणं बहिनिरस्य केवळं
शरीरमतुप्रपद्यते, तदा ज्वरमिनिवर्तयि । तस्येमानि विज्ञानि
सवन्ति ॥

सम्माति—उपरोक्त कारणों से कुपित हुवा बायु उष्णिमा के स्थान आया-इय में पहुंच बाता है। वहां उष्णिमा के साथ मिळता है। फिर अब के पाचन से उत्पन्न 'रस' नाम के बादु का आश्रय छेता है। इस बादु का आश्रय छेकर बायु रसवह और स्वेदवह स्रोतों को बन्द कर देता है, ब्वटप्रिय को मन्द कर देता है और आमाश्य से पाचकाग्नि को बाहर निकाळ कर समूर्ण खरीर में फैला देता है, इस किये ज्वर उत्पन्न होता है। इस वातज्वर के निम्न किस्तित ख्रवण होते हैं॥

तद्यथा-विषमारम्मविस्तिगित्वम्, कष्मणो वैषम्यं, तीव्रतनुभावान-वस्थानानि व्यरस्य, जरणान्ते दिवसान्ते निशान्ते धर्मान्ते वा क्वराध्यागमनाभगृद्विवा व्वरस्य। विशेषण परुषारुणवर्णत्वं नस्य-नयन-वदन-मूत्र-पुरोष-त्वषामत्यर्थं कृतीभावश्च,अनेकविधोपमाञ्चलाच्छाञ्च वेदना-स्त्यां तेषामङ्गावयवानां, तद्यथा-पादयोः स्तुप्तता, पिण्डकयोरुद्वेष्टनं, जानुनोः केवलानां च सम्धीनां विश्लेषणमूर्वोः सादः,कटि-पार्श्व-पृष्ठ-रकम्बाह्नंसोरसां च भग्न-रुग्ण-सृदित-मिथत-चितावपीडितावनुन्नत्वित्तव्यक्षाप्रसिद्धः, स्वनञ्च कर्णयोः, शङ्क्योनिस्तोदः, कषायास्यताऽऽस्य-वरस्यं वा, स्रस्व-तालु-कण्ठ-रोषः, पिपासा, हृदयग्रदः, गुष्कच्छिद्धः, गुष्कच्छिद्धः, स्वभ्द्रगारविनिमहोऽत्ररसखेदः, प्रसेकारोचकाविपाकाः, विवाद-विजुम्मा-विनाम-वेपशु-श्रम-प्रसाप-जागरण-रोमहष-दन्तह-र्थास्त्रथोष्णाभिप्रायता, निदानोकानामनुपश्चो विपरीतोपशयञ्चति वात-व्वरस्य लङ्कानि स्युः॥ १०॥

वातक्वर के छखण — जैसे क्वर के चढ़ने या उतरने के समय का नियम न होना, धरीर में उध्यमा का नियम न होना, क्वर को तीव्रता या कम होने की प्रतीति में अध्यस्ता, अक्ष के पचन होने के समय, सार्थकाल में, अध्यक्ष प्रतिति में अध्यस्ता, अक्ष के पचन होने के समय, सार्थकाल में, अध्यक्ष वर्ष श्रृद्ध के प्रारम्भ में क्वर का आना, अध्या क्वर में हृद्धि होना; विशेषतः नख, आंख, मृत्र, मक, और त्वचा का बहुत कठिन और काळा-काल रंग पड़ना, मकमूत्र का अवरोष, (नख-त्वचा आदि का फटना), भिक्ष-भिक्ष अंगों में नाना प्रकार की चल और अचल (गतिवील या स्थर) पेड़ाओं का होना । जैसे—दोनों पांचों में सो जाने की सी प्रतीति, पिण्डिक्यों में एंडन, घटने एवं सम्पूर्ण सन्वयों में टूटने और गीळे कपड़े से टांपे होने की मांति की दर्व जंबाओं में खिष्डला; कमर, पार्ख-गीठ-स्कन्ध-बाद्ध और आती में टूटने के समान, पटके के समान, मर्बन करने के समान, चटकने के समान,

अवरीदन अर्थात् दवाने के समान और सृह्यां जुमने के समान वेदनायें होती हैं। हनुप्रह (जवाके का न खुळना), कानों में आवाज (कर्यानाद) कान एवं शंख प्रदेश (कनपदी) में वेदना, मुख का कथाय स्वाद, मुख में विरस्ता, मुख ता कथाय स्वाद, मुख में विरस्ता, मुख, ताछ, कण्ठ का युनः २ सुखना; प्यास का अधिक क्याना, दिक या छाती का जकहना, एक जाना, सुखी उवकाई, वमन होने पर वमन में किसी पदार्थ का बाहर न निकलना. सुखी खांती, छींक और दकार का बन्द हो जाना; सब अवरखों में अनिच्छा (अथवा अन्न रस का वमन ); मुख से पानी का बहना; अविष, भोजन की अनिच्छा, अविपाक (भोजन का न पचना), विषाद, जम्माईयां आना, अंगों का मुझना-नुझना, अंगडाई आना, कम्पन, प्रस्ता, प्रसाद, जागरण (नीद का न आना), रोमों का भर-भरा आना (दान्तों का स्तव्य हो जाना) गरम वस्तुओं को चाह; एवं वातक्यर के निदानमूत बस्तुओं का सेवन अनुकूल न आना तथा निदान (कक्ष छप्न, श्रीतादि गुणों) के विपरीत गुणों वाले पदार्थों को अनुकूल आना ये सब वातक्यर के लक्षण हैं।। १०।।

च्छ्णास्छ-छवण-क्षार-कटुकाजीर्ण-मोजनेभ्योऽतिसेवितंत्र्यस्तथाऽति-तीक्ष्णातपाग्नि-सन्ताप-श्रम-कोष-विषमाहारेभ्यश्च पित्तं प्रकोपमापद्यते ।

िच प्रकोप के कारण—उष्ण, लहा, नमकीन, खार, कहु और अजीर्ण-कारक पदार्थों के अविसेवन से; तथा अवितीक्ष्ण, बहुत धूप, अग्निसन्ताप, अम, क्रोष, विषम भोजन के सेवन से पित्त प्रकृषित होता है।

तदादा प्रकुपितमामाशयाद् म्माणमुपस्च्याऽऽद्यमाहारपरिणामबातुं रसनामानमन्बवेत्य रसस्वेदवहानि स्रोतांसि पिघाय द्रवत्वादिप्रमुप-हत्य पिक्तस्थानादूष्माणं चिहनिरस्य प्रषीडयत्केवळं शरीरमनुप्रपद्यते तदा ब्वरमभिनिर्वतेयतिः तस्येमानि छिङ्गानि भवन्ति ।

पित्तच्यर की सम्प्राप्ति—यह प्रकुपित हुवा पित्त आमाद्यय में स्थित उष्णिमा से मिलकर, अन के पाचन से उत्पन्न प्रवाद नामक रस से मिलकर रखवह और स्वेदवह खोतों को बन्द कर देता है और पित्त द्वव होने से अमिको मन्द करता है, इसकिये पकाद्यय से उष्णिमा को बाहर निकाल देता है, त्व पित्त सम्पूर्ण द्वारीर में ज्यास होकर द्वारी को पीहित करता है। इस प्रकार से उद्य को उत्पन्न करता है। पित्त ज्वर के लक्षण ये होते हैं।

तद्यथा-युगपदेव केवले शरीरे ज्वरस्याध्यागमनमभिष्टद्विका शुक्तस्य विवाहकाले मध्यन्विनेऽर्धरात्रे शरदि वा विशेषेण, कटुकास्यता व्राव-मुख-कण्ठोष्ठ-ताळु-पाकः, कत्मा,क्णा,भ्रमः,मदः, मृच्छाः, पिचच्छाः दंनमबीसारोऽभद्वेवः, सदनं, संस्वेदः, प्रलापः, रक्तकोठाभिनिष्टेिः शरीरे,हरितहारिद्रत्वं नसः नयन-बदन-मूत्र-पुरीय-त्वचामत्यर्वम्ष्मणस्ती-त्रमावोऽतिमात्रं दाहः, शीवाभित्रायवा, निदानोक्तानामनुपशयो, विपरीवोपशयश्चेति पिचन्वरिकक्षानि भवन्ति ॥ ११॥

पित-च्चर के लक्षण—यथा-सम्पूर्ण शरीर में एक साथ (सहसा) ज्वर का चढ़ना, अथवा ज्वर का बढ़ना; भोजन के पचने के समय, मध्यान्ह में, आषी रात में, शरद ऋतु में, विशेष करके ज्वर बढ़ता है; मुख में कहवापन; नासिका, मुख, कण्ठ, ओछ, तालु का पकना; गरमी, प्यास का लगना, भ्रम, मद, मूच्छां, पित्त का वमन, अतिसार, अक में अनिच्छा, पतीना आना, प्रकाप, शरीर पर लाल लाल घन्ने वा चक्के, फुन्सियां निकलना, नख-आंख-मुख-मूत्र-मल-चचा इन का रंग हरा या इल्दी के समान हो जाना; गरमी बहुत बढ़ जाना, बहुत अधिक जलन होना, श्रीत यस्तुओं की चाह रहना और पित्त ज्वर के कारण रूप पदार्थों का अनुकूल न आना एवं विपरीत गुण वाले पदार्थों का अनुकुल आना ये पित्तज्वर के लक्षण हैं॥ ११॥

स्तिःब-गुरु-मधुर-पिच्छिळ-शीताम्ब-ळवण-दिवास्वप्न-हर्षाऽज्यायामे-भ्योऽतिसेवितेभ्यः ऋष्मा प्रकोपमापद्यते ।

कफ प्रकोप के कारण—चिकास, मीठे, भारी, शोतळ, पिस्छिळ, खट्टे नमकीन पदार्थों के अतिसेवन से, दिन में सोने से, हर्ष वा आनन्द के अति सेवन तथा न्यायाम के न करने से कफ प्रकृषित होता है।

स यदा प्रकुषितः प्रविश्याऽऽमाशयमूष्मणा सह मिश्रीमूयाऽऽद्यमाहा-रपरिणामधातुं रसनामानमन्वनेत्य रसस्वेदनहानि स्रोतंसि पिधाया-ग्निसुपहत्य पक्तिस्थानादूष्माणं बहिनिरस्य प्रपीडयन् केवळं शरीरमनु-प्रप्राते, तदा ज्वरमभिनिवर्तयति; तस्येमानि ळिङ्गानि भवन्ति ।

कफ़ज़्दर की सम्प्राप्ति—कुपित कफ आमाश्य में जाकर उष्णिमा के साथ मिळकर, अब के परिणाम मृत रस नामक धातु से मिळ कर, रसवह और स्वेदवह स्रोतों को बन्द करके अग्नि को मन्द कर देता है। पकाश्य से अग्नि को बाहर निकाळ कर सम्पूर्ण शरीर को पीड़ित करता है। इस प्रकार से कफ ब्बर को उसम्म करता है। कफ ज्वर के कथाण वे होते हैं।

तराथा—गुगपदेव देवछे झरीरे ज्वरस्याध्यागमनमभिषुद्धिर्वा । भुक्तमात्रे पूर्वोहे पूर्वरात्रे वसन्तकाले वा विशेषेण गुरुगात्रस्वमनझा- मिकायः, स्रेष्मप्रसेको, गुलस्य च मायुर्यं, ह्याखो, हर्षोपकेपस्ति-मितत्वं, छिर्दे द्वेतिनता, निद्राधिकयं, स्तम्भस्तन्द्रा, श्वासः, कासः, प्रतिश्यायः,शैर्यः, शैर्यः च नत्तः नयन-वदन-मूत्र-पुरीष-स्वचामस्यर्यं,शीत-पिढकाश्च स्थामक्रेश्य उत्तिष्ठन्ति, उष्णाभिप्रायता, निदानोकानाम-नुपश्यो विपरीतोपशयश्चेति श्रोध्मक्वरिकक्रानि भवन्ति ॥ १२ ॥

कफजर के ळक्षण—यथा—सम्पूर्ण धरीर में ज्वर एक साथ आता है, या बहुता है! भोजन करने के समय (या खा जुकने पर ही) पूर्वाह्व में, रात्रि के प्रथम भाग में, या वसन्त मृत्यु में ज्वर का चेग बहा होता है । धरीर में भारीपन, भोजन में अविन, मुख से लार वहना, मुख में मिठास, वमन की विच, वेचैनी, हृदय का रकना, हृदय (आमाश्रय) प्रदेश पर कफ का लगा रहना, आलस्य (तन्द्रा), वमन, अग्नि का मन्द होना, नींद का अधिक आना, जबना सुस्ती, खांसी, स्वास, जुकाम, धीत लगना, नख, आंख, मुख, मून, मल और त्वचा में स्केटी; शरीर पर बहुतसी पिडिकाओं, फुन्सियों का निकल आना, इन पिडकाओं का स्पर्ध धीतल होता है। उष्ण पदार्थों की चाह रहती है, कफज्वर के कारण वाले पदार्थों का अनुकूल न आना और विपरीत गुण वाले पदार्थों का अनुकूल आना होता है। ये कफज्वर के लक्षण हैं ॥१२॥

विषमाशनाद्वन्तान्त्वपरिवर्त्ताहतुन्यापत्तेरसात्य्यगम्धोपष्राणाद् विषोपहृतस्योदकस्य चोपयोगाद् गरेअयो गिरीणां चोपऋषात् स्तेह-स्वेद-वमन-विरेचनाऽऽस्थापनाजुवासन-शिरोविरेचनानामयथावत्ययोगात् मि-थ्यासंसर्जनाह्ना स्त्रीणां च विषमप्रजननात् प्रजातानां च मिथ्योपचाराद्य-थोकानां च हेत्नां मिश्रीमावाद्ययानिदानं द्वन्द्वानामन्यतमः सर्वे वा त्रयो दोषा गुगपत्प्रकोपमापद्यन्ते, ते प्रकुपितास्तयेवाऽऽतुपूर्व्यो व्वरम-भिनिवर्त्वित्वन्ति ।

तीन दोषों के प्रकोप के कारण ज्वर-विषम भोजन से, मोजन के न करने से, श्रुद्ध के बटलने से, श्रुद्ध के विकृत ( अतियोग, मिथ्यायोग ) होने से; प्रतिकृत-वंधपुक्त पदार्थों के सूंपने से; विषयुक्त पानी के उपयोग से; संयोगजन्य विष के दोष से; पर्वतों के पास में रहने से; स्तेहन, स्वेदन, वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, और धिरोविरेचन के अयोग्य प्रयोग से क्रियों के विषम प्रस्व करने से; वाळक की उत्पत्ति के पीछे मिथ्या परिचर्या से; और पूर्व कहे हुए वात, पिच, कफ इन दोषों के परस्पर मिश्रण से दो दोष या तीनों दोष एक साथ प्रकृतित हो चाते हैं। औषपिकृती गम्य से स्वरहोता है-यथा विनों दोष एक

तत्र ययोकानां व्यरक्तिमानां मिसीमार्यवयेष्यस्त्रीयस् द्वान्दिकः सम्यतमं कारं सामिपातिकं वा विचात् ॥ १३ ॥

संस्रगंत व साक्षिपाहिक स्वर—इस प्रकार से दो दोष या तीन दोष साथ भिळकर अनुकाम से—कफ-बातज, कफ-पित्तज और कफ-बात-पित्तज स्वर को उत्पन्न करते हैं। इन्द्रज स्वर में दो दोष कुपित होकर दोनों दोषों के अक्षण उत्पन्न करते हैं, इसी प्रकार तीनों दोषों से उत्पन्न स्वर में तीनों दोषों के अक्षण होते हैं। इन अक्षणों को देलकर दो या तीन दोषों से उत्पन्न स्वरों को जानना चाहिये॥ १३॥

अभिघाताभिषङ्गाभिचाराभिशापेम्य आगन्तुर्हि व्यथापूर्वो व्य-रोऽष्टमो भवति।

आगन्तुज ज्वर—अभिघात (चोट आदि के खगना), अभिषंग (काम आदि वेग), अभिचार (अथर्वमन्त्र आदि से ज्वर पैदा करना), अभिचार (गुरु, विद्व आदि पुरुषों का धाप), इन गुख्य चार कारणों से व्यथापूर्वक आगन्तुज ज्वर उत्पन्न होता है। 'यह ज्वर आठवां प्रकार का है।

स किंचित्कालमागन्तुः केवलो भूत्वा पश्चाद् दोषेरनुबध्यते । तत्राभिघातजो वायुना दुष्टशोणिताधिष्टानेन, अभिषङ्गजः पुनर्वातपि-ताभ्यां, अभिचाराभिशापजौ तु सन्निपातेनातुबध्यते । स सप्तविधाल्डव-राद्विशिष्टलिङ्गोपक्रमससुत्थानत्वाद्विशिष्टो वेदितन्यः, कर्मणा साधारणेन चोपक्रम्यत इत्यष्टविधा व्वरमकृतिकत्वा॥ १४॥

आगन्युज ज्वर की सम्मासि —आगन्युज ज्वर उसरन होकर कुछ काछ ( सात दिन वा तीन दिन ) तक रहता है, फिर वात आदि दोव के साथ मिळ जाता है। अभिवातज ज्वर में प्रथम चोट आदि हे ज्वर उसरन होता है। इस ज्वर में वायु दूषित रक्त के साथ मिळकर हसका आश्रय करके रहता है। अभिवाज ज्वर में वायु दूषित रक्त के साथ मिळकर हसका आश्रय करके रहता है। अभिवाज ज्वर वाति नेति होगें का आश्रय करके रहते हैं। अभिवार और अभिवाप से उसरन ज्वर तीनों दोवों का आश्रय करके रहते हैं। आगन्युज ज्वर के छक्षण, विकित्सा और इसका निदान, दूषरे बात आदि दोवों से उसरन सात प्रकार के ज्वर से सर्वया मिन्न प्रकार के हैं, अर्थात् दैवन्यपाश्रय विकित्सा करनी चाहिये। इसका सावारण कर्म, सब प्रकार के ज्वरों में सामान्यतः एक ही

१. 'ब्ययापूर्वः' आगन्तुज ज्वर में व्यया ही पूर्वकर है। इन में प्रथम व्यर होकर फिर दोनों का सम्बन्ध होता है।

जकार की विकित्स की जाती है, न्योंकि व्यर एक ही प्रकार का है। इस प्रकार से व्यर के आठ प्रकार कह दिये हैं॥१४॥

व्यरस्वेक एव संतापस्क्षणः । तमेवाभिप्रायविशेषाद् द्विविधमा-वक्षते । निजागन्तुविशेषाच । तत्र निजं द्विविधं त्रिविधं चतुर्विधं सप्तविधं चाऽऽद्वभिषजो वातादिविकल्पात् ॥ १४ ॥

ज्वर तो एक ही प्रकार का है। क्योंकि सब प्रकार के ज्वरों में 'सन्ताप' (गरमी) पाई जाती है। परन्तु अभिप्राय विशेष को लेकर इसके निज (शारींरिक) और आगन्तुज ये दो मेद लिये जाते हैं। इसमें निजज्वर को बातादि दोषों की विकल्पना से (संस्ष्ट और असंस्ष्ट श्रीत या उच्चामेद से) दो प्रकार का, (वात आदि दोष मेद से) तीन प्रकार का, (वात, पिन्न, कफ और सनिपातज मेद से) चार प्रकार का, (दोष जन्य, मिश्रण सिश्रपात मेद से) सात प्रकार का कहा जाता है।।१५॥

तस्येमानि पूर्वरूपाणि । तद्यथा—मुखबैरस्यं गुरुगात्रस्यमनन्ना-भिळाषश्चचुणोराकुल्स्यमसागमनं निद्राया आधिनयमरतिर्जनमा विनामो वेपशुः श्रम-भ्रम-प्रलाप-जागरण लोमहर्ष-दृन्तहर्षाः शब्द-शीत-वातातपा-सहस्वासहत्वमरोचकाधिपाकौ दौर्वल्यमङ्गमर्दः सदनमल्पप्राणता-दीर्घ-स्त्रताऽऽल्स्यमुचितस्य कर्मणो हानिः प्रतीपता स्वकार्येषु गुरूणां वाक्ये-ष्वश्यसूया, बालेषु प्रद्वेषः, स्वधमेष्वचिन्ता माल्यानुलेपन-भोजन-परि-क्रिशनं मधुरेषु भक्ष्येषु प्रद्वेषोऽन्त्लल्यणकदुकप्रियता चेति ज्वरपूर्व-रूपाणि भवन्त्व प्राक्सन्तापात्, अपि चैनं सन्तापारोमनुवप्रन्ति॥१६॥

इत्येतान्येकैकशो व्यरलिङ्गानि व्याख्यातानि अवन्ति विस्तरस-मासाध्याम ।

ज्बर के पूर्वरूप— इस ज्बर के पूर्वरूप ये हैं। जैसे-मुख में विरस्ता, शरीर में भारीपन, भोजन में अनिच्छा, आंखों में वेचैनी, आंखों से आंख, बहना; नींद का अधिक आना, 'बेचैनी, जंभाई आना, शरीर का सुहना 'कम्पन, अम, भ्रम, प्रकाप, नींद का न आना, लोमहर्ष, शब्द, श्रीत, वायु, धूप की कभी सहन करने की विच और कभी सहने में अविच का होना; भोजन में

१. 'अस्यागमनम्' इति वा पाठः । अर्थात् आंखे लाख हो जाती हैं ।

२. 'विराम' इति पाठान्तरम् , अर्थात् मन की उदाचीनता ।

३. शीत के स्थान पर 'गीत' पाठान्तर है, वहां गीत अर्थात् संगीत में अनिच्छा ।

अवनित, अविपाक, बुर्चका, अंबों का ट्रटना, वाकि का कब हो आता; अहर-प्राणवा, हीर्मचुनता (काम में आकरन ). आरम्म किये हुए कार्य में इच्छा का न होना, अपने किये हुए काम में मित्रकुकता, गुरूवनों के बारवों में आवडा, बातकों से होय, अपने कर्च व्य में (धर्मकार्य में) वेपवाही; फूलों की माला, चन्दन का लेपन, और प्रोजन में तुःख मानना; मधुर वस्तुओं से ह्रेय, साहे-नमकीन कहुवे पदायों की चाह क्रेना,—ये ज्वर के पूर्व रूप हैं संताप से भी पूर्व, सन्तापगुक्त रोगी में प्रतीत होने कगते हैं। इस प्रकार से ज्वर के लक्षण अका अकम विस्तार एवं संखेप में कह दिये हैं॥ १६॥

च्वरस्तु खबु महेश्वर-कोप-प्रभवः सर्वप्राणिनां प्राणहरो देहेन्द्रयमनस्तापकरः प्रक्षा-बल-वर्ण-हर्षोत्साह-सादनः ,श्रम-क्रम-मोहाहारोपरोध-संजननो, च्वरयित शरीराणि इति च्वरः, नान्ये व्याधयस्त्रया
दाहणा बहुपद्रवा दुश्चिकित्स्याश्च यथा ऽयमिति, स सर्वरोगाधिपतिरोमातिर्यग्योनिषु बहुविधैः शन्दैरमिधीयते, सर्वप्राणसृतश्च सच्वरा
एव जायन्ते सच्वरा एव श्रियन्ते, स महामोहः, तेनामिभूता देहिनः
प्राग्दैहिकं कर्म किंचिदपि न स्मरन्ति, सर्वप्राणसृतां च च्वर एवान्ते
प्राणानाहरो ॥ १७ ॥

ज्बर का परिणाम—ज्बर महेश्वर के क्रोब से उत्पन्न हुआ है। यह ज्बर सब प्राणियों का प्राण केने वाला, इन्द्रिय और मन को ताप (दुःख) देने वाला; बुद्धि, वल, कान्ति, हर्ष, उत्पाह का नाश करने वाला, व्यापि, अस, क्रान्ति, मोह और चुषानाश को उत्पन्न करने वाला है।

ज्वर शब्द की निक्कि—ज्वर शरीरों को पीक्षित करता है, इसिलये इसकों ज्वरंग कहते हैं। इसके समान कठिन, बहुत उपद्रवसुक्त, चिकित्सा करने में दुःसाध्य और दूसरा रोग नहीं हैं। ज्वर ही सब रोग का अधिपति है। नाना-प्रकार के पश्च पश्चियों में अनेक प्रकार के शब्दों से कहा जाता है। उस प्राणी ज्वर के साथ उत्पन्न होते हैं और ज्वर के साथ ही मरते हैं। ज्वर महान्मोह स्वरूप है, इसिलये इस ज्वर से आकान्त होने से पूर्वजन्म (पूर्व शरीर) के किसी मी कर्म का स्मरण नहीं करता। यह ज्वर ही सब प्राणियों के प्राणों का हरण करता है। १७॥

 'स्तरहाएकरः' इति पाठः ! २. यथा—हाथियों में होने वाले जबर को 'पाककः, गायों में होने वाले ज्वर को 'खेरिकः', मछित्यों के ज्वर को 'इन्द्र-ख्वकः, पक्षियों के ज्वर को 'भ्रामरक' कहते हैं। तत्र पूर्वरूपदर्शने व्यरादौ वा हितं अव्यस्तमसर्वणं वा व्यर-स्वाऽऽमाश्रयसमुत्थत्वात् ततः कषायपानाध्यक्त-स्वेद-प्रदेह-परिवेकालु छे-पन-वमन-विरेषनाऽऽस्थापनानुवासनोपरामन-नस्तःकर्म-वृप-धूमपाना-खन-क्षीरमोजन-विधानं च यथास्वं युक्त्या प्रयोग्यम् ।

ज्वर के विकित्सा यून—ज्वर के पूर्व रूप होने पर अथवा ज्वर के प्रारम्भ में ही हकका अन्न सेवन करना अथवा छंवन करना चाहिये। क्योंकि ज्वर आसाध्य से उत्पन्न होता है। इसके अनन्तर कषाय (काय) अभ्यंग, स्वेद प्रदेह (छेप), परिषेक, अनुहोमन (बात को अनुकूछ करने की किया), वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासनवस्ति, कर्म उपद्यमन, नत्यकर्म, घूपन, धूमनान, अंजन और दूष भोजन की कस्पना, यथायोग्य उपयोग करना चाहिये॥

जीर्णज्वरेषु तु सर्वेष्वेव सर्पिषः पानं प्रशस्यते, यथास्वीषघसिद्धस्य सर्पिष्टिं स्नेहाद्वातं शमयति, मंस्कारात्कफं, शैत्यात्पित्तमृष्माणं च । तस्माज्ञीर्णक्वरेषु तु सर्वेष्वेव सर्पिहिंतसुदकमिवाग्निसुष्टेषुद्रव्येष्विति १८

जीर्णक्य में घृतपान—सब प्रकार के जीर्ण ज्यरों में वी का पान करना प्रशस्त है। इसके लिये योग्य रीति से ओषियों द्वारा विद्व किया घी काम में काना चाहिये। चिकना होने से घो वायु का शमन करता है, मिन्न २ ओष-षियों के संस्कार से कफ को शीतला से पिस और उष्मा को शान्त करता है। इस्टिंग्ये सब प्रकार के जीर्णज्यरों में घी ऐसा ही हितकारक होता है जिस प्रकार कि आग से जलते हुए पहायों के लिये पानी हितकारक है।। १८॥

भवन्ति चात्र—यथा प्रव्वित्ति वेश्म परिषिञ्चन्ति वारिणा । नराः शान्तिमभिष्रेत्य तथा जीर्णक्वरे घृतम् ॥ १६ ॥ स्तेद्दाद्वातं शमयित, शैत्यात्पित्तं नियच्छति । घृतं तुल्यगुणं दोषं संस्कारात्तु जयेत्कफम् ॥ २० ॥ नान्यः स्तेद्दस्तथा कश्चित्संस्कारमगुषतंते । यथा सर्पिरतः सर्पिः सर्वस्तेद्दोत्तमं मतम् ॥ २१ ॥

संस्कारिक्य पृत-जिस प्रकार आग से जलते हुए पर को बुझाने के लिये सनुष्य पानी बाला करते हैं, उसी प्रकार जीर्णज्वर में पृत का उपयोग उत्तम है भी स्नेह गुण से बायु को, धीतगुण से पित्त को तथा जिस औषि से सिद्ध किया जाता है उस औषि का गुण ठेकर करू को धान्य करता है। भूत की श्रेष्ठता—जिस प्रकार पी यूसरी दवाईयों के गुण अपने में महण

करके संस्कारयुक्त हो जाता है उस प्रकार और कोई अन्य स्नेह पदार्थों के गुण प्रहण नहीं करता । इसकिये सब स्नेहों में ची ही अंग्र है ॥१६-२१॥

गद्योक्तो यः पुनः ऋोकैरर्थः समनुगीयते ।

तद्व्यक्तिज्यवसायार्थे द्विरुक्तं तन्न गर्धते ॥ २२ ॥

जो अर्थ गद्यरूप में कहा गया है, उसी को स्त्रोक रूप में कहते हैं। इसमें पुनकक दोष नहीं है। क्योंकि गद्य में कहे हुए विषय को ही पुनः और अधिक स्पष्ट और दृढ़ करने के लिये पद्य में कहा जाता है।। २२॥ तत्र स्त्रोकाः—त्रिविधं नामपर्यायहेंतुं पञ्जविधं गदम्।

गद्बस्यणपर्यायान् व्यावेः पञ्चिषयं महम् ॥ २३॥ व्यत्मष्टिवां तस्य प्रक्वष्टासन्नकारणम् । पूर्वरूपं च रूपं च भेषजं संम्रहेण च ॥ २४॥ व्याख्यातवान् व्यत्स्यामे निदाने विगतज्वरः । भगवानिनवेशाय प्रणताय पुनर्वसुः ॥ २४॥

रोगों के तीन प्रकार के हेतु, पर्व्यायवानक शब्द, पांच प्रकार के रोग, इनके कक्षण, पर्व्यायवानक शब्द, रोगों के पांच प्रकारों का संग्रह, ज्वर के आठ मेद, इसके समीप एवं दूरवर्षी कारण, ज्वर के पूर्वरूप, रूप और औषघ का संखेप में वर्णन, ये सब विषय 'क्वर-निदान' नामक अध्याय में विनीत अग्निवेश को मगवान पुनवंदु ने उपदेश किये।

> इत्यक्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने ज्वरनिदानं नाम प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

## द्वितीयोऽध्याय:

अथातो रक्तपित्तनिदानं न्याख्यास्यामः॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २ ॥

अब रक्तपिच निदान का व्याख्यान करेंगे, जैसा मगवान् आत्रेय ने कहा था॥ १-२॥

पिरां यथा भूतं लोहितपित्तमिति संज्ञां लभते तथाऽनुज्याल्या-स्यामः।यदा जन्तुयंवकोदालक-कोरत्वक-प्रायाण्यज्ञानि भुक्के सुर्शोक्ण-

१. 'ब्याजहार' इति पाठः ।

तौद्दमभि वाम्रवातं निष्पाव-माय-कुळ्य-सार-स्पोपिहतं दृषिमण्डोदिव्यत्वराम्छ-भासिकोपसेकं वाराह-मादिवाविक-मास्त-गळपिश्नित-पिण्याक-पिण्डाळु-शुष्क-शाकोपहितं मूळक-सर्वप-छश्न-करळशिम्न-माद्वीभु-सड्यूप-मूस्त्रण-सुग्नुक-सुरस-कुठेर-गण्डीर-काल्यानकपणीस-स्रवक-फणिज्ञकोपदंशं धुरासोवीरक-तुवोदक-मेरैय-मेदक-मयूखक-शुक-कुवक-बद्दाम्छ-भायानुपानं पिष्टान्नोचरम् विष्टुपुष्कामितसो
वाऽतिमात्रमतिवेळं पयः पिवति पयसा वा समभाति रोहिणीकं काणकपोतं वा सर्वपतेळक्षारसिद्धं कुळ्ल्य-पिण्याक-जाम्बव-स्कुच-पकः।
शौक्तिकेवी सह क्षीरमाममितमात्रमथवा पिबत्युष्णामितसस्तस्यवमाचरतः पित्तं प्रकोपमापद्यते, छोहितं च स्वप्रमाणमितवर्वते, तस्मिन्
प्रमाणाविप्रवृत्ते पित्तं प्रकुणि श्रारीरमनुसर्पद्यवेच यक्वत्सिहमभवाणां
छोहितवद्यानां स्रोतसां छोहिताभिष्यन्दगुरूणि सुखान्यासाच्य प्रतिरूम्ध्यात् तदैव छोहितं दृषयति ॥ ३॥

जिस प्रकार से पिस को 'रक्तपिस' कहते हैं, उसकी व्याख्या करते हैं। जब मनुष्य यबक (ब्रीहि-विशेष), उदालक (वनकोद्रव) कोरदूष, इनमें मिले खान-पान के अति सेवन से, अथवा दूसरे कोई अति उष्ण या तीक्ष्म गुण वाले अन के सेवन करने से, अथवा पूर, उदद, कुल्यी, दार्ल, धारमुक पदार्थीं के सेवन से, दही, दिधमण्ड ( मस्तु ), उद्दिवत् ( आधा जल मिश्रित तक), कट्व, (बिना पानी का तक या खड़ी छाछ), अम्लकांजी (खड़ी कांजी ), सुअर, मेंस, मेड, मछली और गाय के मांस के सेवन से. पिण्याक (फेणी) पिण्डाल, कचालु ग्रुष्क शाक (स्ले शाक) से युक्त अल पान के चेवन से, मूली, सरसों, लशुन, करखा, सहजन, मध्यिम् ( मीठा सहजन ). खडयूव (कडी आदि ), भरतण (रोहिच तुण ), समुख, सुरस, कुठेर, गण्डीर, कालमानक, पर्णास, क्षवक और फणिजक (सब तुलसी के मेद) इनके सेवन से, सुरा, सीवीर (कांजी), तुषोदक, मैरेब, मेदक, मधूलक ( महवे की शराब ), शुक्त ( सिरका आदि ), कुवछ ( बड़ा बेर ), बेर अथवा दसरे खड़े पदार्थ मिश्रित बस्तुओं के अस्पन्त उपयोग करने से. अधिक उच्चिमा में रहने के पीछे अथवा पिटी युक्त अन्न के खाने के उपरान्त बार बार पानी के पौने से, अथवा दूप के साथ रोहितक शाक या कबूतर का मांत, सरसों के तेल अथका बार में विद्ध किये हुए पदायों के लाने से, अथवा कुलयी, उपद, पिण्याक, जामुन, कस्डा आदि पके हुए फलों के खान कांकी सा कन्या द्व

अविमात्रा में अथवा बरोर की गरम विपति में जाने हैं, मनुष्य का स्पन्न में प्रे पित होजाता है और रक्त अपनी मात्रा से अधिक वह जाता है।

पिच प्रकोर से रक्त का दोष—इस प्रकार प्रमाण में अधिक बदा हुआ रक तथा प्रकृषित हुआ पिच सम्पूर्ण धरीर में फैड जाता है और यक्तन धर्ण ओहा ने उसन्त होने बाड़े रक्तवह खोतों के बढ़े हुए रक्त के कारण मरे हुए मुखों को पहुँचकर बन्द कर देता है। इस प्रकार संसर्ग द्वारा पिच-रक्त को दूषित कर देता है ।। ३।।

तङ्गोहितसंसर्गाङ्गोहितप्रदूषणाङ्गोहितगन्ववर्णातुविद्यानाच पित्रं कोहितपित्तमित्यावञ्चते ॥ ४ ॥

पित्त का रक्त के साथ संसर्ग होने से एवं शरीरस्थरक के पित्त के द्वारा दूषित होने से तथा पित्त का रक्त के समान गन्य एवं रंग होने से पित्त को 'रक्तपित्त' कहते हैं।। ४॥

वस्येमानि पूर्वरूपाणि भवन्ति । तद्यथा—अनन्नाभिछाषो भुकस्य विवाहः शुक्तम्खगन्धरस खद्गारस्छर्देरभोक्ष्णागमनं छर्दितस्य बीमन्स्तत स्वरभेदो गात्राणां सदनं परिदाहो मुखाद्वभूमागम इव छोहछोहि-तमस्त्यामगन्धित्वमपि चाऽऽस्यस्य रक्त-हरित-हारिद्ववत्वमङ्गावयवशक्त-मूत्र -स्वेद -छाछा-सिङ्घाणकास्य -कर्णमळ-पिडकोळिका-पिडकानामङ्ग-वेदन-छोहित-नीळ-पीत-स्यावानामर्विष्मता च रूपाणां स्वप्ने दर्शनम-भीक्ष्णमिति छोहित-पित-पूर्वरूपाणि भवन्ति ॥ १ ॥

रकपित के पूर्व रूप ये हैं — भोजन में अनिच्छा, खाये हुए अन्न का न पचना, खहे या शुक्त गन्य अथवा रख की डकार आना, बार २ वमन की अभिविस, वमन में आये रक्त आदि पदार्थ की भयंकरता, स्वरमेद, अंगों का दूटना, धरीर में दाह, मुख से धुंए के समान श्वास आना, मुख से छोहा, रक्त, या मछळी या कबे मांस की गन्य आना, धरीर के अवयव, मळ, मूत्र, पसीना, छार, नाखिका का मळ, मुख का मळ, कान का मळ, और नेत्र का मळ तथा पिडकाओं का, छाल, हरा अथवा हल्दी के समान होना, अंशों में

करक के बढ़ने से रक्तवह सातों के ग्रुख खुळ जाते हैं। परन्दु पिरा के कारण रक के वृषित होने से रक में धनता बढ़ जाती है। इडसे उनकः मुख बन्द हो जाता है। पित रक को वृषित करता है। रक्तवहसीओं का प्रमाव स्थान यक्कत् और श्रीहा हैं।

बेदना, स्वप्न में काल, नीले, पीले, काले वा जनते हुए पदायों का बार बार दर्शन होना, राक्तपित्र के पूर्वरूप हैं।। ॥।।

चपद्रवास्तु स्रखु दौर्वन्यारोचकाविपाक-श्वास-कास-अवरातीसार-शोफ-शोष-पाण्डुरोगाः स्वरभेद्ऋ ॥ ६ ॥

रक्तिपत्त के उपद्रव—दुर्बन्ता, अविच, अविपाक, श्वास, कास, उत्तर, अतिसार, सुजन, श्रोष, पाण्डुरोग, और स्वरमेद ये रक्तपित्त के उपद्रव हैं ॥६॥

मार्गौ पुनरस्य द्वानूष्वं चाघश्च । तद्व हुश्लेष्मणि शरीरे श्लेष्मसं-सर्गोद्ध्वं प्रपद्यमानं कर्णनासिकानेत्रास्येश्व्यः प्रच्यवते । बहुवाते तु शरीरे वातसंसर्गोद्धः प्रपद्यमानं मृत्रपुरीषमार्गोश्यो प्रच्यवते । बहु-वातश्लेष्मणि शरीरे श्लेष्मवातसंसर्गाद् द्वाविष मार्गौ प्रपद्यते, तौ मार्गौ प्रपद्यमानं सर्वेश्य एव यथोक्तेश्यः खेश्यः प्रच्यवते शरीरस्य ॥ ७ ॥

रफिपित्त के दो मार्ग—रक्तिपित्त के बाहर आने के दो मार्ग हैं। एक ऊर्ध्वमार्ग और दूसरा अधोमार्ग। जिस समय शरीर में कफ की प्रधानता होती है उस समय शरीर का पित्त कफ से मिलकर ऊर्ध्वगामी बन कर कान, नाक, नेत्र और मुखदार से बाहर निकल्ता है। वातप्रधान शरीर में पित्त वायु से मिलकर अधोगामी होता है। इस अवस्था में वह मल मूत्र के रास्ते से बाहर निकल्ता है और जब शरीर में वात और कफ दोनों प्रबल होते हैं तब शरीर में बात और कफ दोनों प्रबल होते हैं तब शरीर में बात और कफ से मिलकर ऊर्ध्वमार्ग एवं अधोमार्ग दोनों से बाहर आता है। इन दोनों मार्गों से बाहर निकल्ता हुआ रक्तिपत्त शरीर के सम्पूर्ण छिद्रों से निकल्ने स्थाता है। ७।।

तत्र यदूर्ष्यमागं तत्साष्यं, विरेचनोपक्रमणीयत्वाद् बह्वौषधत्वाच । यद्बोभागं तद्याप्यं, वमनोपक्रमणीयत्वादरुपौषधत्वाच । यदुभयभागं तद्साष्यं, वसनविरेचनायोगित्वादनौषधत्वाचेति ॥ ८ ॥

साध्य-असाध्य का विचार—इसमें जो रक्तिपत्त ऊर्ध्वगामी है, वह साध्य है, क्योंकि इसकी चिकित्सा विरेचन झारा होती है और विरेचन की औषिवर्ष बहुत हैं। जो रक्तिपत्त अधोगामी है वह याप्य अर्थात् कष्टसाध्य है, क्योंकि इस की चिकित्सा बमन द्वारा होती है और बमन की औषिधयां कम हैं। जो रक्तिपत्त उमय-मार्गनामी अर्थात् उर्ध्व-अधोमार्गगामी है वह आराध्य है, क्योंकि इसमें बमन और विरेचन दोनों का उपयोग होता है और ऐसी ओष-धियां नहीं हैं। पा

रक्तपित्रमकोपस्तु सङ् पुरा व्ह्वयक्कोव्यमे रहकोपप्रमवाधिना भ प्राणिना परिगतक्षरीरप्राणानामन् व्यरमभवत् ॥ १॥

तस्याऽऽशुकारिणो दावानेनिरवाऽऽपिततस्यात्ययिकस्याऽऽशु महान्तौ यतित्वयं मात्रां देशं कालं चाभिसमीक्ष्य शतपेणेन वा सुदु-मञ्जर-शिक्षिर-तिक्क-कषायैरभ्यवहायैं: प्रदेह-परिषेकावगाह-संस्पर्शनैवमना-चैर्वा तत्रावहितेनेति ॥ १० ॥

रक्तिपत्त का इतिहास— प्राचीन काल में जिस समय बह के गणों ने दख के यह विश्वस किया था। उस समय बह के कोप से, सम्पूर्ण देहवारी प्राणियों को कह देने वाले ज्वर के पीले. अग्न के समान उष्णचिक्त (रक्तिपिच) उत्पन्न हुआ। यह रक्तिपत्त शीम्न कार्य करने वाला, प्राणहारक एवं अग्नि के समान नाच करने वाला है। इसको शान्त करने का शीम्र उपाय करना चाहिये। मात्रा, देश, काल आदि का विचार करके संतर्पण या अपतर्पण किया हारा अथवा मृद्ध, मधुर, शीत, कह, क्याय, रसगुक्त-मोजनों से, लेप, परिषेक, अवगाहन,संसर्थन, वमन आदि हारा साचवानी से चिक्तिसा करनी चाहिये॥१०॥

भवन्ति चात्र—साध्यं ह्योहितपित्तं तद्यदूर्षं प्रतिपद्यते । विरेचनस्य योगित्वाद् बहुत्बाद्धेषजस्य च ॥११॥ विरेचनं तु पित्तस्य जयार्थे परमीषधम् । यक्ष तत्रान्वयः इहेन्मा तस्य चानधमं स्मृतम् ॥१२॥ भवेद्योगावहं तत्र मधुरं चैव भेषजम् । तस्मात्साध्यं मतं रक्तं यदूर्ध्यं प्रतिपद्यते ॥१३॥

ऊर्ष्यामी रक्तिपत्त साध्य—जो रक्तिपत्त ऊर्ष्यमार्ग-गामी हो, वह साध्य है, क्योंकि इसमें विरेचन द्वारा चिकित्सा की जाती है और विरेचन की क्षोपियां बहुत हैं। ऊर्ष्यमामी रक्तिपत्त में पित्तदोष प्रधान होता है, और क्ष होष गौण होता है। पित्तदोष को धान्त करने के क्षिये विरेचन परम श्रेष्ठ किया है। और जो कफ इसमें अनुवन्ध क्ष में रहता है, इसके किये विरेचन मध्यम उपाय है। कथाय और तिक्त रसों के सिवाय मधुर रस भी क्षण्य

- १. 'दश्वयज्ञध्वंसे बहकोपामर्पामना' इति पाठः।
- २. 'मभवञ्ज्बरमनु' इति वा पाठः ।
- ३. यह इतिहास आर्थकारिक है। दक्ष का यह इस देह में ही है। बह्र विव जाठरानि है। उसके विकृत होने से ही रोग उत्पन्न होते हैं।

**औवविदों के साथ मिळकर योगवाही हो जाता है। इस्तिये कर्यक्रमी** इस्ति-पित्त साध्य हैं॥११-१३॥

रकं तु यद्धोभागं तथाप्यभिति निश्चयः। वमनस्यालपयोगित्वाद्लपत्वाद्भेवजस्य च।। १४॥ वमनं हि न पित्तस्य हरणे श्रेष्टमुच्यते। यश्च तत्रातुगो वायुस्तच्छान्तौ चावरं मतम्।।१४॥ तथायोगावहं तत्र कषायं तिक्कानि च। तस्मायाप्यं समाख्यातं यदुक्तमनुळोमगम्॥ १६॥

अषोगामी रह्मित्त याप्य — जो रक्तित्व अषोमार्गगामी है वह याप्ये हैं। क्योंकि पित्त को जीतने के लिये 'वमन' पूर्णरूप से पर्याप्त किया नहीं है और वमन को औषियां भी कम हैं। कफ दोष के साथ मिश्रित पित्र को निकालने में वमन पर्याप्त है। परन्तु रक्तित के मुक्कप पित्त को निकालने में वमन अंध नहीं है। इसमें अनुवन्य रूप से रहने वाले वायु को खमन करने के लिये वमन किया निक्पयोगी है। इसी प्रकार क्याय और कटु रस जो रक्तिपत्त के नाशक हैं, वे रस वायु को बदाने वाले हैं इसिलये योगों में इनका उपयोग नहीं किया जा सकता इसिलये अथोगामी रक्तिपत्त याप्य हो जाता है।। १४-१६॥

रकपित्तं तु यन्मार्गौ द्वाबिष प्रतिपद्यते । असाध्यमिति तब्बेयं पूर्वोक्तादिष कारणात् ॥१०॥ न हि संशोधनं किंचिदस्त्यस्य प्रतिमार्गगम् । प्रतिमार्गै च हरणं रक्तपित्ते बिधीयते ॥ १८ ॥ एवमेवोपशमनं सर्वेशो नास्य विद्यते ।

उभयमार्गगामी अवाध्य रक्तिन्त—रोनों मार्गों से जाने बाल्य रक्तिन, उपरोक्त कारणों से अवाध्य हो जाता है। क्योंकि (१) इतके प्रतिकृत मार्ग के लिये संबोधन-चिकित्सा किसी प्रकार की भी नहीं है। और (१) रक्तिपत्त में विषद मार्ग से संबोधन कार्य गुणकारी होता है। इसलिये सब प्रकार की धान्ति करने वाले कोई भी जीवच नहीं है। १९०-१८ ॥

संसृष्टेषु च दोषेषु सर्वजिच्छमनं मतम् ॥ १६ ॥ इत्युक्तं त्रिविधोदकं रक्तं मार्गविशेषतः ।

हि-दोवों से व त्रि-दोवण रक्तिएक की चिक्रिक्त — संवृद्ध दो दोवों सा तीनों दोवों से मिश्रित रक्तिएक में सम दोवों को बालन करने वाकी बोक्स देनी चाहिये। इत प्रकार से रक्तपिच के तीन प्रकार बाहर आने के मार्गों के केदा-नुसार कह दिये।। १९ ।।

> एश्यस्तु खब्बु हेतुम्यः किंचित्साध्यं न सिन्धिति ॥ २० ॥ प्रच्योपकरणाभावाहौरात्म्याद्वेषदोषतः । अकर्मतम्य साध्यत्वं किंद्राद्वोगोऽतिवर्तते ॥ २१ ॥ तत्रासाध्यत्वमेकं स्यात्साध्ययाप्यपरिक्रमात् । रक्तपित्तस्य विद्वानिमदं तस्योपदेक्ष्यते ॥ २२ ॥

साध्य रोग असाध्य हो जाने के कारण—हन निम्नळिखित कारणों से कोई साध्य रोग असाध्य बन जाता है। जैसे मृत्य आदि के अभाव से, अन्य आब-श्वक सामग्री के अभाव से, आत्मसंयम के अभाव से रोगी के दुष्ट आहार-विद्यार के कारण; वैद्य के दोष से, तथा चिकित्सा न करने से साध्य रोग भी असाध्य हो जाता है।

उभय मार्ग से जाने वाला रक्तिपत्त असाध्य है। इसी प्रकार साध्य रक्तिपत्त का याप्य हो जाना, या याप्य रक्तिपत्त का असाध्य हो जाना दोनों ही असाध्य हैं। इसके आगे रक्तिपत्त विषयक विज्ञान और अधिक कहते हैं॥ २०-२२॥

यत्कृष्णमथवा नीलं यद्वा शक्रधनुष्प्रमम् ।
रक्तित्तस्याभ्यं तद्वासस्यो रव्यन्तः च यत् ॥ २३ ॥
शृशं पूत्यतिमात्रं च सर्वोपद्रवन्त्र यत् ॥ २३ ॥
शृशं पूत्यतिमात्रं च सर्वोपद्रवन्त्र यत् ॥ २४ ॥
श्रेन चोपह्तो रक्तं रक्तिपत्तेन मानवः ।
पत्रयेद् हर्यं वियञ्जैव तञ्जासाध्यमसंशयम् ॥ २४ ॥
सत्रासाध्यं परित्यश्य याप्यं यत्नेन यापयेत् ।
साव्यं चावहितः सिद्धै भेष्तौः साध्येद्विषक् ॥ २६ ॥

असाध्य रकिपत्त के ठबण —जो रकिपत्त काका, नीका, अथवा इन्द्र पतुष के समान नाना प्रकार के रंगों वाळा हो, और जिनमें वस्त्र पर कमा रक्त का दाग घोने से न मिटे और अतिशय दुर्गन्य वाळा हो, जिनमें सब उप-द्रव हों, जिन के कारण रोगी का वळ और मोन खोन होमचा हो, के असाध्य रकिपत्त के ठबण हैं। रकिपत्त का रोगी जब तब पदार्थों को ब्लंड काक ही देखने कमें तब रकिपत्त निःसंग्रय अनाध्य समझना चाहिये। असाध्य अव-स्या की चिकित्सा आरम्भ ही नहीं करनी काहिये, दुःशाध्य वा कानकाध्य रोग की प्रयत्नपूर्वक चिकित्सा करनी चाहिये। साध्य रोग की सावधान होकर गुज-कारी ओववियों से चिकित्सा करनी चाहिये॥ २३-२६॥

तत्र रह्णेको -कारणं नामनिर्वृत्ति पूर्वरूपाण्युपद्रवात्।

मार्गी दोषानुबन्धं च साध्यत्वं न च हेतुमत्॥ २७॥

निदाने रक्तपित्तस्य व्याजहार पुनर्वसुः।

वीत-मोह-रजोदोष-छोभ-मान-मद-स्पृदः ॥ २= ॥ इति ॥

मोह, रजोगुण, दोष, लोम, अभिमान, मद, और स्पृहा से रहित पुनर्वेसु ने इस अध्याय में, रक्षपित्त की उत्पत्ति का कारण, पूर्वेरूप, उपद्रव, इसके दोनों मार्ग, बात आदि दोषों का अनुवन्त्व, साध्यासाध्यत्व, हेतु इत्यादि सब-विषय वर्णन कर दिये हैं।

इत्यमिषेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने रक्तपित्तनिदानं नाम द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

# तृतीयोऽध्यायः ।

श्रथातो गुल्मनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽइ भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आगे 'गुल्मनिदान' का व्याख्यान करेंगे जैसा कि भगवान् आत्रेय ने कहा या ।। १-२॥

इह सळु पञ्च गुल्मा भवन्ति । तद्यथा-वातगुल्मः, पित्तगुल्मः, इछेष्मगुल्मो, निचयगुल्मः, शोणितगुल्मञ्चेति ॥ ३ ॥

एवंवादिनं भगवन्तमात्रेयमग्तिवेश उवाच-कथमिह भगवत् ! परुचानां गुल्मानां विशेषमभिजानीयाम् नद्यविशेषविद्रोगाणामौष-धविद्षि भिषक् श्रश्मनसमर्थो भवतीति ॥ ४ ॥

त्तमुवाच भगवानात्रेयः—समुत्थान-पूर्वरूप-छिङ्ग-वेदनोपश्चय-विशे-वेश्र्यो विशेषविज्ञानं गुल्मानां भवत्यन्येषां च रोगाणामग्निवेश ! तत्तु सञ्च गुल्मेषूच्यमानं निवोध ॥ १ ॥

कुपितानिष्टमूकस्वाद् गृद्धमूकोदयादपि । गुल्मवद्वा विद्याकस्वाद् गुल्म इस्पमित्रीयते ॥ सुभुत ॥

१. शरीर के भीतर दोष संचित होकर पिण्डाकार होजाते हैं। इचसे वे 'शुक्म' कहाते हैं।

गुरुम के मेद--गुरुम पांच प्रकार के होते हैं। जैसे (१) बालगुरुम, (२) पिचगुरुम, (३) करगुरुम, (४) निचगुरुम और (५) रक्तगुरुम<sup>१</sup>।

इस प्रकार कहते हुए भगवान् आत्रेय से अप्रिवेध ने पूछा कि इन पांच प्रकार के गुल्मों के विषय में विधेष (मेद ज्ञान) ज्ञान किस प्रकार कर्दा? क्योंकि इनके मेदों को सम्पूर्णरूप से जाने विना, सम्पूर्ण औषय ज्ञान होने पर भी वैद्य रोगों के शमन करने में समर्थ नहीं होता।

भगवान् आत्रेय ने उत्तर दिया—हे अग्निवेश ! उत्पत्ति, पूर्वेरूप, कक्षण, वेदना और उपध्य इनके मेद से भिन्न-भिन्न गुल्मों का विशेष ज्ञान होता है और इन्हीं साधनों से दूसरे अन्य रोगों का भी पता चळता है। इसकिये गुल्म के कक्षण आदि का वर्णन करते हैं, इसको ध्यान से सुनो और समझो ॥३—॥॥

यदा पुरुषो वातलो विशेषेण न्वर-वमन-विरेचनातीसाराणामन्य-तमेन कर्शनेन कर्शितो वातलशाहारमाह्रति शीतं वा विशेषेणातिमान-मस्नेहपूर्वे वा वमनविरेचने पिबत्यनुदीणाँ वा छर्दिमुदीरवस्युदीणांन् वात-मूत्र-पुरीष-वेगान्निरुणद्धायत्यशितो वा पिवति नवोद्कमतिमान-मतिमात्रसंक्षोमिणा वा यानेन यात्यतिन्यवाय-व्यायाम-मदारुचिर्वाऽ-मिषातमुच्छति वा विषमाशान-शयनासन-स्थान चक्कमण-सेवी भवत्य-न्यद्वा किचिदेवंविधं विष्यमतिमात्रं व्यायामजातमारभते, तस्याप-चाराद्वातः प्रकोपमापद्यते ॥ ६ ॥

वातगुल्म—जब वातमकृति का मनुष्य विशेष कर ज्वर, वमन, विरेचन और अतिचार इनमें से कियी एक के कारण कृश हो जाता है, इस स्थिति में जब वह वायुकारक आहार या अति शीतल पदार्थों का सेवन करता है, वा स्नेहन कर्म किये विना विरेचन का उपयोग करता है, वमन की इच्छा न रहने पर भी बलात्कार से वमन करता है, अषोवायु, मल, मूत्र के उपस्थित वेगों को रोकता है, अधिक भोजन करते नेवीन पानी (वरसात में कुएं आदि का पानी) अधिक पीता है, बहुत अधिक झकोले वाली गाड़ी वा सवारी से यात्रा करता है, खी-सम्मोग और मद्य के अति उपयोग से, विच के अभिषात होने से, विषम स्थिति में बैठने, सोने, चलने या रहने से, इसी प्रकार के अन्य

१. इन पांच गुल्मों के विवाय तीन और भी गुल्म हैं जैवा कि आगे विकित्ता में कहेंगे— "व्यामिश्रविंगानपरांस्तु गुल्माक्रीनादिशेदीषवकल्यनार्थम्"। अर्थात् वातपिचन, पिराकफन और वातककन। इस मकार से आठ मकार के गुल्म हैं। २. 'विषमतिमानं" इति च पाठः।

स्थायाम आदि अमजनक कार्यों को अधिक मात्रा में करने से, बायु प्रकृपित हो जाता है ॥ १ ॥

स प्रकृषितो महास्रोतोऽनुप्रविश्य रौक्ष्यात्कितिभूतमाष्ठुत्य पिरिट्तोऽवस्थानं करोति हृदि वस्तौ पाइवयोनोध्यां वा। स श्वसुप-जनयति प्रन्थीं स्रानेकविथान्, पिरिट्तिस्थावतिष्ठते, स पिर्ट्वितत्वाद् गृहम इत्युच्यते॥ ७॥

बातगुरम की सम्मासि—इस मकार से कुपित हुआ वासु महासोवों से पुत कर अपने रूख गुण के कारण किन होकर कोष्ठ में फैलकर गोल-पिण्डाकार वन जाता है और हृदय, बस्तिमाग, दोनों पार्श्वमाग अथवा नामि आग में शूळ अथवा अनेक प्रकार की गांठें उत्पन्न कर देता है। वासु गोळाकार यनकर पिण्डाकार होने से 'गुल्म' कहा जाता है। (हसी को 'वासुगोळा' कहते हैं, जोकि बातगुल्म का अपभंग्र है। )॥॥

स ग्रहराधमति, ग्रहरणुत्वमापद्यते, अनियतविषुछाणुवेदनञ्ज भवति चळत्वाद्वायोः, पिपीछकासंत्रचार इवाङ्गेषु, तोद-स्कुरणायाम-संकोच-सुप्ति-इर्ष-प्रछयोदय-बहुछरतदातुरञ्ज सुच्येव राङ्कुनेव चाति-विद्वमात्मानं मन्यते, अपि च दिवसान्ते व्वर्यते शुष्यति चाऽऽस्यम्, उ-च्छवास्तरचोपकृष्यते । इष्यन्ति चास्य रोमाणि वेदनायाः प्रादुर्भावे ।

वातगुल्म के लक्षण—यह वातगुल्म खण मर में फेलकर बढ़ा हो जाता है और खण मर में सिकुड़कर लोटा हो जाता है, इसकी पीड़ा अनिश्चित, कभी अधिक और कभी कम हो जाती है। इसका कारण वागु का चंचल स्वमाव है, शरीर के अवयधों में कीड़ियों के चलने की सी प्रतिति होती है, इसमें तोद (जुमने की सी बेदना), स्पुरण (धड़कन), आयाम (विस्तार), संकोच (सिकुड़ना), प्रति (स्वर्शकान का अभाव), हर्ष (स्वर्शकानका बढ़ना), प्रत्य (नाश), उदव (जन्म) प्रायः होते हैं अर्थात् कमी तो उत्पन्न होते हैं, और कमी शान्त हो जाते हैं। इस अवस्था में रोगी सुई जुमने या कील आदि से विषक्त का सा अनुमव करता है। सम्ध्याकालमें पीड़ा होती है, रोगी का मुख सुल जाता है, श्वास चुटने या बन्द होने स्थाता है, वेदना के समय शरीर रोमा- विश्वत हो जाता है।

सीहाऽऽदोपान्त्र-कूजनाविपाकोदावर्षाक्रमद्-सन्या-शिरः-शङ्क-सूक-व्रक्तरोगाञ्चेनसुपद्रवन्ति, कृष्णारुण-परुषत्वक्-नख-नवन-वदन-सूत्र-पुरी-वञ्च भवति । श्रीहा, आटोम ( खानु का आध्यान ), खांबी में गुक्-गुक कामि, अवेचन, उदावर्ष, अंगों का टूटना, मन्याशृक, शिराक्ष्क, शंकायृक, मध्य-रोन आदि नाना उपह्रव होने काते हैं। रोगी की त्वचा, नख, युक, मृत्र और मक का रंग काळा या काळ हो जाता है, तथा वे कर्कग्र हो बाते हैं।

निदानोकानि चास्य नोपरोरते, विपरीतानि चोपरोरते—इति वातगुरुमः॥ = ॥

वातगुल्म के कारणाजुकूछ आहार-विदार करने से रोग बान्त नहीं होता, परन्तु रोग के कारण के विपरीत गुणवाले आहार-विदार से रोग बान्त हो जाता है। वातगुल्म के वे ळक्कण हैं।।=॥

तैरेव तु कर्रा नैः कर्शितस्याग्त-खवण-कदुक-खारोष्ण-तीक्ष्य-शुक्त-ग्यापन्न-मया-हरित-कफछाग्छानां विदाहिनां च शाक-धान्व-मांसादीना-मुपयोगाद् बीर्णा व्यशनाद्रीह्यानुगते चाऽऽमाश्चये वमनविरेचनमतिवेछं संधारणं वातातपौ चातिसेवमानस्य पित्तं सह माठतेन प्रकोपमा-प्यते ॥ ६॥

वात के साथ पित्त प्रकोप के कारण—वातगुरूम में कहे हुए कारणों से किंशत हुआ पुरुष जब खहे, नमकीन, कड़ने, खार, उष्ण, तीक्ष्ण, शुक्त, सहे, खराब हुए, मदा, या हरी सिन्जयां और फल खाता या दाहकारक शाक या मांच का सेवन करता है, अजीर्ण यां अध्यक्षन ( भोजन के ऊपर फिर भोजन करने ) से आमाध्य में रुखता के उत्पन्न होने से वमन, विरेचन के वेगों को बहुत देर तक रोकने से, वायु या धूप के अतिसेवन करने से बायु के साथ विद्या मी कुषित होजाता है ॥ ह ॥

तत्मकुपितं माहत आमाशयैकदेशे संमूच्छेथ तानेव वेदनाप्रका-रानुपजनयति य एका वातगुल्मे, पित्तं त्वेनं विद्दृत्ति कुक्षौ ह्रगुरक्षि कण्ठे च, स विद्द्यमानः सधूमिमोद्गारसुद्गिरत्यम्छान्वितं, गुल्मा-वकाशस्यास्य द्वते द्वते धृत्यते च्च्यायते स्विचति क्रिचते शिष्ठ इव च स्पर्शासहोऽल्परोमाञ्चो भवति । च्वर-भ्रम-द्वशु पिपासा-गळ-वद्न-ताङु-शोष-प्रमोद्द-विद्भेदाश्चनसुपद्रवन्ति, हरित-हारिद्रत्वक्-नस-

ा भवति । निदानोक्तानि चास्य नोपशेरते,विप-रीवानि चोपशेरते—इति पिचगुल्मः ॥ १० ॥

पित्तमुक्तम की सम्माति—इस प्रकार से कुपित हुआ पित्त और बासू आमास्य के एक प्रदेश में मिलकर बातगुल्य में कही हुई वेदनाओं को उत्सव करते हैं। 'पिलागुल्म में विधोषता यह है कि प्रकृपित पिला कुकि, हरव, वहास्थक और कण्ठ इन स्थानों में दाह उत्पन्न करता है। इस दाह के कारण धुंप के समान और सहा डकार रोगों को आता है और गुल्म के स्थान में दाह होता है, जूंआ निकळता है, गरमी रहती है, पसीना आता है, क्रिन्नता होती है, घरीर दीळा पढ़ा प्रतीत होता है, स्पर्ध को असबता रहती है और किञ्चित् रोमांच रहता है। उत्तर भ्रम, दस्यु (घक् चक् स्पन्दन), पिपासा, गळे गुल्स और तालु में शुक्तता, मून्कां, मळ का पतळा आना, ये उपद्रव होजाते हैं। त्यना, नल, ऑल, मून और मळ इनका रंग हरा या हल्दों के समान होजाता है। इसके निदान के समान गुण वाळी वस्तुओं के उपयोग से रोग बदता है और विपरीत गुणवाळी वस्तुओं से कम होता है। यह पिलागुल्म का वर्णन हुआ ।। १० ।।

तैरव तु कशंनैः कवितस्यास्यश्ननादितस्त्रियम् गुरु मधु-शीताशना-रिपष्टेश्च-क्षीर-माय-तिळ-गुड-विकृति-सेवनान्मन्दक-मद्याविपानाद्धरितका-विप्रणयनादानूपौदक-प्राप्य-मोसातिभक्षणात्संघारणादितसुद्दितस्य चाति-श्रगाडसुद्दपानात्संक्षोभणाद्वा शरीरस्य श्रेष्टमा सह मारुतेन प्रकोप मापद्यते ॥ ११ ॥

वात के साथ करू-प्रकोप के कारण—वातगुल्म में कहे हुए कारणों से कुछ हुए स्थक्ति के अत्यन्त भोजन करने से, अतिस्निग्म, गुरु, मधुर, श्रीत पदायों के खाने से, पीठी (उद्दर आदि को पीसकर), ईख, तूच, उद्दर, तिळ, गुड़ इनसे बने पदायों के अति सेवन से, मन्दक दही और मध्य के अतिस्वन से, हरे शाक, आनूप या जड़चर प्राणियों के अथवा प्राम्य मांस के अति सेवन से, हरे शाक, आनूप या जड़चर प्राणियों के अथवा प्राम्य मांस के अति सेवन से, शरीर को बहुत विद्योमित करने से, वायु करू के साथ मिळकर कुपित होजाता है।। ११।।

तं प्रकुपितं मारत आमारायेकदेशे संमूच्छंय तानेव गाढवेद-नाप्रकारानुपज्जनयति य उक्ता वातगुल्मे । ऋष्मा त्वस्य शीतज्वरारो-चकाविपाकाङ्गमर्र-ह्यं-द्वरोग-च्छरिं-निद्वाङस्य-स्तैमित्य-गोरव-शिरोभि-तापानुपजनयति, अपिच गुल्मस्य स्थैर्य-गोरव-काठिन्यावगाढ-सुप्रताः,

आमाधय के एकदेश में मूर्चिंद्धत होने से पिचागुल्म और कक्तगुल्म बिस्त में नहीं होते। क्योंकि नामि और स्तनों के बीच के स्थान को आमा-श्चय कहते हैं। बातगुल्म बस्ति में भी होता है। इविकिय वातगुल्म में भहास्रोतका शब्द पढ़ा है। महास्रोतक् शब्द से बस्ति का मी प्रहण होजाता है।

२८

तथा कास-श्वास-प्रतिश्यायान् राजयस्माणं चातिप्रवृद्धः श्वेत्यं च स्वक्-नस-नयत-वदन-मूत्र-पुरीवेषु पजनयति । निदानोक्तानि चास्य नोपशेरते, तद्विपरीतानि चोपशेरते - इति ऋडमगुलमः ॥ १२ ॥

कफगलम की सम्प्राप्ति—इस प्रकार से कुपित कफ और वास आमाध्य के एक प्रदेश में मिलकर बातगुलम में कही हुई अनेक प्रकार को तीन वेदनायें प्रकृपित कफ शीतज्वर. अहचि अविपाक अंगों में जत्पन्त करते हैं। बेदना, रोमहर्ष, हृदय-रोग, वमन, निद्रा, आलस्य, स्तिमितता ( भारीपन ), शिर और अंगों में उष्णिमा, ( ताप ) उत्पन्न करता है । इस गुल्म में स्थिरता (हिलने का अभाव), भारीपन, कठिनता, स्पर्शज्ञान का एकदम अभाव, (बिंबरता ) रहती है। बहत बढ़ने पर कास. इवास. प्रतिश्याय और खय रोग उत्पन्न करता है। खचा, नख. आंख. मख. मळ. मत्र. उनका रंग इवेल हो जाता है। इसके निदान के समान गुण वाले आहार-विहार से रोग बढता है और विपरीत गुणवाली वस्तओं से कम होता है। यह कफ गुलम का निदान कड दिया है ॥ १२ ॥

त्रिदोष-हेतु-छिङ्ग-सन्निपातात्त सान्निपातिकं गुल्मसुपदिशन्ति कु-श्लाः । स विप्रतिषिद्धोपकमत्वाद्साध्यो निचयगुरुमः ॥ १३॥

सान्निपातिक गुल्म-जिस गुल्म में तीनों दोषों के हेत और तीनों दोषों के रुखण मिले होते हैं ; उसको बुद्धिमान वैद्य 'सान्निपातिक गुल्म' कहते हैं। यह सान्तिपातिक गुल्म चिकित्सा में विरोधि होने से चिकित्सा कर्म में असाध्य है ॥ १३ ॥

शोणितगुरमस्तु खल खिया एव भवति: न पुरुषस्य, गर्भकोष्ठार्त-वागमनवैशेष्यात ।

पारतन्त्र्याद्वैशारद्यात्सतत् भूपचारानुरोधाद्वेगानुदीर्णानुपरुन्धन्त्या भामगर्भे वाडप्यविरात्पतितेऽथवाऽप्यविरप्रजाताया ऋतौ वा वात-प्रकोपणान्यासेवमानायाः क्षिप्रं वातः प्रकोपमापद्यते ॥ १४ ॥

रक्यस्म-रह्मगुल्म केवल कियों को ही होता है, पुरुषों में नहीं होता. क्योंकि कियों में ही गर्माधय तथा रजोदर्शन होता है। कियां परवश होने से बेगों को रोकती हैं, अधिवित होने से, पति आदि की सेवा में तत्पर रहने से और मक मूत्रादि के उपस्थित बेगों को रोकने से, इन कारणों स वा अपक

शामन्यतः रक्त का वृतित होना और वृत्तरे गुल्मों में भी मिळता है। महार आगे कहेंगे ।

वर्भ के गिर काने से, या बास्क प्रस्त करने के पीछे अथका ऋषुकाक में बात-प्रकारक बस्तुओं के सेवन करने से बायु बीज ही बकुपित हो बाता है ॥१४ ॥ स प्रकृपितों योनिमस्बमनप्रविज्याऽऽर्ववमप्रकणद्भिः, मास्य मास्य

स प्रकृपितो योनिसुखमनुष्रविश्याऽऽतेवसुपषणिद्ध, मासि मासि तदार्तवसुपरुष्यमानं कुक्षिमभिवर्धयति । तस्याः शुरू-कासातीसारच्छ-चरोचकाविपाकाङ्गमर्द-निद्रालस्य-स्तेमित्य-कफ-प्रसेकाः समुपजायन्ते । स्तनयोक्ष स्तन्यमोष्ठयोः स्तनमण्डलयोक्ष काण्यं, ग्लानिक्षचुषोर्मूच्छां, इल्लासो, वोहदः, श्वयथुः पादयोरीषचोद्गमो रोमराज्याः, योन्याक्षाटा-लस्यं, अपि च योन्या दौर्यन्थ्यमास्नावक्षोपजायते, केवलक्षास्या गुल्मः पिण्डत एव स्पन्दते, तामगर्भां गर्भिणीमित्याहुर्मुदाः ॥ १६ ॥

रक्तगुल्म की सम्प्राप्ति—यह कुपित वायु योनिमुख में प्रविष्ट होकर आर्चव को रोक देता है। प्रत्येक मास में रुक रुक कर यह आर्चव कोष्ठ को बड़ा कर देता है। इससे की को खूछ, कास, अतीसार, वमन, अरुचि, अविपाक, अंगों का दूटना, निद्रा, आरुस्य, कफ का ( लार का ) मुख से आना, स्तनों में दूध का आना क ओठ एवं स्तनों के चूचुकों का काला हो जाना, आंखों में ग्लान, मूच्छों, वमन की अभिवस्ति, गर्म के समान अनेक क्खण, पांच में स्कलन, रोमराजि में विस्पुरण, योनि का फैल जाना, योनि में दुर्गन्व आना तथा योनि में से साव होना इत्यादि विकार उत्यन्न होजाते हैं। इस प्रकार गुल्म पेट में हिरुता है, अज्ञानी लोग गर्मरहित क्लो को भी गर्मिणी कहने लगते हैं।

एषां तु खलु पद्मानां गुल्मानां प्रागमिनिर्हेशेरिमानि पूर्वेरूपाणि भवन्ति । तद्यथा—अनमाभिल्यणमरोचकाविपाकाविप्रवेषम्यं विदाहो युक्तस्य विपाक्षकाले चायुक्त्या छर्जुद्गारो, वातमूत्रपुरीषवेगानाम-प्राद्धभीवः, प्रादुर्भूतानां चाप्रवृत्तिरीषदागमनं वा, वातश्लाटोपान्त्र-कूजनापरिह्यणातिष्ट्रत्तपुरीषताऽनुभुक्षा, दौर्वेन्यं, सौहित्यस्य चासह-त्वमिति गुन्मपूर्वेरूपाणि भवन्ति ॥ १६॥

आत्तंव रोग का यह प्रभाव है कि स्तनों में तूच आजाता है! गमोवस्था में भी आर्चन के दकने,से स्तनों में तूच आता है। गमेवती जी में जो रस बनता है, उसके तीन कार्य होते हैं। (१) माता के धरीर का पोषण, (२) स्तनों में दूच, (३) बच्चे का पोषण, इसकिये यह आर्चन मी स्तनों में दूच उत्पन्न कर देता है।

१. जो किया बच्चों के किये बहुत काटायित रहती हैं उनमें भी खड़ु वर्म के ६६ जाने पर ये टव्हण दीखने हमते हैं। इस अवस्था में यदि होबाइर परीक्षा करें तो विवाय वासु के और कुछ उपक्रम्थ नहीं होता

गुल्म का पूर्वक्य-इन पांचो प्रकार के गुल्मों की उत्पत्ति से पूर्व निकन-किलित क्षण होते हैं। यथा—अक में अनिच्छा, अक्षित, अक्षिपक, अक्षि की विषमता (कभी तेज और कभी मन्द ), विदाह (जकन ), भोजन के पनने के समय जकन, विना कारण के वमन और उकार आना, अभोकायु, मूत्र व मकों की अप्रवृत्ति अथवा प्रवाहण की प्रवृत्ति होने पर भी मकादि का बाहर न निकलना, अथवा थोड़ा आना, त्रातश्क, पेट में गुढ़-गुड़ाहट, आंतों में अफ़ारा, शरीर में रोमांच, गांठदार मक का आना, भूल का न कगना, कुशता, पेट भर अस साने पर उसका सहन न होना, हत्यादि कक्षण सब प्रकार के गुल्मों के पूर्वक्ष हैं।। १६।।

सर्वे विषय च खल्वेतेषु न कश्चिद्धाताहते संभवति गुल्मः ॥ १७॥ इन वव प्रकार के गुल्मों का मूळभूत कारण वायु ही है, वायु के विना कोई भी गुल्म नहीं होता ॥१७॥

तेषां सन्निपातजमसाध्यं ज्ञात्वा नोपक्रमेत । एकदोषजे तु यथा-स्वमारम्मं प्रणयेत । संसृष्टास्तु साधारणेन कर्मणोपचरेत् । यज्ञान्य-द्य्यविरुद्धं सन्येत तदवचारयेद्विभव्य गुरुछाघवसुपद्रवाणां समीक्ष्य, गुरुखुपद्रवास्त्वरमाणश्चिकित्सेज्ञघन्यमितरान्, त्वरमाणस्तु विशेषमञ्ज्ञपद्ध्यास्त्वरमाणश्चिकित्सेज्ञघन्यमितरान्, त्वरमाणस्तु विशेषमञ्ज्ञपद्ध्यास्त्वरमाणश्चिकित्सेज्ञघन्यमितरान्, त्वरमाणस्तु विशेषमञ्ज्ञपद्ध्यास्त्य गुल्मेद्धान्ययिके कर्मणि वातचिकित्सितं प्रणयेत्, स्तेह्रस्वेदौ वातहरी, स्तेह्रोपसंहितं च सृदुविरेचनं, वस्तीश्चास्त्वज्ञवणमधुराश्च रसान् युक्तितोऽवचारयेत् । मार्वते श्चुपशान्ते स्वल्पेनापि प्रयन्नेन शक्योऽन्योपि दोषो नियन्तुं गुल्मेद्धिते ॥ १८ ॥

इनमें सिंजपात जन्य गुरुम को असाध्य समझ कर चिकित्सा में हाथ नहीं हाळना चाहिये। एक दोष से उत्पन्न गुरुम की यथायोग्य रीति से चिकित्सा करनी चाहिये। दो रोषवाले गुरुमों की चिकित्सा साधारण प्रकार से करनी चाहिये। अथवा वैद्य रोगी के उपद्रधों की गुरुता रुप्तता को देखकर, दूसरे किसी से चिकित्सा शारुम करनी चाहिये। जो उपद्रव गुरु हों, उनकी तत्काळ चिकित्सा करनी चाहिये और जो उपद्रव कम हों उन की पीछे से चिकित्सा करनी चाहिये। जिस गुरुम में कुछ पता न चळता हो या काम ज़रूरी या जरूरी करना हो तो प्रथम वासु की चिकित्सा करनी चाहिये। जे चिकित्सा करनी चाहिये। वासु की चिकित्सा करनी चाहिये। वासु की चिकित्सा करनी चाहिये। वासु के विकित्सा करनी चाहिये। वासु के विकित्सा करनी चाहिये। वासु के हिल्प स्तेन नाहिये। वासु के हिल्प स्तेन नाहिये। वासु के हिल्प स्तेन नाहिये। वासु के हिल्प स्तेन पर थोडे से परिक्रम से दुसरे दोष भी द्वागमता से व्हिय में क्षिय

ंसकते हैं।। १८ ॥

#### भवति चात्र-

गुल्मिनामनिल्सान्तिरुपायैः सर्वशो विधिवदाचरितस्या । मारुते ग्रवजितेऽन्यगुदीर्णं दोषमल्पमपि कर्म निहन्यात् ॥ १६ ॥

गुल्मरोग में बायु को शान्त करने के लिये सम्पूर्ण विश्व काम में लानी चाहिये। क्योंकि बायु को शान्त न करने पर दूसरा थोड़ा सा बढ़ा हुआ दोष भी सम्पूर्ण किये कराये पर पानी फेर देता है।। १९॥ तत्र इलोका:—संख्या निमिन्त रूपाणि पूर्वरूपमथापि च।

अकाः—राख्या ानामरा रूपाण पूपरूपमयाप च । इष्टं निदाने गुल्मानामेकदेशश्च कर्मणाम् ॥ २०॥

इस गुल्म निदान में गुल्मों की संख्या, कारण, पूर्वकप और चिकित्सा कह दो हैं॥ २०॥

> इस्यिप्रवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने गुल्मनिदानं नाम तृतीयोऽध्यायः समाप्तः ॥ ३ ॥

# चतुर्थोऽध्यायः

अथातः प्रमेहनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके क्षागे प्रमेह-निदान का व्याख्यान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥२॥

त्रिदोषकोपनिमित्ता विशितः प्रमेहा भवन्ति, विकाराक्षापरेऽ-परिसंख्येयाः। तत्र यथा त्रिदोषप्रकोपः प्रमेहानभिनिवर्तयति तथाऽ-तुज्याख्यास्यामः॥ ३॥

प्रमेहों की संख्या—वात आदि तीनों दोषों से उत्पन्न होने वाळे प्रमेह वीस प्रकार के हैं, इनके खिवाय दूसरे रोग असंख्य हैं। त्रिदोष के कोप से प्रमेह किस प्रकार उत्पन्न होते हैं इसका आगे वर्णन करते हैं ॥३॥

इह सञ्च (नदान-दोष-दूष्य-विशेषेत्रयो विकार-विघात-भाषाभाव-प्रतिविशेषा भवन्ति ॥ ४॥

निदान, दोष और दूष्य इनके विशेष-मेदों को छेकर रोगों के विधात अर्थात् रोग का देर में होना, योका या अधिक विकार होना आदि माव-विशेष उत्पन्न होते हैं। इस स्वास्मक विद्यान्त को विस्तार कहते हैं।।४1 यदा क्षेते त्रयो निदानादिविशेषाः परस्यं नातुवध्रन्ति, अयथा वा कालप्रकर्षादवलीयांसा वाऽनुवध्नन्ति न तदा विकाराभिनिष्टेष्णः, विराद्वाऽप्यभिनिर्वर्तने, तनवो वा भवन्त्ययवाऽप्यययोक्तसर्विक्षः। विषयेये विपरीताः; इति सर्वविकार-विधात-भावाभाव-अतिविशेषाभिनिर्वृत्तिहेतुर्भवत्युकः।। । ।।

रोगों के उत्पन्न होने और न होने का कारण—निदान दोष और दूष्य भाषों की भिजता से रोग उत्पन्न होते हैं और नहीं भी उत्पन्न होते हैं। जब निदानादि ये तीनों परस्पर नहीं भिजते, अथवा कम्बे उमय पीछे भिजते हैं, बा निर्वक अवस्था में भिजते हैं, तब रोग उत्पन्न नहीं होता, यदि उत्पन्न भी होता है तो देर में उत्पन्न होता है या निर्वक रूप में या अउम्पूर्ण कक्षणों के साथ उत्पन्न होता है। परन्तु जब निदान, दोष और दूष्य परस्पर समानरूप में भिकते हैं, तब शीम, बलवान् एवं उम्पूर्ण लक्षणों से युक्त रोग उत्पन्न होता है। सब रोगों की उत्पत्ति में निदान दोष और द्रव्य का होना या न होना कारण होता है।।५॥

तत्रेमे त्रयो निदानादिविशेषाः श्रेष्मनिमित्तानां प्रमेदाणामाह्व-भिनिष्टेत्तिकरा भवन्ति । तद्यथा-हायनक-यवक-चीनकोदाळक-नेषधे-रुक्ट-मुक्कन्दक-महाब्रीहि-प्रमोदक-सुगन्धकानां नवानामतिवेळमतिप्रमा-णेनोपयोगः, तथा सर्पिष्मतां नवहरेणुमाषस्प्यानां प्राप्यानूपौदकानां च मासानां झाक-तिज-पलळ-पिष्टान-पायस-क्रशर-विळेपीजुविकाराणां स्रीर-मन्दक-द्धि-द्रव-मधुर-तरुणप्रायाणासुपयोगो,मृज्ञा-व्यायाम-वर्जनं, स्वप्रस्थवनासनप्रसङ्गो यश्च कश्चिद्धिधरन्योऽपि श्रेष्म-मेदो-मृत्र-संजननः स सर्वो निदानविशेषः ॥ ६ ॥

कफजन्य प्रमेह में निदानादि की भिन्नता—निम्न कारणों से कफजन्य प्रमेह मुख्यतः उत्पन्न होता है। यथा हायनक ( धान्य विशेष ), यवक ( जो ), चीनक, उहालक, नेषध, इत्कट, मुकुन्दक, महाब्रीहि, प्रमोदक, सुगन्धिक हस्यादि जाति के चावलों को अतिमात्रा में वा नूतन चावलों का उपयोग करने से, हसी प्रकार यो के साथ हरेणु ( सटर ), उदद को दाल, प्राच्य या आनूर अथवा जलचर प्राणियों का मांध अधिक खाने से, भाजी, तिक, मांध, पिद्वों से वने पदार्थ खीर, खिचकी, विलेपी गाढ़ी कांजी), को के रख से बनी वस्तुओं के अति उपयोग करने से, तूथ, रूद, इही, इब, मधुर पदार्थ यो नवीन चान्यों के अि उपयोग करने से, केंद्रे सा घोषन न करने से, अंशों को परिचाकन न करने से, सोने, केंद्रे या

बैठे रहने हे, अथवा कक, मेद व मूत्र को बढ़ाने बाजा को भी कारक होता है ने सब प्रमेहों के विशेष कारण हैं ॥६॥

बहुद्रवः श्लेष्मा दोषविशेषः॥ ७॥

बहुबद्धं मेदोमांसं शरीरजक्रेदः शुक्रं शोणितं च बसा मजा इसीका रसस्रोजःसंख्यात इति दृष्यविशेषाः ॥ = ॥

कफ्रमिह के दूष्य — बहुत तरल (द्रव ) कफ हरामें दोज होता है, बहुत अबद (अधंहत अर्थात् दीका-शिथिक ) मेद मांत, शरीरजन्य क्लेद, छुक, शोणित, वसा, मजा, लसीका, रस और ओज ये दूष्य विशेष हैं अर्थ्यत् हनमें ही दोष अपना बुरा प्रमाव उत्पन्न करता है ।।।।।

त्रयाणामेषां निदानादिविशेषाणां सन्निपाते क्षित्रं रुछेष्मा प्रकोपमापद्यते प्रागतिभूयस्वात्, स प्रकुपितः क्षित्रमेव शरीरे विद्यृप्तिं छमते, शरीरशेषिल्यात्स विसर्पेक्छरीरे मेदसेवादितो मिश्रीमायं गच्छति, मेदसञ्जीव बहुवद्धत्वान्मेदसञ्च गुणानां गुणेः समानगुणभूयि- छत्वात्स मेदसा मिश्रीमायं गच्छत् दूषयत्येनद्विकृतत्वात्, स विकृतो दुष्टेन मेदसोपिहतः शरीरक्षोदमासाम्यां संसर्गं गच्छति, क्षोदमांसयोर- विश्वमाणाभिष्टद्धत्वात् स मासे मासप्रदोषात्पृतिमासपिष्ठकाः शरा- विकाकच्छपिकाद्याः संजनयति, अप्रकृतिभूतत्वात्, शरीरक्छेषं पुन- दूषयन्म्मृतत्वेन परिणमयति । मृत्रवहानां च स्नोतसा वक्ष्मणबस्ति- प्रभावाणां मेदःकोदोपहितानि गुरूणि गुस्तान्यासाद्य प्रतिकृष्यते; ततस्तेषां स्थैर्यमसान्यतां वा जनयति, प्रकृतिविकृतिभृतत्वात् ॥ १ ॥

कफप्रमेह की राष्प्राति—निदान, दोष और दूष्य इन तीनों के मिलने से कफ शीम कुषित हो जाता है। क्योंकि रोग उत्पत्तिकाल में कफ अधिक बढ़ा होता है। इस प्रकार से कुषित कफ जल्दी ही शरीर में फैल जाता है। शरीर के शिथिल होने से फैलता हुआ यह कफ सबसे प्रथम शरीर में मेद के साथ

१. प्रमेह में सब से प्रथम कफ का ही बिगाइ होता है। इसकिये यह तो दोव है, और सप्तघात, रस, रक्त, मांस आदि ये इससे दूबित होते हैं, इसकिये ये दूब्य हैं। इस अवस्था में जिस अपर ओज का परिमाण खावा अञ्चलि कहा है, वह ओज भाग विकृत होता है। क्वेद रक्त का तरक माम है जिसके दूबित होने से मधुमेह रोगी के प्रण शीम अच्छे नहीं होते। शरीर में त्वचा के नीचे रहने बाका पतका हवेत, चिकना पदार्थ है को की रखा करता है। वे सब दूब्य हैं।

मिलता है। क्वोंकि मेद बहुत अबद अवांत् शिविक रूप में होता है। स्वा मेद के गुणों के समान गुण ही कफ के हैं और शरीर मैं मेद का परिलाण भी बहुत है। मेद के साथ मिलकर कफ अपने आप वृष्ति होने से इन को भी दृष्ति बना देता है। यह विकृत कफ दुष्ट मेद के साथ मिलकर शरीर के क्रेंद भाग और मांध के साथ मिल जाते हैं। शरीर में क्रेंद और मांध बहुत मात्रा में बढ़े होते हैं। यह मांस को दृष्ति करके मांस में उत्सव होने बोली रिडकार्ने, शराविका, कच्छिका आदि को उत्सव करता है। क्वोंकि कफ अपनी प्रकृति में नहीं रहता, इसलिये अपनी शक्ति से इनको उत्सव करता है। शरीर के क्रेंद को दृष्ति करके मृत्र क्य में बदल देता है। वंश्वण सन्धि तथा बस्ति से उत्सव होने बाले मृत्र वह सोतों के मुख मेद और क्रेंद के मारी होने से बन्द हो जाते हैं। इसलिये इनमें प्रमेह टिक जाता है। या बहुत बद्दकर असाध्य बन जाता है। इसलिये इनमें प्रमेह टिक जाता है। या बहुत रक्तादि में असमान होता है; इसलिये प्रकृति विकृति होने से प्रमेह स्थिर बन जाते हैं या असमान होता है; इसलिये प्रकृति विकृति होने से प्रमेह स्थिर बन जाते हैं या असमान होता है; इसलिये प्रकृति विकृति होने से प्रमेह स्थिर बन जाते हैं या असमान होता है ।।।।।

श्रदीरक्को दस्तु ऋष्म-मेदो-भिशः प्रविशन्म् त्राश्यमं मृत्रत्वमापद्यमानः -रूष्टिमकेदेभिद्शीमर्गुणेकपस्तृ च्यते वंषम्ययुक्तः । तद्यथा—रुवेत-शीत-मृत-पिच्छि छाच्छ-स्तिग्ध-गुरु-प्रसाद-मधुर-सान्द्र-मन्दैः; अत्र येत गुणेनैकेनानेकेन वा भूयस्तरसुपसृच्यते तत्समाख्यं गौणं नामविशेषं प्राप्नोति ॥१०॥

श्रदीर की आर्द्रता कफ और मेद से मिळकर मूत्राधय में प्रवेश करती है। वहां पर मूत्ररूप होकर विषमतावाले कफ के दस गुणों के साथ मिळ जाती है। कफ के दस गुण-दवेत, श्रीतळ, मूर्त, पिव्छिड, स्तिथ, गुड, प्रसाद, मधुर, सनद्र और मन्द, हनमें से एक गुण की या अनेक गुणों की प्रधानता होने से उसी के अनुसार सामान्य या विशेष नाम मिळता है। १०।।

ते तु सन्विमे दश प्रमेहा नामविशेषेण भवन्ति । तद्यथा—उदक-मेह्अञ्चलािककारसमेह्अ, सान्द्रमेहअ, सान्द्रप्रसादमेहअ, शुक्लमेहअ, शुक्रमेहअ, शीतमेहअ, सिकतामेहअ, शनैमेंहआऽऽलालमेहअति ॥१॥।

ते दश प्रमेहाः साध्याः समानगुणमेदःस्थानत्वात्कफस्य प्राचान्या-

क्रियत्वाच्च ॥ १२ ॥

कफबन्य दश प्रमेश-रत बकार से कफबन्य प्रमेश दश प्रकार से हैं। नाम (१) उदकमेश, (२) शतुलाकिकारसमेश, (३) समझमेश, (४) सम्ब्र- प्रचादमेह, (६) शुक्कमेह, (६), शुक्कमेह, (७) श्रीतमेह (८) विकतामेह (६) शनैमेंह और (१०) आकालमेह।

ये कफजन्य दस प्रमेह साध्य हैं। क्योंकि कफ और मेद के गुण एवं स्थान समान हैं, तथा कफ की प्रधानता होने से और कफ और मेद की चिकित्सा के समान होने से कफप्रमेह साध्य है कि | 122|

तत्र इलोकाः इलेब्सप्रमेहविज्ञानार्था भवन्ति । कप्रमोहों को बताने के लिये इस्रोक कहते हैं-अच्छं बहसितं शान्तं निर्गन्धमुदकोपमम्। इछेष्मकोपान्नरो मृत्रमुदमेही प्रमेहति ॥ १३॥ अत्यर्थमधुरं शीतमीषत्पिच्छलमाविलम् । काण्डेश्वरसर्गकाशं इलेष्मकोपात्प्रमेहति ॥ १४ ॥ यस्य पर्युषितं मूत्रं सान्द्रीभवति भाजने । पुरुषं कफकोपेन तमाहुः सान्द्रमेहिनम् ॥ १४ ॥ यस्य संह्न्यते मूत्रं किंचित् किंचित्रसीद्ति। सान्द्रप्रसादमेहीति तमाहुः इलेष्मकोपतः ॥ १६ ॥ शुक्कं पिष्टनिभं मूत्रमभीहणं यः प्रमेहति। पुरुषं कफकोपेन तमादुः शुक्तमेहिनम् ॥ १७॥ शकाभं शकमिश्रं वा महर्मेहति यो नरः। श्क्रमेहिनमाहुस्तं पुरुषं रुछेष्मकोपतः ॥ १८॥ अत्यर्थशीतमधुरं मूत्रं मेहति यो भुशम्। शीतमेहिनमाहुस्तं पुरुषं रुछेष्मकोपतः ॥ १६ ॥ म्तीनमूत्रगतान्दोषानण्नमेहति यो नरः। सिकतामेहिनं विद्यान्तरं तं इछेष्मकोपतः ॥ २०॥ मन्दं मन्दमवेगं तु कृष्कं यो मृत्रयेष्ठनैः। श्नैमें हिनमाहस्तं पुरुषं रुखेष्मकोपतः ॥ २१ ॥ तन्तबद्धमिवाऽऽलालं पिच्छळं यः प्रमेहति । भारताख्मेहिनं विद्यात्तं नरं इलेब्मकोपतः ॥ २२ ॥

- (१) उदक्षेत्र— उदक्षेत्र का रोगी कफ के प्रकोप के कारण बहुत स्वच्छ, बहुत सफेद, शीतळ, विना गन्य का, पानी के समान मूत्र करता है यह उदक-मेड के लक्षण हैं।
- मूजमार्ग से शुक्र का मूज से पृथक् कर में जाना यह शुक्रदोध इसका प्रमेह में अन्तर्माव नहीं होता !

(२) इच्चनाकिकारयमेह—कफ के प्रकोप से अतिषय मधुर, बीतक, योका चिकाय वाला, मेला, अस्वच्छ, गर्बो के रस के समान मूत्र करता है। यह 'इच्चमेह' का रोगी है।

(३) सान्द्रमेह—पहिले दिन का बरतन में रला हुआ जिसका मूत्र, कफके कारण दूसरे दिन गादा हो जाता है, उसको सान्द्रमेह का रोगी समझना चाहिये।

(४) सान्द्र-प्रसादमेह—कफप्रकोप के कारण मूत्र ऊपर जम जाये और नोचे योदा योदा पतळा रहे तो 'सान्द्रप्रसाद मेह' का रोगी समझना चाहिये।

(५) बुद्धमेह—कफप्रकोप के कारण जो मनुष्य दवेत, पिटी के समान मृत्र वार कार करता है उसको 'शुक्कमेह' का रोगी समझना चाहिये।

(६) शुक्रमेह—कप्रमक्षेप के कारण जो मनुष्य शुक्र के समान, या शुक्र से मिला, मूत्र बार बार करता है उसको 'शुक्रमेह' का रोगी समझना चाहिये।

(७) शीतमेह—जो मनुष्य कफप्रकोप से अत्यन्त शीतळ, मोठा-मूत्र अधिकतर करता है, उसको शीतमेह का रोगी जानना चाहिये।

( ) सिकतामेह—कफप्रकोप से जब मनुष्य के मूत्र में सूक्ष्म, बालू के समान छोटे छोटे किटन कण जाने लगते हैं, तब उसे सिकता-मेह का रोगी समझना चाडिये।

(६) शनैमेंह—जब मनुष्य कफ के प्रकोप से धीरे-धीरे, विना वेग के, कठिनाई से, मूत्र करता हो तब इसको शनैमेंह का रोगी समझना चाहिये।

(१०) आलालमेह-जो मनुष्य कफ के प्रकोग से तारवाला या लार के समान चिकना मूत्र करता है तो इसको 'आलाळमेह' का रोगी समझना चाहिये॥ १३-२२॥

इत्येते दश प्रमेहाः श्लेष्मप्रकोपनिमित्ता व्याख्याता भवन्ति ॥

इस प्रकार से कफ के प्रकोप से उत्पन्न होने वाळे दस प्रकार के प्रमेहों का वर्णन कर दिया है।

ख्ष्णाम्छ-छवण-झार-कटुकाजीर्ण-भोजनोपसेविनस्तथाऽवितीक्ष्णा-वपाग्नि-संताप-श्रम-क्रोध विषमाहारोपसेविनश्च तथाऽऽत्मकशरीरस्यैव क्षिप्रं पित्तं प्रकोपमापद्यते ॥ २३ ॥

तस्त्रकुपितं तथैवाऽऽतुपूर्वा प्रमेहानिमान् षद् क्षिप्रमिनिर्वर्ते-षति ॥ २४ ॥

्र तेषामिष च पित्तगुणिबरोषेण नामिबरोषा पूर्वेषद् युक्ता मबन्ति । पद्मा-सारमेहस्र, कालमेहस्र, नीलमेहस्र, लोहितमेहस्र, मिस्रान् मेहस्र, हारिद्रमेहस्रेति । ते पद्मिरेतैः क्षाराम्ल-लवण-कटुक-विस्नोब्योः वित्तगुणैः पूर्ववस्पमन्त्रिवा अवन्ति । सर्वे एव च ते वाच्याः, संसूष्ट्-दोव-मेदः-स्थानस्वाद्विरुद्धोपक्रमस्याच्चेति ॥ १४ ॥

पित्तप्रमेह के कारण और सम्प्राप्ति—उच्या, अम्ब, ख्वया, खार, बा कहु पदायों के अति सेवन करने से, अजीर्णावस्या में मौजन करने से, तिव धूप, आत्र, सन्ताप, अम, क्रोध या विषम भोजन के सेवन से, पित्त प्रकृतिवाळे पुरुष में पित्त शीव्रता से प्रकृपित हो जाता है।

यह प्रकुपित पिसा, पूर्व वर्णित प्रकार से ही छः प्रकार के प्रमेह उत्पन्न करता है।

पित्तजन्य प्रमेह—छः प्रकार के प्रमेह भी, कफ्रप्रमेह के समान ही पिष के ग्रुण के अनुसार भिन्न २ नाम वाळे होते हैं। जैसे—(१) खारमेह, (२) कालमेह, (३) नीलमेह, (४) लेहितमेह, (५) मंजिहामेह और (६) हारिहमेह। ये छः प्रकार के प्रमेह पूर्ववत् खार, लवण, कहु, अम्ल, विख (दुर्गन्य) और उष्ण हन पित्त के ग्रुणों से युक्त होते हैं। ये पित्तजन्य प्रमेह सब के सब ब्राप्य हैं। क्योंकि पित्त और मेद इनका स्थान समीप, एवं धर्म परस्पर विकट्स हैं, एवं चिकित्सा भी परस्पर विरोधी हैं का।२३-२५॥

तत्र इल्लोकाः पित्तप्रमेहिवरोषिवज्ञानार्था भवन्ति—

यित्त प्रमेह को बताने के लिये ये निग्न लिखित इल्लोक कहे हैं—

गन्धवर्णरसस्पर्शेर्यथा क्षारस्तथात्मकम् ।

पित्तकोपान्नरो मृत्रं क्षारमेही प्रमेहित ॥ २६ ॥

मसीवर्णमजसं यो मृत्रमुष्णं प्रमेहित ।

पित्तस्य परिकोपेण तं विद्यात्कालमेहिनम् ॥ २० ॥

वाषपक्षनिभं मृत्रं मन्दं मेहित यो नरः ।

पित्तस्य परिकोपेण तं विद्यात्रीलमेहिनम् ॥ २८ ॥

विस्रं लवणमुष्णं च रक्तं मेहित यो नरः ।

पित्तस्य परिकोपेण तं विद्यात्रक्रमेहिनम् ॥ २८ ॥

मञ्जिष्ठारूपि योऽजक्षं भृतं विद्यां प्रमेहित ।

पित्तस्य परिकोपात्तं विद्यात्रमाञ्जिष्ठमेहिनम् ॥ २० ॥

श्रीत का स्थान आसाधय, और मेद का बताबहुक स्थान कामाधय का एक प्रदेश है। इसकिये दोष एवं दृष्य के नित्यप्रति पास में रहने से बाष्य है। पित्र को धान्त करने वाळे जो मसुर, श्रीत आदि पदार्थ हैं, वे मेद् किये अपस्य हैं और जो मेद के किये कह रस आदि वस्तु पद्य हैं, वे मिक्ष' किये अपस्य हैं। इसकिये चिकित्सा परस्यर विरोधी पढ़ जाती हैं।

हरिद्रो<del>ष्ट्यंकाक्षं कटुकं यः प्रमेहरि</del> । पित्तस्य परिकोपात्त् विचाद्धारिद्रमेहिनम् ॥ ३१ ॥ इत्येते षट्यमेहाः पित्तपकोपनिमित्ता व्याख्यावा भवन्ति ॥ ३२ ॥

(१) खारमेइ-जो मनुष्य पिचयकोप के कारण खार के समान गम्ब, वर्ष रत और स्पर्शवाका मूत्र करता है वह खारमेह का रोगी होता है।

(२) काढमेह—जो मनुष्य पित्तप्रकोप के कारण स्याही के समान काला एवं गरम मूत्र बार-बार करता हो उसको काढमेह का रोगी जानना चाहिये ।

- (३) नीलमेइ—को मनुष्य पिचप्रकोप के कारण चाष (नीलकण्ट) पखी के पंख के समान नीले रंग का एवं अम्ल मूत्र त्याग करता है, उसे 'नीलमेइ' का रोगी समझना चाहिये।
- (४) रक्तमेह—जो मनुष्य पित्तप्रकोर के कारण तुर्गन्वयुक्त, नमकोन, गरम एवं लाखरंग का मूत्र त्याग करता है, उसको रक्तमेह का रोगी समझना चाहिये।
- (५) मंजिष्ठामेह—को मनुष्य पित्तप्रकोष के कारण मंजीठ के समान या ताम्बे के रंगवाला, दुर्गन्यपुक्त, मात्रा में बहुत, बार-बार मूत्र त्याग करता है, उसको मंजिष्ठामेह का रोगी समझना चाहिये ।
- (६) द्वारिद्रमेह—जो मनुष्य पित्तप्रकोप के कारण इह्दी के पानी के समान पीछा, एवं कडुवा मून त्याग करता है, उसको हारिद्रमेह का रोगी समझवा चाहिये। इस प्रकार से पित्तप्रकोप के कारण होनेवाळे छः प्रमेहों का वर्णनकर दिया ॥२६-३२॥

रुष्त कटु क्याय-विक्रक-छपु-शीव-व्यवाय-व्यायाम-बमन-विरेचना-स्थापनिशरोविरेचनावियोग-संधारणानशनाभिधातावरोद्धेग-शोक-शोणि-वाविसेक-जागरण-विषम-शरीरन्यासानुपसेवमानस्य तथासम्बर्धारस्यव क्षिप्तं बागुः प्रकोपमाण्यते । स प्रकुषिवस्त्रथासम्क शरीरे विसर्पन् यद्य वसामादाय मूत्रवहानि स्रोतांसि प्रतिप्यते, तदा बसामेहमिभिनिवेर्तयि यदा पुनर्मज्ञानं मूत्रवस्तावाकपंति, तदा मज्जमेहमिभिनिवेर्तयि वृद्धा कर्षाकां मूत्रश्येऽभिवहन्मूत्रमगुवन्यं च्योतयि क्रस्तिकार्वत्वद्धाद्वि-क्ष्येपणाच्य वायोः खल्वस्याविमूत्रप्रवृत्तिसङ्गं करोति, तदा स मत्त इव गजः खरस्यज्ञसं मूत्रमवेगं, तं हस्तिमेहिनमाचक्षते; ओजः पुनर्मभुरस्वमानं, तथदा रोक्याद्वायोः क्यायत्वेनाभिसंस्यय्य मूत्राश्येऽभिवहित्वाविन् माधुमेहं करोति ॥ ३३ ॥

ृ मधुन्द कराति ॥ २२ ॥ वानिमांश्चतुरः ममेदाण् वातजानसाध्यानावश्चते निवनः, महास्य-इस्वाद्विरुद्धोपक्रमस्वाच्यः । तेवासस्य च पूर्वचद् सुव्यविदोवेण जासवि- शेषा भवन्ति । तद्यथा—वसामेहस्र, मञ्जमेहस्र, हस्तिमेहस्र, मञ्जमे हस्रोति ॥ २४ ॥

वातजमेह के कारण—करा, कर्ड, कथाय, तिक्र, ल्डु,शीत पदार्थों के उप-योग से झीसंग, व्यायाम, वमन, विरेचन, बस्तिकर्म और शिरोविरेचन इनके अतियोग से, वेगों को रोकना, अनशन ( उपवास ), चोट लगने से, धूप, शोक, उद्देग, रक्त के अधिक निकलनेसे, जागने मे, शरीर को विषम अवस्था में रखने से, बातमकृतिवाले पुरुष में वायु तत्काल प्रकृषित हो जाता है।

- (१) वराप्रमेह की सम्प्राप्ति—हन कारणों से कुपित बायु, बातू प्रकृति बाले मचुष्य के घरीर में फैलता हुआ जब बसा के साथ मिळकर मूत्रवह स्रोतों-में पहुंच जाता है, तब बसामेह की उत्पन्न करता है।
- (२) मजमेह—और जब बायु मजा को मूत्रवस्ति में खींचकर ले जाताहै उस समय 'मजमेह' टराज होता है।
- (३) इस्तिमेह—जिस समय वायु क्रशीका से मिल कर मूत्राध्य में जाकर मूत्र रूप से बाहर निकलता है, उस समय लसीका की अधिकता एवं वायु की विश्वेषण शक्ति के कारण मूत्र बहुत अधिक मात्रा में आता है। तब पुरुष मस्त हाथी के समान निरन्तर वेग से रहित मूत्र बहाया करता है, इसको 'इस्तिमेह' कहते हैं।
- (४) मधुमेह—धरीर में स्थित ओज का स्वभाव मधुर है। इस के ताथ वायु का रूख एवं कथाय गुण (वायु अपनी शक्ति से ओज को कवाय में बदल देता है) मिलकर जब मूत्राशय में जाता है, तब 'मधुमेह' रोग उत्पन्न होता है।

सब बातजमेह असाध्य—वैद्य लोग इन चार वातजन्य प्रमेहों को असाध्य मानते हैं। क्योंकि मजा आदि सार रूप घातुओं का श्वय हो जाता है और चिकित्सा विपरीत पढ़ती है, क्योंकि वासु के लिये किंग्य आदि पदार्थ पथ्य हैं, यही मेद के लिये अपय्य और जो रूश्व आदि मेद के लिये पथ्य हैं वह वासु के किये अपय्य हैं। इनके भी नाम पूर्व की भाँति गुणविधीय को लेकर हैं। यथा—१. वसामेह, २. मजमेह, ३. हस्तिमेह और ४. मधुमेह ॥ ११ —१४॥

तन्न रखोका बातप्रमेहविशेषविज्ञानार्थो भवन्ति— बातप्रमेहों को विशेष रूप से कहने के किये ये निम्नकिखित रखोक हैं—

१ वर्तीका का अर्थ मांस की त्वचा के अन्दर रहने वाखे व्यक्तीय माग जैसा कहेंगे-'यम्मासस्वगन्तरे उदक्षं तक्षसीकाशब्दं कमते । बसामिशं बसामं च खुहुर्मेहित यो नरः। वसामेहिनमाहुस्तमसाध्यं वातकोपतः ॥ ३४॥ मज्जानं सह मूत्रेण सुहुर्मेहित यो नरः मज्जमेहिनमाहुस्तमसाध्यं वातकोपतः॥ ३६॥ हस्ती मत्त इवाजस्रं मृत्रं क्षरित यो सुशम्। हस्तिमेहिनमाहुस्तमसाध्यं वातकोपतः॥ ३०॥ कषायमधुरं पाण्डुं रुक्षं मेहिति यो नरः। वातकोपादसाध्यं तं प्रतीयान्मधुमेहिनम्॥ ३०॥

इत्येते चत्वारः प्रमेहा वातप्रकोपनिमित्ता व्याख्याता भवन्ति ॥ ३६॥

- (१) वसामेह—जो मनुष्य वात के प्रकोप के कारण वसामिश्रित या वसा के समान रंगवाड़ा मूत्र बार-बार करता है, उसको वसामेह का रोगी जानना चाहिये, यह रोग असाध्य है।
- (२) मजमेह—जो मनुष्य वायु के प्रकोप से मजा से युक्त मूत्र बारबार त्याग करता हो, उसको मजमेह का रोगी जानना चाहिये। यह भी रोग असाध्य है।
- (३) इस्तिमेह—जो मनुष्य वायु के प्रकाप से मस्त हाथी की भांति एक समान मूत्र, निरन्तर और बहुत अधिक करता है, उसको हस्तिमेह का रोगी कहते हैं, यह भी असाध्य है।
- (४) मधुमेह—जो मनुष्य वायु के प्रकोप से कषाय, मधुर, पाण्डवर्ण और रूख मूत्र त्याग करता है उसको मधुमेह का रोगी जानना चाहिये। यह मी असाष्य है। ये चार प्रमेह वायु के प्रकोप के कारण होते हैं॥ ३५-३६॥

त पर्व त्रिदोषप्रकोपनिभित्ता विंशतिः प्रोहा ज्याख्याता भवन्ति ४० हस प्रकार से तीनों दोषों से उत्पन्न होने वाळे सम्पूर्ण बीस प्रकार के प्रमेहों का वर्णन कर दिया है ॥ ४० ॥

त्रयस्तु दोषाः प्रकृपिताः प्रमेहानभिनिर्वर्तेयिष्यन्त इमानि पूर्व-रूपाणि दर्शयन्ति । तद्यथा—जटिङीभावं केरोषु, माधुर्यमास्ये, करपा-दयोः सुप्ततादाहौ, मुखताळुकण्ठसोषं, पिपासां, आळस्यं, मळं च काये, कायच्छिद्रं पूपदेहं, परिदाहं, सुप्ततां चाङ्गेषु, षट्पद-पिपीळिकाभिश्च सरीरम्त्राभिसरणं, मूत्रे च मृत्रदोषात्र, विद्यं सरीरगन्धं, तन्द्रां च

हाळमिति ॥ ४१ ॥

। का पूर्वरूप-तीनों दोष कुपित होकर प्रमेह रोग को उसका करते समय ये पूर्वरूप दिखाई देते हैं। यथा-माओं का उचका जाना, मुख में मिठास, हाय-पांच में शून्यता और जरून, मुख, बाह और कण्ठ में शुष्कता, प्यास का लगना, आरूस, कार्य करने में अनिष्का, शरीर में मरू का जमना, शरीर के रोम-किंद्रों का बन्द हो जाना, अंगों में जरून एवं शून्यता, शरीर या मून पर भौरी या चिउंटी का चरूना, मून में मून के दोष शरीर से दुर्गन्य आना, तथा हर समय आंखों में नींद या तन्द्रा (भारीपन) रहता है ॥ ४१॥

वपद्रवास्तु सब्दु प्रमेहिणां—तृष्णातीसार-व्वर-दाह-दौर्बक्यारोच-काविपाकाः पृति-मास-पिडकाळजी-विद्वष्यादयञ्च तत्ससंगद्भवन्ति॥४२॥

तत्र साध्यान् प्रमेहान् संशोधनोपशमनैर्यथार्ह्सुपपार्ट्यक्षि-कित्सेविति ॥ ४३ ॥

प्रमेह के उपद्रव—प्रमेह के रोगियों में ये उपद्रव उत्पन्न होते हैं। यथा-तृष्णा, प्यास, अतिसार, ज्वर, दाह, दुर्वलता, अक्विन, अविपाक, अपचन, मांस में दुर्गन्यमुक्त पिक्कार्ये, अलजी, विद्विध आदि ये सब उपद्रव प्रमेह के कारण होते हैं।

चिकित्था---इन सब प्रमेहों में जो प्रमेह साध्य हो, उनकी यथायोग्य रीति से संशोधन या सशमनविधि से चिकित्सा करनी चाहिये ॥ ४२-४३ ॥

> भवन्ति चात्र—गृष्ठुमध्यवहार्येषु स्नानचङ्कमणद्विषम् । प्रमेद्दः क्षिप्रमध्येति नीवद्वमिमवाण्डजः ॥ ४४ ॥ मन्दोत्साद्दमतिस्थूल्यमतिस्नग्धं मद्दारानम् । मृत्युः प्रमेदरूपेण क्षिप्रमादाय गच्छति ॥ ४४ ॥ यस्त्वाद्दारं रुरीरस्य धातुसाम्यकरं नरः । सेवते विविधाक्षान्याश्रेष्टाः स सुस्नमरुत्ते ॥ ४६ ॥

प्रमेह किसको होता है— घोंसळे की ओर जिस प्रकार पक्षी जल्दी पहुंच जाता है, उसी प्रकार खाने-पीने के ळाळची, स्नान एवं चळने-फिरने से द्वेष करने वाळे पुरुष को प्रमेह बहुत शीव्र कम जाता है। मन्द उत्साहबाळे निक्त्साहो, अतिस्थूळ, अत्यन्त स्निग्ध शरीर बाळे एवं बहुत खाने वाळे पुरुष को मृत्यु प्रमेह रूप ळेकर चळी आती है। जो मनुष्य शरीर के धातुओं को समान करने वाळे आहार तथा अन्य प्रकार की चेशाओं (विद्वार) का सेवन करता है, वह सुख भोगता है॥ ४४-४६॥

तत्र क्लोकाः—हेतुर्व्याधिविशेषाणां प्रसेहाणां च कारणम् । होषधातुसमायोगो रूपं विविधमेव च ॥ ४७ ॥ व्यक्तकेष्मक्रवा बस्मात्यमेदाः वद् च विचलाः । यथा करोति वायुख्य प्रमेदांश्चतुरो वळी ॥ ४८ ॥ साध्यासाम्बविशेवाख्य पूर्वस्पाण्युपद्रचाः । प्रमेद्वाणां निदानेऽस्मिन् क्रियासत्रं च मापितम् ॥ ४९ ॥

इस प्रमेह-अध्याय में हेतु, व्याचि, प्रमेहों के कारण, दोष एवं दूष्य का वर्णन, इनके नाना रूप, दस प्रकार करजन्य, उः प्रकार के रिचलन्य और चार प्रकार के विचलन्य और चार प्रकार के वातजन्य प्रमेह, उनके साध्य-असाध्य भेद, प्रमेहों के पूर्वरूप, उपदव और कियाधन ये सब विषय कह दिये हैं।। ४७-४१।।

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने प्रमेइ-

निदानं नाम चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४॥

### पश्चमोऽध्यायः

अथातः कुष्टनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

अब इसके आगे कुष्ठनिदान का न्याख्यान करते हैं। जैसा कि भगवान् आनेय ने कहा था॥२।

सप्त द्रव्याणि कृष्टानां प्रकृति-विकृतिमापन्नानि भवन्ति । तद्यथा— त्रयो दोषा बातपित्तःश्रेष्टमाणः प्रकोपणविकृताः । दृष्याश्च झरीरधात-वस्त्वक्-मांस-शोणित-रुसांकाश्चतुर्धा दोषोपघातविकृताः; इत्येतस्स्रप्तानां सप्तधातुकमेवंगतमाजननं कृष्टानाम्, अतः प्रभवाण्यभिनिर्वर्तमानानि केवळं झरीरस्रपतपन्ति ॥ ३ ॥

श्रारि के अन्दर सात द्रम्य विक्वत होकर कुष्ठ रोग के कारण बनते हैं। यथा—प्रकोपकारक पदार्थों के संयोग से बात, पित्त और कफ ये तीन दोष विक्वत होकर, स्वचा, मांस, रक्त और लसीका इन चार दृष्य ( धाद्व तथा उप-धादाओं ) को अपने संस्थे से विक्वत करते हैं। इस प्रकार से ये सात द्रव्य विक्वत होकर कुष्ठ रोग को उत्पन्न करते हैं। दे इस सातों धादाओं से उत्पन्न

१. बीचर्प और कुछ रोग में दोष और दूष्य एक समान ही हैं। इस समानता पर भी बीचर्प फैळाने वाला तथा रक्त का प्रधान दोष इसमें रहता है। अकेकी और सब चिकित्साओं के समान है। रक्तजन्य कण्डू, पून, त्वक्-यून्यता, पसीने कान आभाना होता है जो बीचर्प में में से है।

कुष्ट सात बादुओं में अपना प्रमाव प्रकट करता हुआ सम्पूर्ण हारीर को पीड़ित करता है।।३।।

न च किंचिदस्ति कुष्टमेकदोषप्रकोपनिमित्तां, अस्ति तु खलु समान-प्रकृतीनामपि सप्तानां कुष्टानां दोषांशांश-विकल्प-स्थान-विभागेन वेदना-वर्ण-संस्थान-प्रभाव-नाम-चिकित्सित-विशेषः ॥ ४ ॥

कोई भी कुष्ट एक दोष के प्रकोष से उध्यन्न नहीं होता। सातों प्रकर के कुष्टों में प्रकृति के समान होने पर दोष, अंश, बढ़, विकल्प तथा स्थान मेद से, वेदना, रंग, स्थिति, प्रभाव एवंनाम से चिकित्सा में मेद आजाता है।। ४।।

स सप्तविधोऽष्टादशविधोऽपरिसंख्येयविधो वा भवति । दोषा हि विकल्पनैविकल्प्यमाना विकल्पयन्ति विकारान्, अन्यत्रासाध्यभा-चात्; तेषां विकल्प-विकार-संख्यानेऽतिप्रसंगमभिसमीक्ष्य सप्तविधमेव कुष्ट विशेषग्रुपदेक्ष्यामः ॥ १ ॥

इस प्रकार से कुष्ट सात प्रकार का, अठारह प्रकार का अथवा असंख्य प्रकार का हो जाता है।

कुन्ठ के सात मेद—दोष अनेक प्रकार की विकल्पनाओं के कारण भिनन होते हुए नाना प्रकार से नाना रोग उत्पन्न कर देते हैं। अर्थात् न्याचि, करण और दोष इनके मेद से कार्यरूप न्याचि के भी बहुत से मेद होजाते हैं। इसलिये दोषमेद से उत्पन्न मेदों को असम्य मेद में नहीं गिना जाता। अतः इन कुन्ठों के मेदों की गणना को बहुत विस्तृत जान कर यहां पर केवल सात प्रकार के कुन्ठों का उपदेश करेंगे।।५।।

इह बातादिषु त्रिषु प्रकृपितेषु त्वगादीश्चतुरः प्रदूषयत्सु वातेऽ-धिकतरे कापालकुष्टमभिनिवर्तते, पित्ते त्वौदुम्बरं, श्रेष्मणि मण्डल-कुछं, बातिपत्तायोर्ष्यः व्यजिह्नं, पित्तश्रेष्मणोः पुण्डरीकं, श्रेष्ममाहतयोः सिष्म, सर्वदोषाभिषृद्धौ काकणकमिनिवर्तते; इत्येवमेष सप्तविधः क्रष्टुविशेषो भवति ॥ ६॥

स चैष भूयस्तरमतः प्रवृतौ विकल्प्यमानायां भूयसी विकारवि-कल्पसंख्यामापद्यते ॥ ७ ॥

१. वेदनाविधेष—कापाछं तोदबहुळम् । वर्णविधेष-काकणन्तिकावर्ण संस्थान—श्रूच्यविद्वासंस्थानम् । प्रमाव—सम्यताऽसम्यतादि । नामविद्ये कापाङः,—ये उदाहरण हैं ।

बातादि दोष के अनुसार कुन्ड--बात आदि तीनों दोष प्रकृषित होकर जब स्वचा, मांव, रक्त और उसीका इन चारों को दूषित करते हैं, तब कुन्ड-रोग उत्पन्न होता है। इनमें वात की अधिकता से कापाककुन्ड, पिचा की अधिकता से औदुम्बर-कुन्ड, कफ की अधिकता से मण्डल-कुन्ड, वात-पिच की अधिकता से म्यूच्यजिह-कुन्ड, पित्त-कफ की अधिकता से पुण्डरीक-कुन्ड, कफ-वायु की अधिकता से सिच्य-कुष्ठ होता है और सब दोषों की वृद्धि होने से काकणक-कुन्ड उत्पन्न होता है। इस प्रकार से सात कुष्ठ उत्पन्न होते हैं।

यहाँ सात प्रकार के कुछ प्रकृति के तर-तम अर्थात् न्यूनाधिक मेद के कारण नाना प्रकार के कुछों के असंस्थ मेद उत्पन्न कर देते हैं ॥॥।

तत्रेदं सर्वकुष्ठनिद्दानं समासेनोपदेस्यामः । शीतोष्णव्यत्यासमनतुपूर्वोपसेषमानस्य तथा संतर्पणापतपणाध्यवद्दार्यव्यत्यासं च, मधु-फाणित-मस्य-मूल-काकमाचीश्च सततमितमात्रमप्यजीर्णेऽन्ने समक्षतिश्चिछिचिमं च पयसा,हायनक-यवक-चीनकोद्दालक-कोरतूवप्रायाणि चान्नानि
स्वीर-दिष-तक-कोल-कुळस्य-मापातसी-कुसुम्म-परुष-स्तेह्वनित, एतैरेवातिमात्रं सुद्दितमक्षितस्य च व्यवाय-व्यायाम संतापानस्युपसेवमानस्य,
अतिमयश्रमसंतापोपहृतस्य च सहसा शोतोद्कमवतरतो, विदग्धं
चाऽऽहारजातमनुल्लिख्य विदाहीन्यभ्यवहरतः, छर्दि च प्रतिक्ततः,
मेहाश्चातिचरतो युगपत् त्रयो दोषाः प्रकोपमापद्यन्ते, त्वगाद्यश्चत्वारः
श्यील्यमापद्यन्ते, तेषु शिथिलेषु त्रयो दोषाः प्रकुपिताः स्थानमभिगम्य
संविष्ठमानास्तानेव त्वगादीन् दूषयन्तः कुष्टान्यभिनिवर्त्यन्ति।। ८ ॥

कुष्ट रोग के कारण—अब संक्षेप से सब कुष्टों का निदान कहते हैं। शीत और उष्ण के परिवर्षन से, शीत और उष्ण के परिवर्षन से, शीत और उष्ण के परिवर्षन से (अर्थात् उष्ण सेवन करके सहवा शीत सेवन या इसके विपरीत तथा अनुचित काल में शीतोष्ण सेवन से ), संतर्षण एवं अरतर्पण दोनों के उलट फेर से, मञ्ज, फाणित ( राव ), मछडी, मूळी, काकमाची ( मकीय ), इनके निरन्तर या अधिक मात्रा में खाने से, अर्जाण में मोजन करने से, दूब के साथ विलियम-मछडी के उपयोग से, हायनक, यवक, चीनक, उदालक, कोद्रव आदि कुषान्यों के बहुत खाने से, तूब, दही, खाल, बेर, कुलथी, उक्द, अल्डी, धनिया, इनके तेल में हैयार किये पदार्थों के अतिसेवन से, मैशुन, व्यायाम और सन्ताप के इसने से, मब, अम और सन्ताप से ग्रुक्त होने पर एकदम उष्डे पानी से ( उष्डी बाग्र के स्पर्ध से भी ), विदाहकारक पदार्थों का बनन

न करके पुनः विदाहकारक पदार्थों के साने से; समन के बेग को रोकने से, दिनम्ब पदार्थों के अति मोजन से, तीनों रोज एक साथ में कुषित होजाते हैं, तथा त्वचा, रक्त, मांच और कसीका चारों घाटु शिविक होजाते हैं। इन विधिक हुए घाटुओं में कुषित हुए रोष किसी एक माग में स्थान पाकर वर कर जेते हैं। वहां पर रहकर त्वचा आदि को वृषित बनाकर कुण्डरोग उत्पक्ष करते हैं। ।

तेषामिमानि खलु पूर्वरूपाणि। तद्यथा—अस्वेदनमितस्वेदनं पाष्ठर्यमित्रश्रहणता वैवण्यं कण्ड्रानिस्तोदः सुप्तता परिदाहः परिहर्षो लोमहर्षः स्वरत्वसुष्णायनं गौरवं श्वयशुविसर्पागमनमभीकृणं कायन्त्रिक्षः द्रेषुपदेहः पक-दग्ध-दष्ट-क्षतोपस्खलितेष्वतिमात्रं वेदना स्वल्पानामिष च त्रणानौ दुष्टिरसंरोहणं चेति कुष्ठपूर्वरूपाणि भवन्ति ॥ ८ ॥

कुष्ठरोग के पूर्वरूप ये हैं—जैसे पक्षीने का सर्वधा न आना या बहुत पिता आना, त्वचा में कर्कश्चता या कठोरता, अथवा बहुत चिकनापन, रंग पित्वर्षान, खाज, स्र्वे चुमने की सी वेदना, स्पर्शश्चान की शृन्यता, जळन, रोमांच, हर्ष, रूखता, उष्णता, भारीपन, स्जन, वीश्यं रोग का होना, श्वरीर के छिद्रों में बार बार लेप सा होना, अवरोध, पकने या जलने या कटने या चोट लगने या गिरने पर बहुत दर्द होना, थोड़े से प्रण का भी संकान्त होना या शीष्ठ न मरना, ये कुष्ठ के पूर्वरूप हैं ॥१॥

तेश्र्योऽनन्तरं कुष्ठानि जायन्ते । तेषामिदं वेदना-वर्ण-संस्थान-प्रभाव-नाम-विशेष-विज्ञानं भवति । तद्यथा—रूक्षारुणपरुषाणि विषम्मिस्तानि स्वर्पयन्तानि तन्न्युद्वृत्तविह्स्तन्ति सुप्तप्राति हृषितको-माचितानि निस्तोद्वहुकान्यव्यक्षण्डू-वाह्-पृय-कसीकान्याशुगतिसमु-त्थानान्याशुभेदीनि जन्तुमन्ति कृष्णारुणकपाळवर्णानि च कापाळकुष्ठानीति विद्यात् ॥ १०॥

उनके पीछे कुष्ठ उत्पन्न होते हैं। इसके आगे इनके वेदना, वर्ण, संस्थान, प्रभाव, नाम विशेष वर्णन करते हैं।

कापाल-कुण्ठ--रुख, अरुण वर्ण, कर्कद्य, विषम, फैला, तथा किनारों पर खरखर, बाह्य पार्व से पतला तथा थोड़ा उभरा हुआ, पतला, फैला, खोये हुये के समान सोया, बहरा ( स्पर्शनान शून्य ), रोमांच सहित, अतिद्यय चुमने की वेदनायाल, योदी, खाज, दाह, पूय, क्सीका गुक्त; खोमला उत्पन्न होनेवाल, खोम फटनेवाल, कीवेवाल, काल लाल वर्ष के, को 'कापाल कुन्छ' कहते हैं। क्याल-मिही का ठोकरा, उसके स्वयम ॥ १ वाकाणि वास-सर-रोम-राजीनिरवनद्वानि वहस्यणि बहुबहुछ-रक-पूब-छलीकानि कण्ड्-बछेव-कोथ-वाह-पाकवनस्याग्न्यविसकुर्यानभे-दमि ससंवाषक्रमीणि पक्तेदुम्बरफछवर्णान्युदुम्बरकुछानीकि वि-कात्।। ११।।

उद्दुम्बर-कुष्ठ--जो कुष्ठ ताम्बे के समान या ताम्बे के समान रंगवाके तथा कर्कष्ठ रोमवाके; बहुत रक्त-पूच और लखी का से दुक, जिन में खाज, क्लेद (खाव), कोथ (गलना), दाइ एवं पाक हो, खीमता से उत्पन्न होनेवाले एवं पकनेवाले, जिनमें ताप एवं कृमि हों, जिनका रंग पके हुए गूलर के समान हो उनको 'उदुम्बर कुष्ठ' जानना चाहिये॥ ११॥

स्निग्धानि गुरूण्युस्तेधवनित रङक्ष्णस्थिरपीनपर्यन्तानि शुक्ररकान् वभाधानि शुक्ररेामराजीसन्ताना नि बहुङ बहुङ शुक्र-पिच्छिङ सावाणि बहु-क्रेव्-कण्डू-कृमीणि सक्तगतिसमुस्थानभेदीनि परिमण्डङानि मण्डङ-कुष्टानीति विद्यात्॥ १२॥

मण्डल कुष्ठ—जो कुष्ठ स्निग्ब, भारी, ऊंचाईवाले, चिक्कने, स्थर, किनारों से मोटे, सफेद या लाल रंग के, सफेद बालों ( रोम ) से ब्यास, जिनमें बहुत, गादा एवं सफेद तथा चिक्कना साव होता हो, जो बहुत साव, खाज तथा कृमि से पुक्त हों, जिनकी गृति और उत्पत्ति धीरे २ होती हो, जिनका आकार चक्र के समान गोलाकार हो, उनको 'मण्डलकुष्ट' कहते हैं ॥ १२॥

परुषाण्यरुणवर्णाने बहिर्न्तःश्यावानि नीळ-पीत-ताम्रावभासान्या-द्युगतिसमुत्यानान्यरुप-रुण्डू-क्रेद्-क्रमीण दाइ-भेद्-निस्तोद-पारु-बहुळा-नि श्कोपहतोपमानवेदनान्युत्सन्तमध्यानि तनुपर्यन्तानि कर्षशपिडका-चित्तानि दीर्घपिरमण्डळानि ऋष्यजिह्वाकृतीनि ऋष्यजिह्वानीति विद्यात् ॥ १३॥

श्चाष्यजिह-कुछ — जो कुछ बाहर के पार्श्व में खर्खर तथा बाल रंग के, अन्दर से काले रंग के, जिनमें नीले, पीले, ताम्बे के रंग की शाई दीखती हो, जो कि श्रीमता से बद्देते या उत्पत्ति बाले हों, जिनमें कण्डू, कृमि और क्लोद कम हो, जिनमें दाह, फटना, वेदना तथा पाक बहुत हो, जिनमें शुक (जल श्रूक, कृमि) के अपने के समान पीकार्ये हों, बीच से उठे हुए न हों, किनारों से पतले,

्रसर्वांबाली पुनिसर्वे द्वारा चारों ओर से विरे हों, बड़े र चक्केवाटे जीम के समान आकृतिवाले कुच्ठों को ऋष्यांबहकुच्छ जानना शुक्ररकावभासानि रक्तपर्यन्तानि रक्तराजीसंततान्युत्सेषवन्ति बहु-बहस्ट-रक्त-पूय-छसीकानि कण्डू-क्रमि-दाह-पाकवन्त्यागुगतिसमुत्या-नभेदीनि पुण्डरीकपत्ताशसंकाशानि पुण्डरीकाणीति विचात्॥ १४॥

पुण्डरीककुछ — सफेद या हाल रंग की चमक बाले, किनारों पर हाल, हाल रोम (बालों) से स्थास, त्वचा से ऊपर उठे हुए न हों, गाढ़ी पूज (पीप), रक्त एवं लखीका बहुत हो, खाज, कृमि, दाह और पाकपुक्त, जल्दी बढ़ने एवं उत्पन्न होने वाले, शीममेदी, कमल के पत्तों के समान आकारवाले कुष्ठों को 'पुण्डरीक-कुष्ठ' कहते हैं॥ १४॥

पहवाहणविशीणविहिस्तनून्यन्तःस्तिग्वानि बहून्यल्पवेदनान्यल्य-क-ण्डू-दाह्-पूय-स्रसीकानि रुघुसमुख्यानान्यल्पभेदकुमीण्यस्राबु-पुष्प-संका-शानि सिक्सकरुतनीति विद्यात् ॥ १४ ॥

विषमकुष्ठ -- जो कुष्ठ बाहर से कठिन, लाल वर्ण, किनारों से कटे-फटे, अन्दर से स्निम्ब, जिनमें सफेद या लाल रंग की चमक हो, जो कि बहुत अधिक हो जिनमें पीड़ा कण्डू, दाह, पूत्र, लशीका कम हो, जिनकी उत्पत्ति धीरे-धीरे हो, जो अल्पमेदी हों, जिनमें कृमि थोड़े हो और जिनका रंग दृष्यिंग, घीया कदद के कुल के समान हो उनको 'विषम कुष्ठ' कहते हैं ॥१॥॥

काकणस्तिकावणांन्यादौ पश्चारसर्व-कुष्ठ-छिङ्ग-समन्वितानि पापीयसा सर्वे कुष्ठ छिङ्गसंभवेनानेकवर्णानि काकणकानीति विद्यात्, तान्यसा-

ध्यानि साध्यानि पुनरितराणि ॥ १६॥

काक मक कुष्ट — जिन कुष्टों का रंग प्रथम ढाल रती के समान हो और पीछे से उनमें सम्पूर्ण कुष्टों के लक्षण उत्पन्न हो जाते हैं, उनको 'काकणक कुष्ठ कहते हैं। (इनमें अनेक रंग उत्पन्न हो जाते हैं,) ये कुष्ट पापी मनुष्यों को होते हैं। इनमें सन कुष्टों के लक्षण होने से अनेक प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं।। १६।।

तत्र यद्साध्यं, तद्साध्यतां नातिवर्तते, साध्यं पुनः किंचित्साध्य-तामतिवर्तते कदाचिदगचारात्। साध्यानीह षद् काकणकवर्णान्य-चिकत्स्यमानान्यपचारतो वादांषरभिष्यन्दमानान्यसाध्यताम्रपयान्ति १७

साध्य अराध्य मेर — इन कुष्ठों में से कुछ कुष्ठ साध्य हैं, ओर कुछ कुछ असाध्य हैं, वे कभी अच्छे नहीं होते । परन्त जो साध्य हैं, वे अपवार और मिध्या आहार निहार के कारण असाध्य होजाते हैं। काकणक कुष्ठ को ओक कुर होव छः कुछ भी विकित्सा के न करने से अध्या दोषों के बद्द असाध्य होजाते हैं॥१७॥ साम्यानामपि श्रपेस्यमाणानामेषा श्वक्-मास-शाणित-स्रसीका-को-य-कोव्-संस्वेदजाः क्रमयोऽभिम्-र्क्कान्त । ते अक्षयन्तस्वगादीन् दोषाञ्च पुनर्द् वयन्त इमानुपद्रवान् पृथकपृथगुत्पादयन्ति ।

साध्य कुछों में भी उपेक्षा करने से त्वचा, मांस, रक्त, असीका में सहना, साब और पसीने से कीड़े उत्परन होजाते हैं। ये कृमि त्वचा आदि को खाते हैं, और बात आदि दोष और अधिक दूषित होकर नीचे किसे उपद्रवों को पृथक् पृथक् रूप में उत्परन करते हैं।

तत्र बातः श्यावारुणवर्णपरुषतामपि च रौक्ष्य-शृद्धशोष तोद-वेपशु-व्यथा-हर्ष-संकोचाऽऽयास-स्तम्म-सुप्ति-भेद-भङ्गान्, पित्तं पुनर्दाह-स्वेद-क्छेद-कोथ-कण्ड-स्नाव-पाक-रागान्, ऋष्मा त्वस्य श्वैत्य-शैत्य-स्थेर्य-कण्ड्-गौरवोत्सेथोपस्नेहोपळेपान्, स्रमयस्त्वगादीश्चतुरः शिराः स्तायृनि मासान्यस्थीन्यपि च तरुणानि खादन्ति ॥ १०॥

अस्यामबस्थायागुपद्रवाः कुष्टिनं स्रशन्ति । तद्यथा—प्रस्नवण-मङ्गभेदः पतनान्यङ्गावयवानां तृष्णा-वदातोसार-दाह-दौर्वत्यारोचका-विपाकाश्च, तद्विधमसाध्यं विद्यादिति ॥ १८ ॥

उपद्रव—वायु के कोप के कारण रंग लाल, काला, कर्कद्यता, रुखता, शूल जुमने की वी वेदना, वींधने का सा अनुमन, रोमांच, हर्ष, कम्प, संकोच, अम, स्तम्म, अंग का सो जाना, मेदन या मंग अर्थात् अंगों का टूटना—ये उपद्रव होते हैं। वित्तप्रकोप के कारण दाह, पर्शना, क्लिजता, सहना, खाज, स्वाव, पकना हत्यादि उपद्रव होते हैं। कफ के प्रकोप के कारण, स्वेत वर्ण, श्वीतक्या, खाज, स्थिरता, मारीपन, उमार, चिकास, उपलेप होना ये— उपद्रव होते हैं।

इस प्रकार से उत्पन्न कीड़े त्वचा आदि चार घातुओं को तथा थिरा, स्नायु, मांस एवं कोमक अश्यियों (जैसे नाक की कोमल अश्यि) को खाने कगते हैं। इस अवस्था में कुण्डरोगी को निम्न किखित उपद्रव घेर लेते हैं। यथा—खान का बहना, अंगों का फटना या टूटना, अंगों का गिरना, तृच्या, ख्वर, आतिसार, दाह, निर्वकता, अश्वि, अश्विपाक ये उपद्रव होते हैं। इस अवस्था में रोग असाध्य हो जाता है।। १८–१६॥

चात्र—साध्योऽयमिति यः पूर्वं नरो रोगसुपेक्षते । स किंचित्कालमासाय सृत पवाबनुष्यते ॥ २०॥ यस्तु प्रागेव रोगेक्यो रोगेषु तरुणेषु च । भेषजं कुरते सम्बद् स बिरं सुखमरतुते ॥ २१ ॥ यथा स्वरूपेन यत्नेन छिचते तरुपस्तरः । स प्वातिप्रयुद्धस्तु छिचतेऽतिप्रपत्नतः ॥ २२ ॥ एवमेव विकारोऽपि तरुणः साध्यते सुखम् । विवृद्धः साध्यते कुच्छादसाध्यो वाऽपि जायते ॥ २३ ॥

जो मनुष्य रोग के आरम्भ में 'वाध्य' है ऐसा तमझ कर उपेक्षा कर देता है, वह थोड़े समय पीछे ही मुर्दा होकर ( असाध्यावस्था में आकर ) ही चेतता है, और रोग के असाध्य होने पर ही उसकी नींद टूटती है। जो मनुष्य-रोग के आक्रमण से पूर्व ही या रोग की नवीन अवस्था में ही औषघ उपचार कर लेता है, वह देर तक सुख ( जीवन ) का उपमांग करता है। जिस प्रकर थोड़े से परिश्रम से ही छोटा कुछ काटा जा सकता है, वही कुछ बड़ा होने पर बहुत परिश्रम से कटता है, हि प्रकार नवीन अवस्था में रोग भी सुगमता से अच्छा हो जाता है और यही रोग बहुने पर किनाई से अच्छा होता है, अथवा असाध्य रूप में बढ़क जाता है।।२०-२३॥

तत्र स्रोकाः—संख्या द्रव्याणि दोषाश्च हेतवः पूर्वलक्षणम् । रूपाण्युपद्रवाश्चोक्ताः कुष्ठानां कोष्ठिके पृथक् ॥ २४ ॥ इत कुष्टनामक अध्याय में कुष्टों की संख्या, द्रव्य, हेतु, दोष, पूर्वरूप, और उपद्रव ये सब विषय पृथक् पृथक् कह दिये हैं ॥ २४ ॥

> इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने कुष्ठनिदानं नाम पंचमोऽध्यायः ॥ ॥ ॥

### षष्ठोऽध्यायः ।

अथातः शोषनिदानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब बोष के निदान की व्याख्या करते हैं, ऐसा भगवान् आत्रेय ने उपदेश किया है ॥१-२॥

इह स्रळु चत्वारि शोषस्याऽऽयतनानि । तचया—साहसं, संबाह्य स्रयो, विषमासनिपिति ॥ ३ ॥

शोष रोग के चार कारण होते हैं जैसे—(१) साहत, (२) सन्दे

( मह मूत्रादि के उपस्थित बेगों को रोकमा ), (३) क्य, (४) विवयाश्यन ( विवस गुणों वाडे अकों का सोजन करना ), ॥ ३॥

तत्र यदुकं साहसं शोषस्याऽऽयवनमिति तर्नुज्याख्यास्यामः—चदा पुत्रचे दुवें हि सन् बळवता सह विगृह्याति, अविमहता चा धनुषा ज्यायच्छति, जल्पति वाऽप्यतिमात्रं, अविमात्रं वा भारमुद्रहति, अप्सु वा सवते चातिद्रं, उत्सादनपदाचातने वाऽतिप्रगादमासेवते, अवि-प्रकृष्टं वाऽध्यानं द्रतमभिपवति, अभिहन्यते वाऽन्यद्वा किंबिदेवंबिसं विषममितिमात्रं वा, ज्यायामजातमारभते; तस्याविमात्रेण कर्मणा उरः क्षण्यते ॥

साहत शोषरोग का कारण है, यह जो कहा है, इसकी ब्याख्या करेंगे—
जब कोई दुर्बल पुरुष अपने से बळवान् व्यक्ति के साथ कुरती आदि करता है,
बहुत बड़े धनुष को तानता है, अथवा बहुत अधिक बोळता है, बहुत अधिक
बोझ को उठाता है, पानी में बहुत तैरता है, बहुत ऊंचा लम्बा कुरता है, जोर
से भृमि पर पांव पटकता है, या बहुत लम्बे या कठिन रास्ते को बहुत तेज़ी
से पार करता है, अथवा ऊंचे-नीचे या किसी मारी दुःखह कार्य द्वारा
चोट खाता है या और कोई ऐता ही बिषम या बहुत अधिक व्यायाम
करता है अथवा आरम्भ किये कार्य को बहुत अधिक करता है; इससे उस की
जाती फट पहती है।

तस्योरःश्रवग्रुपसवते वायुः, स तत्रावस्थितः श्लेष्माणमुरःश्यप्रपसंसृष्य शोषयत् विद्दरस्पूर्ण्वमधितर्यक् च । योंऽशस्तस्य शरीरसंधीनाविशति तेनास्य ज्म्माऽङ्गमदों ज्वरश्चोपजायते, यस्त्वामाशयमञ्जुपैति
तेनास्य वर्षो भिचाते, यस्तु दृदयमाविशति तेन रोगा भवन्त्युरस्याः,
यो रसना तेनास्यारोचकश्च, यः कण्ठं प्रपद्यते, कण्ठस्तेनोद्ध्वंस्यते
स्वरश्चावसीद्ति, यः प्राणवद्दानि स्रोतास्यन्वेति तेन श्वासः प्रतिश्यायश्चोपजायते, यः शिरस्यविष्ठते शिरस्तेनोपह्चते ॥१॥

दन वार्यों में वायु प्रवेश कर जाता है। वायु प्रवेश करके आती में स्थित करू के शाथ मिलकर इसको सुलाकर ऊपर, नीचे या विर्यंक् दक्षा में स्वयं गमन करने कगता है। इस वायु का जो अंश शरीर की सन्वयों में जाता है, भूजम्माई, अंगों का टूटमा और क्वर उत्तरन हो जाता है और जो अंश । में पहुँचता है उससे मक पत्रका आता है, जो माग हृदय में पहुँचता हुद्य ( आती ) में अन्य रोग होते हैं। जो जीम में बहुँचता है उससे अरुचि, जो भाग कण्ड में पहुँचता है, उससे कण्ड नष्ट होता तथा स्वरभंग हो जाता है, जो भाग प्राणवह स्रोतों में पहुँचता है उससे स्वास और प्रतिस्थाय उत्पन्न होते हैं और जो भाग शिर में पहुँचता है उससे शिरोरोग होता है ॥३॥

ततः क्षणनाच्चैनोरसो विषमगतित्वाच नायोः कण्ठस्य चोद्ध्वं-सनात्कासः सततमस्य संजायते, स कासप्रसंगादुरसि क्षते शोणितं श्लीवति, शोणितागमाचास्य दौर्गन्ध्यसुपजायते, एवमेते साहसप्रभवाः साहसिकसुपद्रवाः स्पृशन्ति । ततः सोऽप्युपशोषणैरेतैकपद्रवैकपृतुतः श्लनैः श्लीकपशुष्यति । तस्मात्पुक्षो मतिमान् वळमात्मनः समृक्ष्यि तद्तुरूपाणि कर्माण्यारभेत कर्तुं, वळसमाधानं हि शरीरं, शरीरमूळस्य पुरुष इति ॥ ४॥

इसके अनन्तर छाती में ब्रण होने और वायु की विषम गति होने से तथा कण्ठ के खर्बर बनने से निरन्तर कास ( खांसी ), उत्पन्न हो जाता है। कास के होने से छाती में ब्रण बनने से थूक में रक्त आ जाता है, रक्त के आने से दुर्गन्य उत्पन्न हो जाती है। इस प्रकार से साहस करने वाले पुरुष को साहस से उत्पन्न होने वाले उपद्रव घेर लेते हैं। इन ग्रुष्क करने वाले उपद्रवों से आकान्त होकर पुरुष भी धीरे-धीरे सुख जाता है। इसल्ये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि अपने बल को देखकर तदनुसार कार्य का आस्म करे। बल के कारण ही शरीर अच्छे प्रकार से धारण किया जाता है और शरीर ही पुष्प अर्थात आस्म का सुख्य आश्रय है।। ४॥

भवति चात्र—साहसं वर्जयेत्कर्म रक्षव्जीवितमात्मनः। जीवन् हि पुरुषस्त्वष्टं कर्मणः फलमभुते॥ १॥

क्षपना जीवन चाहने वाले पुरुष को साहस के कार्य छोड़ देने चाहिये, क्योंकि जीता हुआ पुरुष ही अपने कर्म का इष्टफल भोग सकता है।।॥।

अथ संघारणं शोषस्याऽऽयत्तनिति यदुकं तद्तुत्याख्यास्यामःयदा पुरुषो राजसमीपे भर्नुसमीपे वा गुरोवां पादमूळे खृतसममन्यं
सता समाजं स्नीमध्यं वाऽनुप्रविश्य यानेवाऽऽयुच्चावचेरिभयन् भयात्
प्रसंगात् द्वीमत्त्वाद् घृणित्वाद्वा निरुणद्वयागतानि वातमूत्रपुरीषाणि,
तदा तस्य संघारणाद्वायुः प्रकोपमाद्यते। स प्रकृषितः पित्तस्रेष्ट्रमाणौ
समुदीयोध्वमद्यस्वयंक् च विद्दरति। तत्रम्थानियोषेण पूर्व
वयवविश्रेषं प्रविश्य शूळं जनयति, भिनत्ति पुरोषमुच्छोषः
पाइवें चाविरुजति असी चावस्त्रमाति, कण्डमुरमावकमिति

स्रोपह्नित, कासं श्वासं क्वरं स्वरभेदं प्रतिश्वायं चोपजनयति । ततः सोऽप्युपभोषणैरेतेरुपद्रवेरुपद्रुतः शनैः शनैरुपयुज्यति । तस्मासुरुषो मतिमानात्मनः शरीरेष्वेष योगक्षेमकरेषु प्रयतेत । शरीरं द्यस्य मूळं, शरीरमूलस्य पुरुषो भवतीति ॥ ६ ॥

भवति चात्र—सर्वमन्यत्परित्यब्य शरीरमनुपाछयेत्।

तदभावे हि भावानां सर्वाभावः शरीरिणाम् ॥ ७ ॥ इति ॥

(२) वेग सन्धारण मल मृत्रादि के उपस्थित वेगों को रोकना शोष का कारण है, यह जो कहा है उसकी व्याख्या करते हैं—

जिस समय पुरुष राजा के समीप, स्वामी के समीप, गर की चरणसेवा में. जुआख़ाने मे, अथवा इसी प्रकार दूसरे सजन मनुष्यों की सभा में, या खियों के बीच में धुसकर, या ऊंची-नीची स्वारी पर यात्रा करते समय, भय से, प्रसंग से, लजा से वा घुणा से वायू मत्र या मल के उपस्थित वेगों को रोक लेता है. तब उनके रोकने से बाय प्रकृषित हो जाता है। यह प्रकृषित हुआ बाय, पित्र और कफ को कपित करके ऊपर-नीचे या तिरहे रूप में बहता है और तब किसी भाग से शरीर के अवयव विशेष में प्रवेश कर के पूर्व की भांति श्रूल उत्पन्न करता है, मल का मेदन अथवा शोषण करता है। रोगी के पास्वों में पीड़ा उत्पन्न करता है, कन्धों को तोड़ सा डालता है, (कन्धों का आकार बोतल की गर्दन के समान हो जाता है, समकोण नहीं रहता ), कण्ट और छाती पीइत होते हैं, श्चिर में बेदना होती है। कास. श्वास. ज्वर. स्वरमेद. प्रतिश्याय रोग उत्पन्न हो जाते हैं। रोगी भी इन शोषण करनेवाले उपद्रवों से भीरे-भीरे सखने लगता है। इसिल्ये बद्धिमान मनुष्य को चाहिये कि अपना शरीर जिस प्रकार से सुखी. स्वस्थ रहे. उस प्रकार का विशेष रूप से प्रयत्न करे. क्योंकि जो भी कोई अमुल्य अलभ्य वस्तु है वह शरीर से ही होती है और पुरुष का शरीर ही श्राचार है।

इसिंबिये और सब कुछ छोड़कर शरीर को रक्षा करनी चाहिये। शरीर के न रहने पर सब बस्तुओं का होना या न होना एक समान है। शरीर के होने पर ही और सब पदार्थ उपयोगी होते हैं॥ ६–७॥

क्षयः शोषस्याऽऽयतनमिति यदुक्तं तत्तुत्याख्यास्यामः—यदा पुरु-। शोक-चिन्ता-परीत-हृदयो भवति, ईर्ष्योत्कण्ठा-भय-कोषा-ते, इशो वा सन् रूखान्नपानसेवी भवति, दुर्वछ-हारोऽज्याहारो बाऽऽस्ते, तदा तस्य हृदयस्थायी रखः स्रयस्र- वैति, स तस्वोपञ्चयात्संशोषं प्राप्नोति, अन्नतीकाराचानुबन्धते यक्ष्मणा ग्रापदेश्वमाणरूपेण ॥ = ॥

(३) 'झय' शोबरोग का कारण है, यह जो पहिले कहा है, उसकी व्याख्या करेंगे—जिस मनुष्य के हृदय में शोक वा चिन्ता, बहुत काम, हैष्यां, उत्कण्ठा, भय, क्रोध ( स्रोम, मोह ) आदि भाव मन में बहुत प्रवेश कर जायें वा जो इस होता हुआ फिर रूखे खान-पान का सेवन करे, शरीर से दुर्बल प्रकृति हो कर उपवास या आवश्यकता से न्यून भोजन ले, तब उस के हृदय में रहनेवाला स्र ( ओज ) खय होने लगता है और इस रस ( ओज ) के खय होने से मनुष्य सुखने लगता है और इस रस ( ओज ) के खय होने से मनुष्य सुखने लगता है और इस प्रातिकार न करने से पुरुष राजयक्षमा रोग से पीक्षित होता है। जैसा कि आगे उपदेश करेंगे।। ८॥

यदा वा पुरुषोऽतिप्रह्षांत्प्रसक्तभावः खीष्वतिप्रसङ्गमारभते, तस्या-तिमात्रप्रसङ्घाद्रेतः क्षयमुपैति । क्षयमपि चोपगच्छति रेतसि यदि मनः स्त्रीक्यो नैवास्य निवर्त्तते एव । तस्य चातिप्रणीतसंकल्पस्य मैथुनमा-पद्यमानस्य शकं च न प्रवर्तते, अतिमात्रोपक्षीणत्वात् ; अथास्य वायु-र्यायच्छमानशरीरस्यैव धमनीरनप्रविश्य शोणितवाहिनीस्ताभ्यः शोणितं प्रच्यावयति, तच्छकक्षयाच्छ्कमार्गेण शोणितं प्रवर्तते वातातः-सृति इस्म्। अथास्य शुक्रक्षयाच्छोणितप्रवर्तनाच संघयः शिथिछीम-वन्ति, रौक्ष्यमुपजायते, भूयः शरीरं दौर्बल्य माविशति, वायुः प्रकोप-मापराते। स प्रकृपितोऽविशकं शरीरमनुसर्पन् परिशोषयति मास-शोणिते, प्रच्यावयति इछेष्मिपेत्रो, संरजति पाइवें, चावगृह्यात्यसी, कण्ठमुद्ध्वंसयति, शिरः इलेष्माणमुपक्छेश्य प्रतिपूरयति इलेष्मणा संघोध प्रपीडयन् करोत्यङ्गमर्दमरोचकाविपाको च, पित्तरलेष्मोत्सले-शात्प्रतिछोमगत्वाच वायुज्वेरं कासं स्वरभेदं प्रतिश्यायं चोपजन-यतिः, ततः स्रोऽप्यूपशावणैरुपद्ववैरुपद्वतः शनैःशनैरुपशुष्यति । तस्मा-त्युरुषो मतिमानात्मनः शरीरमतुरक्षन् श्कमतुरच्चेत् । परा श्रेषा फर्ड-निर्वित्तराहारस्येति ॥ ६ ॥

मवति चात्र-आहारस्य परं चाम शुक्रं तहस्यमात्मनः । श्वचो श्वस्य बहुन् रोगान्मरणं वा नियच्छति ॥ १०॥

शुक्र-श्रय-जिल समय पुरुष अति कामवेग के कर्तु... में आएक होकर अति सम्मोग आरम्म कर देता है, उस का के

ब्दने से बीर्य का बाब हो जाता है। बीर्य के क्षय होने पर भी जब मन खीरांग से नहीं हटता और संग करता ही जाता है तब अति प्रचण्ड कामबासना के कारण मैधन करने पर भी वीर्य उत्पन्न नहीं होता । क्योंकि वीर्य बहुत अधिक खीण हो चका होता है। इस समय सम्भोग रूप परिश्रम करते हुए वायु रक्तवाहिनी धम-नियों में प्रवेश करके इनसे रक्त बहाने लगता है। तब शक ( वीर्थ ) के क्षय से शक्रमार्ग द्वारा वासु के साथ मिला रक्त बाहर आने लगता है। इस अवस्था में वीर्य के क्षय से तथा रस्त के निकलने से शरीर की सन्धियांशियल हो जाती हैं. शरीर में रूखता आ जाती है. शरीर और अधिक कमजोर हो जाता है और वायुका प्रकाप हो जाता है। इस प्रकार से प्रकृपित वायु शन्य (अशक्त) शरीर में संचार करता हुआ मांस और रक्त को शष्क कर देता है, कफ और पित्त को बाहर निकालता है. पारवीं में पीड़ा उत्पन्न करता है, कन्घों को दबा देता है. गले को बिगाइ देता है, कफ को कृषित करके शिर को कफ से भर देता है. सन्धियों को पीड़ित करके अंगों में वेदना उत्पन्न करता है, पित्त और कफ को कुपित करके अक्चि एवं अपचन उत्पन्न करता है। वायु की प्रतिलोम गति होने से जबर, कास, दवास, स्वरमेद और प्रतिस्थाय रोग उत्पन्न हो जाते हैं। इस अवस्था में परुष कोषण करने वाले इन उपद्ववों से पीवित होकर धीरे घीरे कुष्क हो जाता है। इसिंख्ये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि अपने शरीर की रखा करता इक्षा काफ अर्थात वीर्य की रक्षा करे। यही शक (वीर्य) आहार का सर्वोत्तम फल होता है।

आहार का सर्वोक्तृष्ट सार वीर्य है, इसका रक्षण करना परम आवश्यक है। इसका क्षय बहुत से रोगों वा मृत्यु का भी कारण होता है।।६–१०॥

विषमाशनं शोषस्याऽयतनमिति यदुक्तं, तद्युज्याख्यास्यामः-यदा
पुरुषः पानाशनमध्यखेद्योपयोगान प्रकृति-करण-संयोग-राशिदेश-काळोपयोग-संस्थोपशय-विषमानासेवते, तदा तस्य वातिपत्तशुक्रेष्माणो वेषस्यमापद्यन्ते, ते विषमाः शरीरमञ्जूस्य यदा स्रोवसामयन्युख्यानि प्रतिवार्षाविष्ठस्ते तदा जन्तुर्यषदाहारजावमाहरति तक्तदस्य मूत्रपुरीषमेवोपजायते भूषिष्ठं नान्यस्त्या शरीरषातुः, स पुरीथोप्ष्टम्माद्वर्त्त्यति, तस्माच्छुच्यतो विशेषेण पुरीवमञ्जरस्यं, तथा
द्वर्यक्रसदुर्वज्ञानां, तस्यानाप्याय्यमानस्य विषमारानोपिषता

यथेक्सदुवेळानां, तस्यानाप्याय्यमानस्य विषमारानोपत्रिता कृ प्रथगुपद्रवेर्षुक्षन्तो भूमः सरीरमुपक्षोषयन्ति । तत्र क्षातः -केण्ठोदुष्यंक्षने पार्श्वर्यक्रमसिक्षायमर्दनं स्वरभेदं प्रतिस्थाणं चोपजनयित, पिशं पुनर्व्वरसवीसारसम्बद्धं च, स्वेष्मा तु प्रति-श्वायं शिरसो गुरुत्वं काससरोचकं च । स कासप्रसंगादुरिस क्षते शोणितं च्डीवित, शोणितगमनाच्चास्य दौर्वच्ययुपजायते । एवमेते विषमाशनोपिचता दोषा राजयहमाणमभिनिवंतयन्ति । तेरुपशो-एणेरुपद्ववेरुपद्भुतः शनैः शनैकपशुच्यति । तस्मात्युरुषो मतिमान् प्र-कृति-करण-संयोग-राशि-देश-कालोपयोग-संस्थोपशयादविषममाहारमा-हरैदिति ॥ ११॥

भवति चात्र-हिताशी स्यान्मिताशी स्यात्कालभोजी जितेन्द्रयः।

पश्यम् रोगान् बहून्कष्टान्बुद्धिमान्बिषमाशनात् ॥ १२ ॥ इति । (४) विषमाशन—विषमाशन शोष रोग का कारण है, यह जो कहा है अब उस की व्याख्या करेंगे—

जब मनुष्य प्रकृति, करण, संयोग, राशि, देश. काल, उपयोग. संस्था तथा उपदाय के विरुद्ध, पान अद्यन, भक्ष्य और लेख रूप में अन्त-पान का उपयोग करता है, तब उस के बात, पित्त और कफ विषम हो जाते हैं। ये विकत दोष जिस समय शरीर में फैलकर स्रोतसों वा नाडियों के मुखों को घेर छेते हैं तब मनुष्य जो भी भोजन खाता है उस का अधिक भाग मूत्र और मल में बदलकर इन को ही अधिक बढ़ाता है. इस प्रकार शरीर के अन्य बात नहीं बढते । पुरुष मल के स्कने से ही जीवन घारण किया करता है । इसिंख्ये कारक होते हए पुरुष के मूळ की रक्षा विशेष रूप से करनी चाहिये। इस प्रकार क्रश होते हए मनुष्य के विषम भोजन से बढे हए दोष नाना उपद्रवों से यक्त होकर और भी शरीर को सखा देते हैं: तब कृपित हुआ वातशह, अंगों का टूटना, कण्डमेद, पादवों में पीड़ा, कन्घों का टूटना, स्वरमेद और प्रतिस्थाय उत्पन्न करता है। पित्तज्वर, अतिसार और अन्तर्दाह को उत्पन्न करता है। क्षेत्रमा-प्रतिक्याय, शिर का भारीपन, कास और अवस्ति उत्पन्न करता है। कास के कारण छाती में व्रण होने से थक में रहा आता है। रक्त के निकलने से कमजोरी आ जाती है। इस प्रकार से विषय भोजन द्वारा एकत्रित हए दोष राजयक्या रोग को उत्पन्न करते हैं। शोषण करने वाले इन उपद्ववों से पीड़ित होने पर धीरे घीरे मन्त्र्य सखने हगता है। इसहिये बुद्धिमान पुरुष को चाहिये कि प्रकृति, करण, संयोग, राशि, देश, काल, उपयोग, संख्या और उपनाय के अनुकृत्व खान पान करे ।

१. इस का विस्तार 'रस-विमान' नामक अध्याय में कहेंगे ।

बुद्धिमान् मनुष्य विषमाधन के कारण नाना प्रकार के कहदावक रोगी की उत्पत्ति को देखकर, हितकारक, परिमित और समय पर मोजन करने बाका और जितिन्त्रय बने ॥ ११–१२॥

एबमेतैश्चतुर्भिः शोषस्याऽऽयतनैरम्धुपसेवितैर्वात-पिरा-श्रेष्माणः प्रकोपमापचन्ते, ते प्रकुपिता नानाविधैरुपद्रवैः शरीरसुपशोषयन्ति । तं सर्वरोगाणां कष्टतमत्वाद्राजयक्ष्माणमान्त्रक्षते भिषजः। यस्माद्वा पूर्व-मासीद्भगवतः सोमस्योद्धराजस्य तस्माद्राजयक्ष्मेति ॥ १३ ॥

राजयक्षम शब्द की निक्कि—शोष रोग के कहे हुए इन चार कारणों के सेवन करने से, बात, पित्त, कक ये तीनों दोब प्रकुषित हो जाते हैं। ये दोष कुषित होकर नाना प्रकार के उपहानों से श्रारीर का शोषण करते हैं। यह रोग सब रोगों में अधिक कष्टकाध्य है, इसिलये वैद्य लोग इस को 'राजयक्षमा' कहते हैं। अथवा यह ख्रय पहले नक्षत्रराज चन्द्रमा को रहा, इसिलये इस का नाम 'राजयक्षमा' है ॥ १३॥

तस्येमानि पूर्वरूपाणि भवन्ति । तद्यथा—प्रतिश्यायः क्षवशुरभीकृणं श्रेष्मप्रसेको गुस्तमाधुर्यमनन्नाभिलाषोऽन्नकाले चाऽऽयासो दोषदर्शनमदोषेष्वल्यदोषेषु वा पात्रोदकान्नस्पोपदंश-परिवेशकेषु गुक्तवतो ह्या-स्तयोञ्जेखनमाहारस्यान्तरान्तरा गुस्तय पादयोश्च शोषः पाण्योश्चा-वेक्षणमत्यर्थमक्ष्णोः श्वेतावभासता चातिमात्रं वाह्येश्च प्रमाणजिङ्गासा क्षीकामताऽतिषृणित्वं बीमत्सदर्शनता चास्य काये स्वप्ने चामीकृणं दर्शनमगुदकानागुदकस्थानानां,शून्यानां च प्राम-नगर-निगमन-जनपदानां गुष्कद्यधावभग्नानां च वनानां क्रकलास-मयूर-वानर-शुक-सर्प-काको-स्वर्गादिभः संस्पर्शनमधिरोहणं वा यानं च श्वोष्ट्-खर-वराहैः केशास्थि-मस्म नुषाङ्गार-राशीनां चाधरोहणमिति शोषपूर्वरूपणि भवन्ति ॥१४॥

धाष के पूर्व हैप-बांच रोग के ये पूर्व हैप हैं। यथा-प्रतिक्याय (जुकाम), छींक आना, बार बार कक का गिरना, ग्रुल में मिठास, भाजन को अनिक्छा, भोजन करते समय यकान की प्रतीति, पात्र, पाना, अल, दाल, चटना, धाक आदि निर्दोष या अल्प दोषवाळी वस्तुओं में भी दोष देखना, भोजन करते समय जी मचळना, ग्रुंह में पानी बहुत आना, खाये हुए अल का वमन होना, ग्रुंख और पांव का स्वना, हाथों को बहुत अधिक देखते रहना, आखों का प्राचन करते प्रवास के स्वना (रक्त की न्यूनता), ग्रुजाओं में मोटाई, जांचने की प्रवृक्ति, अपने बरीर से पूणा या अपने बरीर में मर्थकर हुए देखना

और स्वय्न में पानी से रहित स्थानों में पानी को देखना, सून्य स्थानों में प्राम, नगर, जनपदों की प्रतीति होना खंगकों का जकना, शुक्क होना या ट्टना देखना, गिरगट, मोर, बन्दर, तोता, सांप, कीया, उस्कू आदि के साथ स्थां की प्रतीति, कुचा, ऊंट, गथा, सुआर आदि पर चढ़कर सवारी करना, केश, अस्थि, भस्म, भूसा, अंगारे के देरों पर चढ़ना आदि देखना, ये शोष रोग के पूर्वकर्ष हैं ॥ १४ ॥

अत उद्ध्वेमेकादश रूपाणि तस्य भवन्ति, तद्यया — शिरसः प्रति-पूरणं कासः श्वासः स्वरभेदः ऋष्मणश्छर्दनं शोणित-ष्ठीवनं पार्श्वसं-क्रजनमंसावमदों ज्वरोऽतीसारस्तथाऽरोचक इति ॥ १४ ॥

ग्यारह रूप—इस के बाद राजयकमा के ग्यारह रुखण हो जाते हैं। यथा— (१) शिर का कफ से भरना, (२) कास, (३) श्वास, (४) स्वरभेद, (५) कफ का गिरना, (६) युक में रक्त क्षाना, (७) पाश्वों में दर्द, (८) कन्यों का नीचे दबना, (६) ज्वर, (१०) क्षतिसार और (११) अरोचक (अर्ह्ष )॥ १५॥

वन्नापरिक्षीण-मांस-कोणितो बळवानजातारिष्टः सर्वेरिप शोषिक्रक्षे-रुपद्रतः साध्यो ज्ञेयः, बळवर्णोपचयोपिचतो हि सहिष्णुत्वाद् व्या-ध्योषधबळस्य कामं सुबद्दिलङ्कोऽप्यल्पिळ्ङ्ग एव मन्तव्यः। दुवेळं त्व-तिष्क्षीण-मांस-शोणितमल्पिळ्ङ्गमप्यजातारिष्टमपि बहुळिङ्गमेव जाता-रिष्टमेव विद्यात्, तदसहत्वाद् व्याध्योषधवळस्य, तं परिवर्जयेत्, क्षणेन हि प्रादुभेवन्त्यरिष्टानि, अनिमित्तश्चारिष्टप्रादुमीव इति ॥१६॥

साध्य और असाध्य रूप—जिस रोगी के मांस और रहा कम नहीं हुए, और खिहा बनी हुई है और अरिष्ट-रुक्षण उत्सव नहीं हुए, ऐसे रोगी को यदि सब उपद्रव भी घेर कें तो भी रोगी साध्य है, क्योंकि जिस रोगी के वल और वर्ण सुरक्षित हैं, यह ब्याधि और शोधक के वल को सुगमता से यह सकता है। इसकिये इस प्रकार का रोगी बहुत क्खणों से युक्त होने पर भी योड़े क्खणों वाजा ही गिनना चाहिये। जो रोगी मांस और रहा के खीण होने से बहुत बुबैक हो मया हो, इस में कक्षण चाहे थोड़े ही हो और कोई अरिष्ट-क्खण न भा उपद हुआ हो तो भी ऐसे रोगी को बहुत क्खणों वाजा और अरिष्ट-क्खण न से कुक ही गिनना चाहिये, स्योक्त यह रोगी औषिव और रोग के सक्स ही हर सकता, इसकिये कोड़ होना चाहिये। इस रोगी मैं

अन्तर अधिक उरपन्य हो। एकते हैं और विना कारण ही आदिक क्ष्यण दीखने स्वाते हैं ॥ १६ ॥

तत्र क्रोकः—समुत्थानं क लिङ्कं क यः शोवस्थावकुव्यते ।
पूर्व रूपं क उत्त्वेन स राज्ञः कर्तुमहीत ॥ १७ ॥
को वैच घोष की उत्पत्ति, इक्षण और पूर्वकप मुझी प्रकार से कानता है।
वह राजयस्मा की विकित्सा करने के योग्य है ॥ १७ ॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने शोषनिदानं नाम षष्ट्रोऽध्यायः ॥ ६ ॥

#### सप्तमोऽध्यायः।

श्रथात जन्माद्निदानं ज्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब उन्माद निदान का वर्णन करेंगे ऐसा भगवान् आत्रेय ने उपदेश किया है।। २।।

इह खळु पञ्चोन्माद। भवन्ति । तद्यथा—वात-पित्त-कफ्र-सन्निपा-ताऽऽगन्तु-निमित्ताः।

उन्माद पांच प्रकार के हैं। जैसे—(१) बातजन्य, (२) पिचजन्य, (३) कफजन्य, (४) सिन्निपातजन्य और (५) आगन्तुज। इन में से पिंडले चार उन्माद दोषजन्य हैं।

तत्र दोषनिभित्ताश्चत्वारः पुरुषाणामेवंविधानां क्षित्रमभिनिर्वर्तन्ते तथया,—भीरूणामुपक्षिष्टसत्त्वात्रामुससन्नदोषाणां च समळिषकृतोपहितान्यनुचितान्याहारजातानि वैषम्ययुक्तेनोपयोगविधिनोपयुक्षानानां वन्त्रप्रयोगं वा विषममाचरतामन्यां वा चेष्टां विषमां समाचरतामत्युपक्षीणदेहानां च व्याधि-येग-समुद्भ्रमितानामुपहतमनसां वा कामकोष-छोश्म-हर्ष-भय-मोहायास-होष-चिन्तद्विगादिभः पुनर्रमिधाताम्याहतानां वा मनस्युपहते बुद्धौ च प्रचित्वायामम्युद्यीणां दोषाः
कृषिता हृद्यमुपसन्य मनोबहानि कोलास्याद्वत्य जनयन्युन्माद्यः॥ ३।।

व्यवा हृद्यमुपसृत्य मनाबहान स्राचास्याष्ट्रत्य जनयन्त्युन्माद्य ॥२॥ (दोवजन्य उत्पाद निम्न क्यागोवाके स्पक्तियों में शीप्र उत्पक्त जो मनुष्य दश्योक हों. किन के क्षरीर में क्ला गुण न हो, ( अपित रच और तम हों ), जिन में बात आदि दोष बढ़े हुए हों, जो अपितृत विवाहे हुए एवं विरोधी गुणवाले पदार्थों से मिले, अववा कुछ आदि के रोगी मतुष्यों द्वारा छाये हुए अस पान खाते हों, विवास रीति से भोजन करने वाले अपित्यों में, धास्त्रों के विविद्य आचरण करने वाले पुरुषों में, असवा की विवास चेष्टा करने वाले व्यक्तियों में, जिन का शरीर अस्पत्त खींण हो गया हो, जिनका चित्त रोग के वेग के कारण उद्भ्रान्त हो खुका हो, जिन का मन, काम, क्रोध, छोम, हर्ष, मम, मोह, आयास, ( यकान ), शोक, चिन्ता और उद्भेग आदि द्वारा दुर्शव्त होता है, चाव या चोट के छगने से जिनका मन ठिकाने पर नहीं रहता तथा खुद्धि नुल्यमान हो गई हो, ऐसे मनुष्यों के वात आदि दोष प्रकृपित होकर, हृदय को दृषित करके ( हृदय में पहुंचकर ) मनोवह स्रोतसों की गति को बन्द करके उन्माद रोग उत्पन्न करते हैं ॥ ३ ॥

एन्मादं पुनर्भनो-बुद्धि-संज्ञा-ज्ञान-स्मृति-मक्ति-शोळ-चेष्टाचार-विश्रमं विद्यात्॥ ४॥

उन्माद का ख्रषण—मन, श्रुद्धि, संज्ञा, ज्ञान, स्मृति, भक्ति, श्रील, आहार, चेष्टा इनका विभ्रम अर्थात् विश्वित होना 'उन्माद' कहाता है, इन के विकार से उन्माद-रोग होता है। ॥४॥

तस्येमानि पूर्वरूपाणि। तद्यथा—शिरसः शून्यभावश्रश्च बोराकुतता, स्वनः कणयोरुच्छवासस्याऽऽधिक्यमास्यसंग्रवणमनग्राभिकाषोऽरो वका-विपाकौ दृदयमहो ध्यानायासस्याहिद्वेगाश्चास्थाने सततं छोमद्दवीं व्वरश्चाभीक्ष्णमुन्मत्तवित्तत्वमुद्दित्वमदिताक्वतिकरणं च व्याषेः स्वप्ने च वर्शनमभीक्ष्णं भ्रान्तचिछतावनवस्थितानां च रूपाणामप्रशस्तानां

१. मन चिन्तन का काम करता है, उस के विश्रम से चिन्तन करने योग्य बातों को नहीं सोचता और चिन्तन न करने योग्य बातों की चिन्ता करता है। बुद्धि के विश्रम से नित्य को अनित्य और प्रिय को आदिय देखने स्माता है। संज्ञा, ज्ञान इस के विश्रम से अग्नि से जलने की प्रतीति नहीं होती। स्मृति के विश्रम से कुछ स्मरण नहीं होता या उल्टा स्मरण होता है। मिक्र अर्थात् इच्छा, इस के विश्रम से पहिले जहां इच्छा यो वहां अनिच्छा हो जाती है। श्रीक के विश्रम से अति कोधी वा कोष के स्थान में मी जाता है। आचार के विश्रम से अग्निज आचरण करता है।

Şо

तिङ्बीडक-चक्राधिरोहणं वातङ्कण्डिकाभिक्योग्मयनं निमकानं क्यू-बाजामम्मसामावर्तेषु चञ्चवोद्यापसर्पणभिति दोवनिभित्तानासुन्मादानां पर्वरुपणि भवन्ति ॥ १ ॥

उनमाद के पूर्व रूप — उनमाद के पूर्व रूप निम्नालितित हैं। यथा — शिर (मिस्ति क) का खाळीपन, आंखों में चंचलता, कानों में ध्विन का होना, श्वास का ज़ोर से चलना, मुख से छार गिरता, भोषन में अनिच्छा, अविच अविपाक, हृदयमह, वेमीके ध्यान, आयाध (यकान), संगोह और उद्वेश होना, अर्थात कहां पर न करने हों वहां हन का करना, निरन्तर रोमांच रहना, बार बार ध्वर का आना, चिच का उन्मच रहना, उदर्द, कोठ निक्कना (अंगों का सूजन या धरीर के उर्ध्व भगा में पीड़ा होना), अर्दित (मुख की आकृति का आधा टेड़ा बनना), बुद्धि आदि का भ्रम होना, स्वम में भान्त, चिलत, चंचल या भयंकर स्वरूपों का बार-बार दीखना, अमग्रवस कोल्डू (जिस यन्त्र से तेल निकाला जाता है) आदि उन पर बैठना, वातकुण्ड-छिका-रोग (मूत्ररोध विकार) का होना, गन्दे, खराब पानी के मवरों में खेलना, दुवकी मारना आदि, आंखों की अस्थिरता और चंचलता, दोषजन्य उन्मादों के ये पूर्व रूप हैं।। प्र॥

वतोऽनन्तरमुन्मादाभिनिर्शृतिः , तत्रेद्युन्माद्विशेषविद्वानं भव-ति । तथया परिसर्पणमिक्ष भुवामोष्टांस-हतु-हस्त-पाद-विश्वेषणमकस्मात्, अनियतानां च सततं गिरामुस्सर्गः, फेनागमनमास्यात्, स्मित-हसित-तृत्य-गीत-वादित्रादिप्रयोगाश्चास्थाने, वीणा-वंश-शङ्क-रम्या-ताळ-शब्दा-तुक्ररणमसाम्ना, यानमयानंरळङ्करणमनळङ्कारिकंद्रेव्येळींभोऽध्यवद्दा-येष्वत्वक्षेत्र, ळब्षेषु चावमानस्तात्रं मास्सयं, काश्य, पाठष्यमु-रिपण्डताऽरुणाक्षता, वातोपशयविषयोसादनुपशयता चेति वातान्माद्द-ळिङ्कानि भवन्ति ॥ ६ ॥

इन पूर्वस्तों के प्रकट होने के पीछे उन्माद रोग उल्लन्न होता है। उस समय उन्माद-रोग के विशेष लक्षण ये होते हैं:—

(१) बातोत्माद के कथण — आंख और भीहों का चळाते रहना (अहिय-, जबाड़ा (हतु ), कन्या, हाथ और पांव का फेंकना, बिना स्थान के) हंवना-मुलकुराना, नाचना, गाना, वजाना, विना हसोकते जाना, मुख से साग निकटना, श्रीमा, बांद्वरी, खंख, मुरकी, सनई, ताक आदि वाधों का बेमुरा अनुकरण करना, ऊंची और न चढ़ने योग्य सवारी पर चढ़ना, जिन वस्तुओं से धरीर का अलंकार नहीं करना चाहिये उन से अलंकार करना, न मिलने वाले खाद्य पदायों में इच्छा, कोम, तथा प्राप्त वस्तुओं में तिरस्कार, बहुत अधिक द्रेप, मत्त्वरता (ईप्पां), कृषता, कठोरता, आंखों में लाली तथा आंखों का बाहर निकलमा, बातवर्षक पदायों से रोग का बढ़ना ये वातजन्य उन्माद के कक्षण हैं ॥ ६॥

अमर्ष-कोध-संरम्भाक्षास्थाने, शक्त-छोष्ट्र-काष्ठ-मुष्टिभिरभिद्दननं स्वेषां परेषां बा, अभिद्रवणं, प्रच्छायशीतोदकान्नाभिकाषः, संतापोऽ-विवेळं, ताम्न-इरित-हारिद्र-संरब्धाक्षता, पित्तोपशयविपर्यासार्त्तेपशयता चेति पित्तोनमादिकङ्गानि भवन्ति ॥ ७ ॥

(२) पित्तजन्य उन्माद के लक्षण—अनुचित स्थान और अवसर में अव-हिष्णुता दिखाना, कोघ करना या स्तम्मित रह जाना, शख्न, मिटी का ढेळा, छक्की या मुद्दी से अपने को या दूसरों को मारना, इधर-उधर दौहना, छाया, श्चीतळखान पान (अज्ञ या पानी) की इच्छा करना, बहुत समय तक ताप का होना, आंखों का ताम्बे के समान लाल, हरा-पीला एवं खुले रहना और पित्तवर्षक पदार्थों से रोग का बद्दना ये पित्तजन्य उन्माद के लक्षण हैं ॥॥॥

स्थानमेकदेशे, तूष्णीभावो, अल्पशश्चक्कमण, ठाळासिक्षाण-कप्रश्नवण, अनकामिळाघो, रहस्कामता, बीमत्सत्वं, शौचह्रेयः, स्वप्न-निद्रता, श्वयथुरानने, शुक्ळ-स्तिमित मळोपदिग्धाश्चता, रुळेप्पोपशयवि-पर्यासादनुपशयता चेति ऋष्मोन्मादिङङ्कानि भवन्ति ॥ = ॥

(३) कफजन्य टन्साद के ख्खण—एकान्त स्थान में जुपचाप बैठना, योड़ा चलना फिरना, मुख से डार, नाक से मल का गिरना, भोजन में अनिच्छा, एकान्त स्थान में रहने की इच्छा, भयानक विञ्चत रूप, स्वच्छता से द्वेष, नींद कम होना, मुख पर स्जन, आंख में सफ़ेदी भारीपन और मल का होना, कफ वर्षक पदार्थी से रोग का बदना ये कफजन्य उन्माद के लक्षण हैं ॥=॥

त्रिदोषिक्ष संक्षिपाते तु सांनिपातिकं विद्यात्, तमसाध्यमित्याच-क्षते क्रमकाः ॥ १ ॥

(४) साम्निपातिक उन्माद-तीनों दोषों के एक साथ मिकने से सम्निपात-जन्य उन्माद रोग हो जाता है। इस की कुशक नैया असाध्य कहते हैं॥ १॥

साध्यानां तु त्रयाणं साधनानि भवन्ति । तद्यया-

<sup>1.</sup> शम्या दक्षिण हाथ से और ताक वाम हाथ से बजाया

बसन-विरेचनास्थापनानुवासनोपरामन-नस्तःकर्म-धूप-धूमपानास्तनाव -पीड-प्रधमनाभ्यञ्ग-प्रदेह-परिषेकानुळेपन-वध-वश्यनावरोधन-वित्रासन-विस्मापन-विस्मारणापतर्पण-सिरा-ज्यधनानि भोजनविधानं च वयास्वं युक्त्या, यचान्यदिप किंचिन्निदानविपरीतमौषधं कार्यं तत्स्या-दिति ॥ १० ॥

उन्माद की चिकित्सा—इन तीन सिद्ध होने वाले उन्मादों की चिकित्सा निम्न प्रकार से करनी चाहिये। यथा—स्नेहन, स्वेदन, वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, उपशमन, नस्यक्रम, धूप, धूमपान, अञ्चन, अवर्पाइन, प्रथमन, अस्यंग, प्रदेह, परिषेक, अनुलेपन, वघ (मारने का भय दिखाना), वन्धन, अवरोधन (कमरे में बन्द करना), वित्रासन (उराना), विस्मारण (नाना प्रकार की बातों में भुलाना), विस्मापन (आश्चर्य से चिकित करना), अपतर्पण (उपवास), विराज्यवन (शिरा वेध आदि से रक्त बाहर करना) से चिकित्सा करनी चाहिये और युक्तिपूर्वक दोषों को देखकर अन्तपान का स्वयं निश्चय करना चाहिये। इस के विवाय और भी जो कोई औषघ रोगजनक कारण के विपरीत, उसको शान्त करने वाली हो, वह भी अवस्य देनी चाहिये॥ १०॥

भवति चात्र—उन्मादान्दोषजान् साध्यान् साध्येद्भिषगुत्तमः। अनेन विधियुक्तेन कर्मणा यस्त्रकीर्तितम्॥ ११॥ इति॥

श्रेष्ठ वैद्य इस कही हुई विधि से दोगों से उत्पन्न साध्य उन्माद रोग को दूर करे।। ११॥

यस्तु दोषनिभित्तेश्चय उन्मादेश्यः समुत्यान-पूर्वरूप-तिङ्ग-वेदनोप-शय-विशेष-समन्वितो भवत्युन्मादस्तमागन्तुमाचक्षते । केषित्पुनः पूर्वश्चतं कर्माप्रशस्तमिच्छन्ति तस्य निमित्तं । प्रज्ञापराष एवेति भगवान्पुनर्वसुरात्रेय उवाच । प्रज्ञापराषाद्धययं देविषं पितृ-गन्धवं-यक्ष-राम्चस-पिशाच-गुठ-बृद्ध-सिद्धाचार्य- पूच्यानवमत्याहितान्याचरित, अन्यद्वा किंचित्कर्माप्रशस्तमारभने, तमात्मना हत्तमुपप्रन्तो देवादयः इवेन्स्युन्मचाम् ॥ १२ ॥

गन्तुज उन्माद—जो उन्माद दोषों से उत्पन्न होने वाळे उन्माद से ग, वेदना और उपधय में भिन्न होता है, उस को ग कहते हैं। कुछ आचार्य पूर्वजन्म के अधुम पाप कर्मो (की उत्पत्ति मानते हैं। उस का कारण प्रकारपाच ही है—ऐसा मगवान पुनर्वद आवेय ने कहा है। प्रवारण अर्थात् बुद्धि के दोष से ही मनुष्य देवता ऋषि, पितर, गन्धर्व, यस, राखस, पिसान, गुरु, हृद्ध, सिंद्ध, आचार्य एवं पूज्य पुरुषों का अपमान करता है। अथवा अन्य दिसी प्रकार का निन्दनीय कर्म करता है। अपनी आत्मा द्वारा किये हुए अञ्चय कर्म के द्वारा उसी पुरुष को मारने के लिये देव आदि उस को उन्यस्त कर देते हैं॥ १२॥

तत्र देवादिप्रकोपनिमिच नाऽऽगन्तुकोन्मादेन पुरस्कृतस्येमानि पूर्वरूपाणि भवन्ति । तद्यथा—देव-गो-ब्राह्मण-तपश्विनां हिंसा्क्षित्वं कोपनत्वं नृहांसाभिप्रायता अरितरोजोवर्ण-च्छाया-बळ-वपुषासुपतिप्तः, स्वप्ने च देवादिभिरभिभर्त्वंनं प्रवर्तनं चेत्यागन्तुनिमिचस्योन्मादस्य पूर्वरूपाण भवन्ति । ततोऽनन्तरसुन्मादाभिनिर्शृतिः ॥ १२ ॥

आगन्तुज उन्माद के पूर्वरूप—देवता आदि के प्रकाप के कारण आगन्तुज उन्माद के पूर्वरूप निम्न प्रकार के होते हैं। जैसे—देव, गौ, माइएण, तपस्वी पुरुषों की हिसा करने में किन, कोषीपन, दूसरे का आपकार करने की इच्छा, उदाधीनता, ओज, वळ, वर्ण, छाया और धरीर में ताप होना, विगरूना, स्वप्न में देवता आदि का तिरस्कार करना, अथवा इन पर क्रोष करना आदि आगन्तुज उन्माद के पूर्वरूप हैं। इस के पीछे उन्माद उत्पन्न हो जाता है।। १३॥

तत्रायमुन्मादकराणां भूतानामुन्माद्यिष्यतामारम्भविशेषः। त-द्या—अवस्रोक्ष्यन्तो देवा जनयन्त्युन्मादं, गुरुषृद्ध-सिद्धवेयोऽभि-शपन्तः, पितरो धर्षयन्तः, स्पृशन्तो गन्धर्वाः, समाविशन्तो यक्षाः, राक्षसास्त्वामगन्धमाघापयन्तः, पिशाषाः पुनरधिरुद्ध बाह्यन्तः॥ १४॥

उम्माद का प्रारम्म—उन्माद को उत्पन्न करने वाले मूर्तो की उन्माद को प्रारम्म करने में निम्मिलिखत प्रकार से भिन्नता होती है। यथा—देव आँखों से देख कर ही उन्माद उत्पन्न करते हैं, गुरू, रुद्ध, विद्ध और ऋषिजन साथ देकर, पितर-लोग धमकाकर, गन्धवंगण स्पर्ध करके, यक्ष शरीर में पुषकर, राख्य आम ( एहे मांस आदि की) गन्ध को सुंचाकर और विकास सद्दूकर उन्माद रोग को उत्पन्न करते हैं ॥ १४॥

तस्येमानि रूपाणि भवन्ति । तस्यमा—अमस्य-चळ-चीर्ष्कं पराकाम-महण-चारण-स्मरण-मान-चचन-विज्ञानानि, अनिक्रार्थः काळा ॥ १४ ॥ (५) आक्तुन के रुक्षण—आगन्छव उम्माद के वे स्वकं होते हैं। जैते—उम्मत्त रोगी में अमानुष बल, बीर्य, पुरुषार्य, पराक्रम, बहुन, बारन, स्मरण, ज्ञान, बाणी और विज्ञान मास हो जाता है। उम्माद रोग का काल मी अतिकात रहता है।। १५॥

डन्माद्यिष्यतामपि खलु देववि-पितृ-गन्धर्व यक्ष-राश्चस-पिशावानां गुरुषृद्वानां वा एवनन्तरे व्वभिगमनीयाः पुरुषा भवन्ति । तद्यया—पापस्य कर्मणः समारम्भे. पूर्वकृतस्य वा कर्मणः परिणामकाले, एकस्य वा सून्यगृहवासे, चतुष्पधिष्ठाने वा, सन्ध्यावेलायां अप्रयतभावे वा, पर्वसंधिषु वा मिश्रुनभावे, रजस्वलाभिगमने वा, विगुणे वाऽष्ययन्वलि-मङ्गल-दोम-प्रयोगे, नियम-त्रत-त्रद्धावर्य-भङ्गे वा,देश-कुल-पुर-विनासे वा, महामहोपगमने वा, लिया वा प्रजननकाले, विविधमूताशुभास् विस्पर्तने वा, वमन-विरेचन क्विर-लावाग्न्वेः, अप्यतस्य वा चैत्यदेवा-यतनाभिगमने वा, मास-मञ्जनिल-गुह-मग्नोच्छिष्टे वा, दिग्वासि वा, निश्चनगर-निगम-चतुष्पयोगवन-स्वरानाभावताभिगमने वा, द्विज-गुह-मुरुप्याभिष्वर्षणे वा धर्माख्यान्यतिक्रमे वा, अन्यस्य कर्मणाऽप्रशस्तस्याऽप्रस्मे वेत्याचातकाला ज्याख्याता मवन्ति ॥ १६॥

आधात काल—देव, ऋषि, पितर, गन्धर्व, यक्ष, राक्षव, पिशाच आदि
निम्नलिखित स्थान या समयों पर मनुष्यों में उत्माद उत्पत्न करते हैं। यथा—
पाप कर्म के प्रारम्म करने के समय; पूर्वजन्मकृत पापकर्म के पिणाम समय पर;
निर्जन, एकान्त घर में अकेला होने पर; चौराहे पर खड़े रहने या बैठने पर;
सम्भ्या-समय में असावधान या अपवित्र रहने से; पूर्णिमा, अमावस्था में झोसंग
करने से; रजस्वला झो के साथ संग करने से; अव्यवस्थित कार्य करने से;
अध्ययन, बिल, मंगल, होम हनको नियम से न करने पर; नियम, व्रत या व्रक्षचर्य
के मंग करने पर; वड़े युद्ध के समय, देश, कुल या नगर के विनाश के समय;
बड़े मारी ग्रह के आ जाने पर; प्रसव के समय झी पर; नाना प्रकार के अञ्चम
पदार्थों के स्थर्थ से; वमन, विरेचन, रक्तसाव आदि आवित्र काम करके अगुद्ध
बरीर से चैत्य (गांव का तह-खेड़ा), या देवमन्दिर आदि पवित्र स्थान में
आने से; मांस, मधु, तिल, गुड़, मख या जूठन (उच्छिष्ट), खाकर; या नन्नावाने के; मांस, मधु, तिल, गुड़, मख या जूठन (उच्छिष्ट), खाकर; या नन्नावाने के समीप चाने से; ब्राह्मक, गुड़, कन्यारी, पृथ्युक्वों को चमकाने

उद्यंपन करने से. इसी प्रकार के अन्य अपवित्र, पाप कर्म के

आरम्भ करने से उत्पाद रोग का आक्रमण होता है। इस प्रकार से आपात कारू का वर्णन कर दिया है।। १६॥

त्रिविधं तु सळून्मादकराणां भूतानामुन्मादने प्रयोजनं भवति । तथाया—हिंसा, रतिः, अध्यवेनं चेति । तेषां तत्रयोजनमुन्मचाषा-रिविशेवळक्षणैविद्यात् । तत्र हिंसार्थमुन्माद्यमानोऽप्रिं प्रविशत्वच्यु वा निमज्जति, राख्य-कश्म-काष्ट-छोष्ट-मुष्टिमिहं-त्यात्मानमन्यच प्राणवधार्थमारभते किंचित्, तमसाध्यं विद्यात्, साध्यौ पुनर्द्वावितरौ ॥ १७॥

उन्माद उत्पन्न करने का प्रयोजन—उन्माद रोग को उत्पन्न करने वाले
भूतों के मनुष्यों को उन्मत्त बनाने में तीन प्रकार के प्रयोजन हैं। यथा—हिंसा,
रति और पूजा। इन कार्यों (प्रयोजनों) को उन्मत्त पुरुष के लक्षणों से
पहिचानना चाहिये। हिंसा के लिये उन्माद होने पर मनुष्य आग में घुसता है,
पानी में झूबता है, ऊंचे स्थान से गह्दे में गिरता है, हथियार, काष्ठ, कथा,
(चाजुक), देला (पत्यर), मुक्कों आदि से अपने को मारता है, अथवा अन्य
इसी प्रकार के प्राणनाथ करने बाले कार्यों को करता है। इसको असाष्य
जानना चाहिये। 'बाकों के दोनों प्रकार के उन्माद साष्य हैं।। १७ ।।

तयोः साधनानि-मन्त्रीषधि-मणि-मङ्गळ-बल्युपहार-होम-नियम-त्रत-प्रायश्चित्तोपवास-स्वस्त्ययन-प्रणिपात-गमनादीनीति । एवमेते पञ्चो-न्मादा व्याख्याता मवन्ति ॥ १८ ॥

ये उन्माद मन्त्र, औषि, मार्ग, मंगल-पाठ, बलिदान, उपहार, हवन, नियम, ब्रत, प्रायश्चित्त, उपवास, स्वस्त्ययन, प्रणिपात आदि मंगल कृत्यों से शान्त होते हैं। इस प्रकार से पांचों उन्मादों की व्याख्या करदी ॥ १८॥

ते तु खब्दु निजागन्तुविशेषेण साध्यासाध्यविशेषेण च प्रविभन्य-मानाः पञ्च सन्तो द्वावेष भवतः । तो परस्परमतुबध्नीतः । कदाचिद्य-थोकदेतुसंसर्गादुभयोः संसृष्टमेव पूर्वरूपं भवति, संसृष्टञ्जेव लिङ्गमभि-ज्ञेयम् । तत्रासाध्यसंयोगं साध्यासाध्यसंयोगं वाऽसाध्यं विद्यात् ।

१. रांत प्रयोजन से आकान्त होने पर मनुष्य खेलता है, पूजा के किये पूजा करता है। देव आदि मनुष्य को आकान्त नहीं करते। जैसा कि सुभुवमें कहा है—

<sup>&</sup>quot;न ते मनुष्यैः सह संविधन्ति न वा मनुष्यान् कविदाविद्यन्ति । ये त्वाविद्यन्ति वदन्ति मोहारो मृतविद्याविषयादपोद्धाः ॥"

साध्यं तु साध्यसंयोगं, तस्य साघनं साधनसंयोगमेव विद्यादिति ॥१६॥

उन्माद के मेद—जपर कहे हुए पांच उन्माद निज और आगर्युज मेदसे या साध्य और असाध्य मेद से, पांच प्रकार के होने पर भी दो प्रकार के होते हैं। कई बार निज दोषजन्य उन्माद के साथ आगन्युज उन्माद मी पर-हरर अनुवन्य रूप से मिला होता है और कभी साध्य और असाध्य दोनों प्रकारके उन्मादों के कारणों का संयोग होता है, हस अवस्था में पूर्वरूप और अखाध्य दोनों प्रकारके उन्मादों के कारणों का संयोग होता है, हस अवस्था में पूर्वरूप और अखाध्य हो जाता है। मिलित होते हैं। दोनों प्रकार के लखणों के मिल्ने से रोग असाध्य हो जाता है। इस में भी असाध्य संयोग अथवा साध्य और असाध्य दोनों का संयोग हो तो इसको असाध्य जाने। सध्य लखणों का संयोग हो तो सध्य जाने। (अर्थान् मिलित लखणों वाले उन्माद में संयुक्त औषधियों द्वारा चिकित्सा करनी चाहिये)।॥१९॥

भवन्ति चात्र—नैव देवा न गन्ववी न विशाचा न राक्षसाः।

न चान्ये स्वयमिकाष्ट्रपुर्वाकाश्यनित मानवम् ॥ २०॥ ये त्वेनमजुवर्तन्ते किञ्चमानं स्वकर्मणा । न तिव्रमित्तः क्लेशांऽसी न स्वस्ति कृतकृत्यता ॥ २१ ॥ प्रज्ञापराधास्तंप्राप्ते न्याधौ कर्मज आस्मनः । नामिश्रसेद् बुधो देवाल पितृकापि राक्षसान् ॥ २२ ॥ आस्मानसेव मन्येत कर्तारं सुखदुःखयोः । तस्माच्छे यस्करं मार्गं प्रतिपद्येत नो त्रसेत् ॥ २३ ॥ देवादीनामपचितिर्द्वितानां चोपसेवनम् । वस्या विद्योधस्त्र सर्वेमायत्तमास्मनि ॥ २४ ॥ वे च तेश्यो विद्योधस्त्र सर्वेमायत्तमास्मनि ॥ २४ ॥

जो मनुष्य स्वयं अपने दोषों से पीड़ित नहीं होता उसको न तो देवता, न गन्धवं, न पिद्याच, न राखस और न अन्य योनियां क्लोशित करती हैं। अपने कमों के कारण देवता आदि द्वारा जो पीड़ा मिळता है; उसका कारण देवता नहीं होते। क्योंकि अशुभ कमों के फल स्वरूप उपमाद होता है। इन कमों के कर्चा देवता आदि नहों हैं। बुद्धि के अगराय से अगने कमों के दीव से रोग उत्पन्न होते हैं, इसकिये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि देवता, पितर सा राखस आदि को दोष न दे, उनको उपालम्म न दे। अपने को ही सुख और दुष्य का कारण माने। इसकिये मनुष्य देव आदि से मय न कर के अयस्कर मां का अनुसरण करे। देव आदि की पूजा, हितकारक पदार्थों का सेवन प्राण से विरोध करना, ये सब बातें अपने हाथ में हैं।।२०-२५।। खन्मादानां निवानेऽस्मिन् कियासूनं च कावितकः ॥२५॥ इति । 'उन्मादनिदान' नामक अध्याय में उन्माद रोग की संख्या, निमित्त, दो प्रकार के रूथण, साध्य और असाध्य मेद और चिकित्साव्य ये सब बातें कह दो हैं॥ २५॥

> इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते निदानस्थाने उन्मादनिदानं नाम सप्तमोऽध्यायः ॥ ७ ॥

## अष्टमोऽध्यायः ।

अथातोऽपस्मारनिदानं ज्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

श्रव 'अपरमार-निदान' की व्याख्या करते हैं, ऐसा मगवान् आत्रेय ने उपदेश किया है ॥ १−२ ॥

इह खळु चरवारोऽपस्मारा भवन्ति वात-पित्त-कक-सन्निपात-नि-मित्ताः ॥ ३ ॥

अपस्मार रोग चार प्रकार का होता है। यथा—(१) बातजन्य, (२) पिचजन्य, (१) कफजन्य और (४) सिनपातजन्य ॥२॥

त एवंविधानां प्राणमृतां क्षिप्रममिनिवंदंन्ते, तद्यथा—रजस्तमोन्ध्यामुपहतचेतसामुद्भान्तविधमबहुदोषाणां समळविकृतोपहितान्यभुन्धान्यभ्यवहारजातानि वैधम्ययुक्तेनोपयोगविधिनोपयुक्षानानां तन्त्रप्रयोगमिष च विधममाचरतामन्याभ्य शरीरचेष्टा विधमाः समाचरतामस्युपक्षीणदेहानां वा दोषाः प्रकुपिता रजस्तमोभ्यामुपहतचेतसामन्दरासनः श्रेष्ठतममायतनं हृदयमुपसृत्य पर्यवतिष्ठन्ते, तथेन्द्रियायतनानि । तत्र चावश्यिताः सन्तो यदा हृदयमिन्द्रियायतनानि चेरिताः काम-कोध-भय-कोभ-मोह-हर्ष-शोक-चिन्तोद्वेगादिभिर्भूयः सहसाऽभिपूरयन्ति; तदा जन्तुरपरमरति ॥ ४ ॥

निदान और खग्माति— अपस्मार रोग निग्न प्रकार के पुरुषों में बहुत ज़रूदी होता है। यथा—जिन का मन रज और तम से युक्त होता है, जिन में दोष उद्भान्त, विषम या बहुत बड़े होते हैं, जिन का मन विश्विस रह अपविज, महिन, विरोधी वस्तुओं से मिश्रित, अमंगढ़ विश्व से याड़े, अनुचित विश्व से उपयोग करने वाड़े, आका के मिन्दा

बाहे, शरीर की अन्य चेशाओं को विकास कर से करने वाले, अवक्रय बीज सरीर बाहे तथा रच और तमोगुज से ज्यात चित्रकाले—देसे पुक्षों में अन्य-रात्मा के प्रधान स्थान हृदय को बढ़े हुए दोव घेर लेते हैं। इसी प्रकार भिक्स-भिक्त इन्द्रियों के स्थानों में भी जब ये कुवित दोव केल जाते हैं और काम, क्रोब, भय, कोभ, मोह, हर्ष, शोक, चिन्ता, उद्देग आदि द्वारा हृदय तथा इन्द्रिय स्थानों को भर देते हैं, उस समय मनुष्य की स्मृति (मान) नह हो जाती है और वह बेहोश हो जाता है ॥ ४॥

अपस्मारं पुनः स्मृति-बुद्धि-सत्त्व-संसवाद्वीभरसचेष्टमावस्थिकं समः-प्रवेजसाचक्रते ॥ ४ ॥

अपस्मार का कक्षण—स्मृति, बुद्धि और चित्त इन के विद्नुत होने से युख में शाग, बमन, अंग-भंग आदि बीमत्व धरीर चेष्टाओं के होने से एक-दम तमोगुण के कारण बेसुन्न स्थिति में आ जाने को 'अरस्मार' कहते हैं ॥॥॥

तस्येमानि पूर्वरूपाणि भवन्ति । तद्यथा-भृत्युदासः सततमक्ष्णोवैंकृतमज्ञब्दश्रवणं छाछासिङ्घाणकप्रश्रवणमनन्नाभिछषणमरोचकाविपाको इदयप्रद्वः कुक्षेराटोपो दौर्वत्यमङ्गमदी मोहस्तमसो दर्शनं
मूच्छो भ्रमश्राभीक्ष्णं च स्वप्ने मद्-तर्तन-पीडन-वेपथु-ज्यथन-ज्यथन-पतनादीन्यपस्मारपूर्वरूपाणि भवन्ति । ततोऽनन्तरमपस्माराभिनिष्टेतिरेव ॥ ६॥

अपस्मार के पूर्वरूप—अपस्मार के निम्नलिखित पूर्वरूप होते हैं। यया—
भूवों का संकुचित (वक्र) होना, आंखों का निरन्तर विकृत रहना, कान की
अवण शक्ति का नष्ट होना ( जो बोला जाय उसे स्पष्ट न सुनना ), सुख से लार और नासिका से मल का बहना, भोजन में अनिच्छा, अवचि, अविपाक, इदय-मह, पेट में अफ़ारा, इखता, अंगों में पीड़ा, मोह, अन्यकार का आंखों के सामने आना, मूच्छों, भ्रम (चक्कर आना ), स्वम में मस्त हो कर नाचना, कांपना, पीड़न, बींपना, गिरना आदि पूर्व-दक्षण होते हैं। इन लक्षणों के पीछे अपस्मार रोग उसक होता है ॥ ६ ॥

तत्रेद्मपरमारविशेषविज्ञानं भवति । तद्यथा—अभीक्ष्णमपरमरन्तं द्धणे संज्ञां प्रतिक्रभमानग्रुत्पिण्डिताक्षमसाम्ना विक्रपन्तग्रुद्धमन्तं फेनमती-बाड्डम्मातमीबमाबिद्धशिरस्कं विषमविनताङ्गुक्किमनबस्थितस्विन्य-१-पादमहण-पहष-२याब-नस्व-नयन-बदन-स्वचमनबस्थित-बपक-पहष-बादकानुपसर्थं विपरीतोपसर्थं बस्तेन्सपस्मरन्तं XeX

यातजन्य अपस्मार के कथाण-अपस्मार रोग के विशेष कथा के हैं। यथा---रोगी बेसच डोकर शीव ही थोड़े योड़े समय में सचेत हो जाता है. आंखों का बहुत फैलना, व्यर्थ का बकवाद करना, मुख से झाग गिरना, ग्रीवा का भग एवं जकड़ा रहना. शिर का टेड़ा रहना ( शिर में बींवने के समान पीड़ा होना). अंगुलियों का विषम होना या गुड़ जाना. टांग. पांव और हाथ का चलाना (इन में अस्थिरता), नख, आंख, मख और त्वचा का लाड, कठोर, खर्बर होना, च नल. अस्थर. कठार. रूख आदि रूप गिरते समय रोगी को दीखते हैं। बातकारक पदार्थों से रोग में बृद्धि और विद्यह पदार्थों से इस की शानित होती है. ये वातजन्य अपस्मार के लक्षण हैं।। ७॥

भभीक्ष्णमप्रस्मरन्तं क्षणे क्षणे संज्ञां प्रतिलभमानमवक्रजन्तमास्का-लयन्तं च भूमिं हरित-हारिद्र-ताम्र-नख-नयन-वदन-त्वचं रुधिरोक्षितोम-भैरव-प्रदीम-रूषित-रूप-दर्शिनं पित्तलानप्रायं विपरीतोप्रायं पित्तेना-पस्मरन्तं विद्यातः ॥ = ॥

पित्तजन्य अपस्मार-जो रोगी बार-बार बेसध होता हो और थोडी देर में फिर सचेत हो जाता हो ( वातजन्य अवस्मार की अपेक्षा से कुछ देरी में ). गले से कुजने का सा शब्द होता हो. भूमि पर हाथ पांव पटकता हो. नख. नयन. मुख और खचा हरे. हब्दी के समान वा ताम्बे के समान लाल: रक्त से भरे तीब, भयंकर, प्रदीस, क्रोबी रूप को देखता हो, पित्तकारक पदार्थों से रोग बढ़े और विपरीत क्रियाओं से शान्त हो. ये पित्त से उत्पन्न अपस्मार के समा हैं।। ८ ।।

चिरादपस्मरन्तं चिराच संज्ञां प्रतिलभमानं पतन्तमनतिविकृतचेष्टं ळालामुद्रमन्तं शुक्छ-नख-नयन-बद्न-त्वचं शुक्छ-गुरु-रिनग्ध-रूप-द्क्षिनं ऋष्मछानुपरायं विपरीतोपरायं ऋष्मणाऽपरमरन्तं विद्यात् ॥ ६॥

कफजन्य अपस्मार-जो रोगो देर में बेडोश होता हो और देर में डी जायत होता हो, गिरते समय जिस की चेशारें बहुत विकृत नहीं होती, मुख से खार गिरती हो. नख. आंख और खचा सफेट हो गई हो. जिसको सफेट. गढ. स्निग्ध रूप दिखाई देता हो तथा कफवर्षक वस्तुओं से जिसका रोग बढे और विपरोत वस्तओं से कम हो: उस को कफजन्य अपस्मार का रोगी समझना चाहिये॥ १॥।

समवेतसर्वेतिक्रमपरमारं सामिपातिकं विदात् , तमसाध्या इति चत्वारोऽपस्मारा व्याख्याताः ॥ १० ॥

साबिपातिक अपस्मार—जिब अरस्मार में तोनों दोषों के लक्षण मिळे रहते हैं; उस को सान्निपातिक अपस्मार समझना चाहिये। यह अवाच्य है, हस प्रकार से चार प्रकार के अरस्मार कह दिये॥ १०॥

तेवामागन्तुरजुबन्धो अवस्येव कराचित्, स उत्तरकाळपुपदे-इयते। तस्य विशेषविद्यानं यथोक्तैर्वङ्गेर्विङ्गाधिक्यमशोषळिङ्गातु-कर्ष किंचित ॥ ११ ॥

इन चार प्रकार के अपस्मार रोगों में भाग्य से कभी आगन्तुज अपस्मार का सम्बन्ध होता है। इस का विस्तार आगे चिकित्सा-स्थान में करेंगे। जिस अपस्मार में उपरोक्त ख्राणों से मिन्न लक्षण अथवा लक्षणों की अधिकता या दोषों के ख्राणों से मिन्न लक्षण दिखाई दें; उसे आगन्तुज अपस्मार समझना चाडिये॥ ११॥

सर्वमेवं हितम् । हितान्यपस्मारिभ्यस्तीक्ष्णानि चैव संशोधनान्यु-परामनानि च यथास्वं, मन्त्रादीनि चाऽऽगन्तुसंयोगे ॥ १२ ॥

चिकित्सा सूत्र—अपस्मार रोगी के लिये तीव्र संशोधन या तीव्र संशमन सब औषियां हितकारी हैं। आगन्तुच अपस्मार में मंत्र आदि का प्रयोग करना होता है॥ १२॥

तस्मिन् हि दक्षाध्वरोद्ध्वंसे देहिनां नाना दिज्ञ विद्रवतामतिसरण-सवन-धावन छङ्घनाद्यैदेहिविक्षोभणैः पुरा गुल्मोत्पत्तिरभूत्, हविष्पा-राान्मेहकुष्ठानां, भयोत्त्रासशोकैरुन्मादानां, विविधभूताद्युचिसंसर्शाद-परमाराणां, व्वरस्तु खळु महेश्वरळ्ळाटप्रभवः, तत्संतापाद्रकपित्तं, अतिव्यवायास्पुनर्नेक्षत्रराजस्य राजयक्ष्मेति ॥ १३॥

भिन्न भिन्न रोगों की उत्तिचि — प्राचीन काल में दश प्रजापति के यह का विश्वंस होने के समय सब प्राणी इचर उपर दिशाओं में भागे। इन के भागने, कूदने- तांदने आदि शरीर को विश्वोभित करने वाली चेष्टाओं से 'गुल्म' रोग की उत्यत्ति हुई। इविश्य के अधिक खाने से 'प्रमेश' और 'कुश' रोग की; मय बर और शोक से 'उन्माद' रोग की; नाना प्रकार के अपिक पदायों के स्पर्श से 'अपस्मार' रोग की उत्यत्ति हुई। ज्वर महादेव के माये से उत्यन्त हुआ है, ज्वर के सन्ताप से 'रक्तिच रोग और नखन राज चन्द्रमा ; अति कीसंग से 'राजयक्मा' रोग उत्यन्त हुआ। १३॥

अपस्मरति वातेन पिरोन च कफेन च । त्रन्निपातेन प्रस्वाख्येयस्तथाविषः ॥ १४ ॥ खाध्यांस्तु भिषजः प्राह्माः साधयन्ति समाहिताः । तीक्ष्येः संशोधनैश्रेव यथास्यं शमनैरपि ॥ १५ ॥ यदा दोषनिमित्तास्य भवस्यागन्तुरन्वयः । तदा साधारणं कर्मे प्रवदन्ति भिषण्वराः ॥ १६ ॥

साध्य और असाध्य—अपस्मार चार प्रकार का है। बातजन्य, विश्वजन्य, कफजन्य और सन्तिगतजन्य। इन में सिलपातजन्य असाध्य है। साध्य अपस्मारों को सुदिमान् वैद्य तिक्ष्ण संशोधन एवं संशमन क्रिया से अच्छा करते हैं और जिस समय दोषज और आगन्द्रज दोनों अपस्मार मिस्ने रहते हैं उस समय उत्तम वैद्य दोनों प्रकार की मिश्रित चिकित्सा करते हैं ॥१४~१६॥

> सर्वरोगविशेषझः सर्वेषिधविशेषवित्। भिषक् सर्वामयान् इन्ति न च मोहं निगच्छति॥ १७॥ इत्येतदक्षिकेनोक्तं निदानस्थानमुत्तामम्।

रोगज्ञान का फळ—सब रोगों को और सब ओप सियों को मही प्रकार से जानने वाला वैद्य सब प्रकार के रोगों को शान्त कर सकता है और कमी भी सबराता नहीं। इस प्रकार से उत्तम निदानस्थान को सम्पूर्ण रूप में कह दिया है।। १७।।

निदानार्थकरो रोगो रोगस्याप्युपङ्थयते ॥ १८ ॥
तद्याया व्वरसन्तापाद्रक्तितमुदीर्थते ।
रक्तिपत्ताञ्वरस्ताभ्यां क्षोपश्चाप्युपजायते ॥ १८ ॥
सीहाभिदृद्धया जठरं जठराच्छोथ एव च ।
अर्कोभ्यो जठरं दुःखं गुरुमश्चाप्युपजायते ॥ २० ॥
प्रतिस्यायाद्यो कावः कासारसंजायते स्वयः ।
स्वयो रोगस्य हेतुत्वे शोषस्याप्युपजायते ॥ २१ ॥

एक रोग के कारण दूवरा रोग—एक रोग दूवरे रोग का निदान अर्थात् उत्पादक कारण भी होता है। जैले—ज्वर-सन्ताप से रक्तिपत्त रोग उत्पन्न होता है। रक्तिपत्त और ज्वर से बोध रोग उत्पन्न होता है। रक्तिपत्त और ज्वर रोग ते बोध रोग उत्पन्न होता है। अर्थ रोग से बुध्यताथी उद्दर रोग तथा गुल्म रोग भी उत्पन्न हो जाता है। अर्थ रोग से बुध्यताथी उद्दर रोग तथा गुल्म रोग भी उत्पन्न हो जाता है। अर्थ रोग से बुध्यताथी उद्दर रोग तथा गुल्म रोग भी उत्पन्न हो जाता है। अर्थ रोग से बाव तथा खब रोग से दूवरे अन्य रोग या बोध ही उत्पन्न हो जाता है। १६—२१॥

ते पूर्व केवला रोगाः प्रश्वादेत्वर्थकारिणः । समयार्थकरा दृष्टास्तर्थेनेकार्थकारिणः॥ २२॥ किबिद्धि रोगो रोजस्य हेतुर्भूत्वा प्रशाम्बति । न प्रशाम्बति चाध्यन्यो हेत्वर्थं कुरुतेऽपि च ॥ २३ ॥

ये रोग प्रथम स्वयं रोग रूप होते हैं, परन्तु पीछे से बूखरे रोगों के कारण बन जाते हैं। परन्तु कई रोग दोनों कार्य करते हैं अर्थात् अपने आप रोग रूप से रहते हुए भी कारण रूप बनकर दूखरे रोगों को उत्पन्न करते हैं। कोई रोग दूखरे रोग को उत्पन्न करके स्वयं धान्त हो जाता है। परन्तु कई रोग स्वयं धान्त न होकर दुखरे रोगों के कारण बनते हैं।। २२-२३॥

> प्रयोगः शमयेद्वचाधि योऽन्यमन्यमुरीरयेत् । नासौ विशुद्धः, शुद्धस्तु शमयेद्यो न कोषयेत् ॥ २४ ॥ एवं कुच्छृतमा नृणां दश्यन्ते व्याधिसंकराः । प्रयोगापरिशृद्धस्वात्तया चान्योन्यसंभवात् ॥ २४ ॥

शुद्ध प्रयोग का ब्रह्मण — इन प्रकार से मनुष्यों में होने वाले अनेक प्रकार के कष्टसाथय रोग दिखाई पड़ते हैं। एक औषन का प्रयोग अविश्वद्ध होने से त्या एक से दूतरा रोग उत्सक होने से न्याधियों का संकर अर्थात् मिश्रक दिखाई देता है । जो प्रयोग एक रोग को शान्त करे परन्तु साथ में दूतरे रोग को उत्सन्त कर दे वह प्रयोग विश्वद्ध नहीं। शुद्ध प्रयोग तो नहीं है जो उपस्थित रोग को शान्त करदे तथा नया रोग उत्पन्न न करे। १२४-२५॥

एको हेतुरनेकस्य तथैकस्यैक एव हि ॥ २४-२५ ॥ व्याचेरेकस्य चानेको बहुनां बहुवोऽपि च ॥ २६ ॥ क्वरभ्रमप्रलापाचा दृश्यन्ते रूखहेतुजाः । रूखेणकेन चाप्येको ब्वर एवापजायते ॥ २० ॥ हेतुभिर्बहुभिश्चको ब्वरो रूखादिभिभवेत् । रूखादिभिश्वदेराचाञ्च व्याधयः संभवन्ति हि ॥ २८ ॥

कारण मेद—अनेक रोगों का एक कारण, एक रोग का एक ही कारण, एक रोग के अनेक कारण, बहुत से रोगों के बहुत से कारण भी होते हैं। जैसे— एक कक कारण से ज्वर, भ्रम, प्रकाप आदि बहुत रोग होते हैं। एक कक्ष कारण से ज्वर रूप एक ही रोग उत्पन्न होता है। रूख आदि बहुत से कारणों

> विश्व प्रकार अतिसार होग में आसीम आदि देकर स्तन्भन करने से कास मूज हो जाता है। एक समान रूप होने से प्रतिस्थाय से कास जाता है।

को छेवर प्वर एक ही रोग उत्पन्न होना है और रुख आदि बहुत से कारणों से उवर आदि अनेक रोग भी उत्पन्न होते हैं।। २६−२८ ॥

छिङ्गं चैकमनेकस्य तथैवैकस्य ठश्चयते। बहून्येकस्य च ज्याधेर्वहूनां स्युर्वहूनि च ॥ २९ ॥ विषमारस्मम्हानां छिङ्गमेकं ब्बरो मतः। ब्बरस्येकस्य चाप्येकः संतापी छिङ्गमुख्यते॥ ३० ॥ विषमारस्ममृद्धेश्च ब्बर एको निरुच्यते। छिडोरेतेब्वंरञ्वासहिकाद्याः सन्ति चाऽऽसयाः॥ ३१ ॥

ख्यण मेद—अनेक रोगों का एक लक्षण, एक रोग का एक ही क्यांण, एक रोग के बहुत से ल्याण और अनेक रोगों के बहुत से ल्याण होते हैं। जैसे—उपमा की विषमता से उत्पन्न होने वाले रोगों का ज्वर रूप एक लक्षण होता है। क्वर रोग का एक ही ल्याण सन्ताप है। विषमारम्म मूलक अनेक लक्षणों से युक्त अकेला ज्वर होता है। इसी प्रकार विषमारम्म मूलक लक्षणों से ज्वर, क्यास, हिचकी आदि अनेक रोग होते हैं। २६—३१॥

> एका शान्तिरनेकस्य तथैवैकस्य छक्ष्यते । व्याघेरेकस्य चानेका बहुनां बहुच एव च ॥ ३२ ॥ शान्तिरामाशयोत्थानां व्याघीनां छङ्गनक्रिया । व्यरस्यैकस्य चाप्येका शान्तिर्व्यक्ष्ममुख्यते ॥ ३३ ॥ तथा छच्वशनाचाश्च व्यरस्यैकस्य शान्तयः । एताश्चैव व्यरक्षासिक्कादीनां प्रशान्तयः ॥ ३४ ॥

चिकित्सा विधान—अनेक रोग एक ही चिकित्सा से शान्त होजाते हैं, एक रोग की शान्ति एक ही प्रकार से, एक रोग की शान्ति अनेक प्रकार से और अनेक रोगों की शान्ति अनेक प्रकार से भी होती हैं। जैसे आमाश्य से उत्सक होने वाले अनेक रोगों की शान्ति उपवास किया से, क्वर अकेले की शान्ति उपवास से हो जाती है। इसी प्रकार अकेले क्वर को शान्त करने के लिये कम्रु भोजन आदि अनेक उपाय हैं। कम्रु भोजन आदि अनेक उपाय क्वर, स्वास. हिचकी आदि अनेक रोगों को शान्त करते हैं। ३२-३४॥

मुखसाध्यः मुखोपायः कालेनात्पेन साध्यते । साध्यते कृष्क्रसाध्यस्तु यत्नेन महता चिरात् ॥ ३१ ॥ मुखताध्य क्षोर कृष्कुसाध्य—मुखराध्य रोग, मुखपूर्वक चिकित्सा पर योहे समय में अच्छा हो जाता है । कष्टसाध्य रोग बहुत प्रयक्ष । हैर में अच्छा होता है ॥ ३५ ॥ वाति नारोषतां ज्याधिरसाध्यो याप्यसंक्षितः।
परोऽसाध्यः क्रियाः सर्वाः प्रत्यास्येयोऽतिवर्तते ॥ ३६ ॥
नासाध्यः साध्यतां याति, साध्यो याति त्वसाध्यताम् ।
पादावचारादेवाद्वा यान्ति भावान्तरं गदाः ॥ ३० ॥
वृद्धिस्थानक्षयावस्था रोगाणागुपळक्षयेत् ।
गुस्क्षमामपि च प्राक्षां देहाप्रिवलचेतसाम् ॥ ३८ ॥
ज्याध्यवस्थाविरोषान् हि क्षात्वा क्षात्वा विचक्षणः।
तस्यां तस्यामवस्थायां तत्तच्छ्रेयः प्रपद्यते ॥ ३६ ॥

याप्य और अलाध्य —याप्य संज्ञक अलाध्य रोग कभी भी जब्र-मूल से नष्ट नहीं होते ( वे पय्य और ओषध द्वारा कुछ काछ तक दवे रहते हैं) और अलाध्य रोग सब प्रकार की चिकित्सा करने पर भी शान्त नहीं होते । अलाध्य रोग साध्य नहीं हो सकते, परन्तु साध्य रोग असाध्य नन जाते हैं। सब रोगों की चिकित्सा के जो चार पाट हैं, हन के अपचार से अथवा दैवनल के कारण रोग दूसरी स्थित ( असाध्य अवस्था ) में पहुंच जाते हैं। बुद्धिमान वैद्य को उचित है कि दोष की हृद्धि, स्थान और खय की परीक्षा मली प्रकार करें। रोगों के शरीर, जाठरामि, नल और चिचलुत्ति का सुक्मता से जान मात करें। रोग की विशेष अनस्थाओं को मली प्रकार पूर्ण रूप से समझ कर उस प्रकार से शान्तिकारक चिकित्सा करने पर सुख ( धर्म, अर्थ, काम और मोखरूपी चारों पुरुषार्थ ) प्राप्त होते हैं॥ ३६–३९॥

प्रायस्तिर्यमाता दोषाः क्लेशयन्त्यातुराँश्चिरम् । तेषु न त्वरया क्र्योदेहाग्नि-बळ-विकियाम् ॥ ४० ॥ प्रयोगैः क्षपयेद्वा तान् सुखं वा कोष्ठमानयेत् । क्चात्वा कोष्ठप्रपन्नास्तान् यथास्वं तं हरेद् बुघः ॥ ४१ ॥ क्चानार्थं यानि चोकानि न्याधिळिङ्गानि संप्रहे । न्याधयस्ते तदात्वे तु ळिङ्गानीष्टानि नाऽऽमयाः ॥ ४२ ॥

प्रायः वात आदि दोष कुमार्ग में जाकर रोगियों को बहुत समय तक पीढ़ित करते हैं। ऐसे स्थानों में धीवता से काम नहीं छेना चाहिये। अपितु रोगों के बारीर और अम्मिन्ड को जानकर औषध-प्रयोग द्वारा दोषों को चीरे चीरे कम क्षकरना चाहिये। अपेय दोषों को कोष्ठ-स्थान में बाना चाहिये। और जब दोष जाय तब योग्य रीति से बाहर निकाल देने चाहिये। रोगों के किये जो कक्षण संदोप में कहें हैं. उन को एक स्वतन्त्र रोग

समझना चाहिये। परन्तु जिल स्थान पर दूतरे रोगों का श्वान कराया गया है यहां पर इन कक्षणों को कक्षण ही समझना चाहिये॥ ४०-४२॥

> विकाराः प्रकृतिश्चेव द्वयं सर्वं समासतः । तद्भेतुवशगं द्वेतोरभावान प्रवर्तते ॥ ४३ ॥

विकार और प्रकृति इन दो अवस्थाओं का जो वर्णन किया है ये दोनों ही कारण के अधीन है। कारण के अभाव से इन दोनों में से एक भी नहीं रह सकता । । ४३॥

तत्र रछोकाः—देववः पूर्वेरूपाणि रूपाण्युपशयस्तथा । संप्राप्तिः पूर्वेग्रुत्पत्तिः सूत्रमात्रं चिकित्सितम् ॥ ४४ ॥ ब्बरादीनां विकाराणामष्टानां साध्यता न च । प्रथगेकैकराक्षोक्ता हेतुलिङ्गोपशान्तयः ॥ ४४ ॥ देतुपर्यायनामानि ज्याधीनां लक्षणस्य च । निदानस्थानमेतावस्समद्देणोपदिश्यते ॥ ४६ ॥ इति ।

इस निदान स्थान में ज्वर आदि आठ रोगों के हेतु, पूर्वस्त, रूप, उपधान, सम्प्राप्ति, पूर्वोत्पत्ति, चिकित्सा सूत्र, साध्यता और अशाध्यता, इन का वर्णन किया है। हेतु, किंग, उपध्यत, व्यापि, सक्षण और हेतु के पन्योयवाची शब्द ये सब विषय संक्षेप में कह दिये हैं॥ ४४-४६॥

> इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिशंसकृते निदानस्थानेऽ-पस्मारनिदानं नामाष्टमोऽप्यायः । इति निदानस्थानं संपूर्णम् ।

कितानस्थान में प्रधानमूत ज्वर आदि का ज्ञान कराने के किये अवि-पाक, अविच आदि को रोग कहे गये हैं, उनको स्वतंत्र अवस्था में उत्सन्तः होने पर रोग ही जानने चाहिये और जब स्वरादि के कारण ये उत्सन्त होते हैं जब, कक्षण ही हैं। स्पोंकि आधुर्वेद में स्वतन्त्र अपनी चिकित्सा से जान्त. ही शोग कहा चांता है।

# विमानस्थानम्

## प्रथमोऽष्यायः ।

### श्रयातो रसविमानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इस के बाद 'रस-विमान' का व्यास्त्रान करेंगे जैसा भगवान् आत्रेय ने कहा था ॥१-२॥

ष्ट्रस्त खु व्याचीनां निमित्त-पूर्वेक्द-रूपोपशय-संख्या-प्राधान्यविधि-विकत्य-वळ-काळ-विशेषानतुत्रविद्यानन्तरं रस-द्रव्य-दोष-विकार-भेषज-देश-काळ-वळ-शरीराहार-सार-सारम्य-सस्व-प्रकृति-वयसां मान-मबहितमनसा यथावज्ज्ञेयं भवति भिषजा, रसादिमानज्ञानायत्त्वात् क्रियायाः। न समानज्ञो रसदोषादीनां भिषक् ज्याधिनिशहसमर्थो भवति। तस्मात्रसादिमानज्ञानार्थं विमानस्थानसुष्देश्यामोऽग्निवेश ! ॥ ३ ॥

विमान-स्थान का प्रयोजन—विकित्सा में सफलता चाहने वाले वैद्य को चाहिये कि सब से प्रथम रोगों का निदान, पूर्वरूप, रूर, उपध्य, संस्था, प्राचान्य, विभि, विकहर (मेद), बल, काल, विशेष (संस्था अदि पांच, संयाप्ति के मेद) को मली प्रकार जानकर, अनन्तर सावधान मन होकर मधुर आदि रस, द्रव्य (मेषज द्रव्य), वात आदि दोष, विकार, देश (भूमि और रोगी), काल (नित्य और आविश्यक), बल, धरीर, सार (त्वर्य, रक्त, ओज आदि), आहार (भोजन), साल्य (आंकसाल्य), सरव (मन), प्रकृति (बात-आदि), वय (काल के प्रमाण की अपेबा से बाल्यावस्था आदि) आदि की रोगा में मली प्रकार परीक्षा करें, क्योंकि विकित्सा-किया का आधार रसादि ज्ञान ही है। इस लिये रसादि का ज्ञान मली प्रकार करना चाहिये। रसादि को न ज्ञानने वाला वैद्य रोगों को रोकने और उन की चिकित्सा में सफल नहीं हो सकता। इसलिये हे अमिनेश रसादि ज्ञान के लिये विमान-

तत्राऽऽदौ रस-द्रज्य-दोष-विकार-प्रमानाम् वस्यामः ॥ ४ ॥ इन में वद हे प्रयम मधुर आदि रस, मेषच द्रव्य, बात आदि दोष और विकार और इन के प्रमानों को कहेंगे ॥ ४ ॥

रसास्तावत् षट् मधुराग्छ छवण-कटुःतिक्त-कवायाः। ते सम्यगुपयुज्य-मानाः शरीरं यापयन्ति, मिथ्योपयुष्यमानास्तु खलु दोषप्रकोपनायो-पकस्पयन्ति॥ १॥

रस छः हैं, मधुर, अस्क, ध्वण, कद्द, तिक और कवाय। इन का यदि मुखी प्रकार उपयोग किया जाय तो ये धरीर को स्वस्थ अवस्था में रखते हैं और यदि अन्यथा अर्थात् अन्यथा रूप में सेवन किये जावे तो वातादि दोषों को प्रकुपित करके रोगों को उत्पन्न करते हैं ॥ ५ ॥

दोषाः पुनस्तयो वात-पित्त-स्रेध्माणः । ते प्रकृतिसूताः शरीरोपकारका भवन्ति, विकृतिमापन्नास्तु खळु नानाविधैविकारैः शरीरसुपता-पयन्ति ॥ ६॥

दोष तीन हैं। वात, पित्त और कफ। ये तीनों दोष अपनी प्रकृति अर्थात् समान अवस्था में रहकर शरीर के उपकारक होते हैं और ये ही दोष विषम रूप में विकृत होकर शरीर को नानाप्रकार के रोगों से पीड़ित्त करते हैं॥ ६॥

तत्र दोषमेकैकं त्रयक्षयो रसा जनयन्ति, त्रयक्षयञ्चोपशमयन्ति । तद्यथा कटुतिककषाया वातं जनयन्ति, मधुराग्छ्छवणास्त्वेनं शम-यन्ति । कटुकाम्छ्छवणाः पित्तं जनयन्ति, मधुरतिककषायास्त्वेनं शमयन्ति । मधुराग्छ्छवणाः ऋष्माणं जनयन्ति, कटुतिककषाया-स्त्वेनं शमयन्ति ॥ ७॥

रखें के प्रमाय—दोषों का शमन करना और दोषों को कुपित करना यह रखें का ही प्रमाय है। इन में तीन तीन रख एक एक दोष को उत्पन्न करते हैं और तीन तीन रख एक एक दोष को शान्त करते हैं। जैसे—कह, तिक और कषाय थे तीन रख वासु को उत्पन्न करते हैं। मधुर, अम्छ और कषण ये तीन रख वासु का शमन करते हैं। कह, अम्छ और कषण ये तीन रख पित्त को उत्पन्न करते हैं। मधुर, तिक और कषाय ये तीन रख पित्त का शमन करते हैं। मधुर, अम्छ और कषण ये तीन रख कक को उत्पन्न करते हैं और कह, तिक और कषाय ये तीन रख कक को शमन करते हैं॥ ॥॥

रसदोषसन्निपाते तु ये रसा येदोंपेः समानगुणाः समा विष्ठा वा भवन्ति ते तानभिवर्धयन्ति, विपरीतगुणास्तु । भृषिष्ठा वा शमकःत्वश्यस्यमानाः—इत्येतद्-ज्ववस्थाहेतोः पर्त्वस्थाहे इयते रसानां परस्परेणासंस्रष्टानां, त्रित्वं च दोषाणाम् । संसर्गाविकत्य-विस्तरो क्षेषामपरिसंस्थेयो भवति, विकल्पभेदापरिसंस्थेयत्वात् ॥ = ॥

रस और दोषों के सिन्तपात होने पर जो जो रस दोषों के समान गुण आके तथा समान स्वभाव के होते हैं वे उन दोषों को बदाते हैं, विशेषतः जब ये रस नित्य प्रति निरन्तर सेवन किये जाते हैं। इसी प्रकार जो रस जिन दोषों के साथ विपरीत गुण और विपरीत स्वभाव वाले होते हैं वे सेवन करने पर उन दोषों को शमन करते हैं। इस सामान्य और विपर्थय के कारण जो इदि और हास का नियम है उस की दिष्ट से परस्पर न मिले हुए रस छः तथा परस्पर न मिले हुए रोष तीन हैं। इन्हीं में यह उपरोक्त व्यवस्था संभव है। इन के पारस्परिक संस्पं में यह संभव नहीं, क्योंकि इन रसो और दोषों का परस्पर संयोग होने से वे असंस्य हो जाते हैं। क्योंकि विकल्पों के मेद असंस्य हैं। इन्हों में यह संस्य होंग इन्हों के सेद असंस्य हैं। इन्हों में यह स्वांकि हम रसो और दोषों का परस्पर संयोग होने से वे असंस्य हो जाते हैं। क्योंकि विकल्पों के मेद असंस्य हैं। इन्हों हम हमें हम रसे सिंह स्वांकि हम रसो अस्थ हो जाते हैं।

तन्न खल्बनेकररेषु द्रव्येष्वनेकदोषात्मकेषु च विकारेषु रस-दोषप्रभावमेकैकत्वेनाभिसमीक्ष्य ततो द्रव्यनिकारयोः प्रभावतत्त्वं व्यव-स्येत्।

इन में अनेक रखवाळे द्रव्यों में और अनेक दोषों को प्रारम्भ करने वाले विकारों में रख प्रमाव और दोषों के प्रमाव को पृथक् पृथक् रूप से देखकर, रखिकार द्रव्य-विकार के प्रमाव का निश्चय करे। अर्थात् जहां पर एक रख और एक ही दोष हो वहां पर रख और दोष के प्रमाव से द्रव्य-विकार के प्रमाव का ज्ञान हो ही जाता है। परन्तु जहां पर अनेक रख और अनेक दोष मिळे हों वहां पर भी छः रखों और तीन दोषों के प्रमाव का निश्चय कर लेना चाहिये।

नरवेषं खळु सर्वत्र। न हि विकृति-विषम-समवेतानां नानात्मकानां

 रस का विकृति-समवाय जेंसे मधुर भात में। मधुर रस स्वभाव से स्नेहकारी और वृष्य है, परन्तु द्रव्य के विकार रूप भात में वह मधुरता वह गुण नहीं करती। भात रिनम्ब और वृष्य नहीं है।

रसों का विषम समवाय अर्थात् विषम मेळ जैसे तिळ में क्षाय, कडू, तिक और मधुर चार रस मिले हैं। यदि वे बिना मात्रा के मिले न होते तो तिळ मी ा और स्होमा को हरने बाका वा त्रिदोध-हारी होता, परन्तु तिळ में रसों का अर्थात् विषम रूप से मेळ है। अतः वह वैसा नहीं है, प्रस्तुत कि में रसों का ह को उर्धन्त करता है। पदार्थों में कहीं तो ये रस अपना ठीकर

ब्रुव्याणां परस्परेण चोपहतानामन्येश्च विकल्पनैर्विकल्पियानामवयवम् भावानुमानेन समुदायप्रभावतत्त्वमध्यवसातुं शक्यं । तथायुक्ते हि समुदायप्रभावतत्त्वमेवोपळ्य ततो रस-द्रव्य-विकार-प्रभाव-तत्त्वं नेवोपळ्य ततो रस-द्रव्य-विकार-प्रभाव-तत्त्वं व्यवस्थेत् ॥ १॥

परन्तु इस प्रकार सब स्थानों पर जाना नहीं जा सकता। क्योंकि द्रव्य सम्पूर्ण विकृति भाव से और असमान परिमाण में परस्पर मिलते। इस मिलनेके समय एक द्रव्य के द्वारा दूसरा द्रव्य नष्ट हो जाता है। इसी प्रकार नाना रूपमें भी द्रव्य बदल जाता है। इन अवस्थाओं में अंशांध विकल्पना द्वारा प्रत्येक अंद्य का प्रभाव अनुमान द्वारा जानकर उससे सम्पूर्ण समुदाय रूप द्रव्य का प्रभाव जानना असम्भव है। इस अवस्था में सम्पूर्ण द्रव्य का सम्पूर्ण प्रभाव जानना चाहिये।। इस

वस्माद्रसप्रभावतश्च द्रव्यप्रभावतश्च दोषप्रभावतश्च विकारप्रभाव-तश्च तस्व मुपदेक्ष्यामः—तत्रंप रस-द्रव्य-दोष-विकार-प्रभाव वपदिष्टो भवति ॥ १०॥

इसिंख विकित्सा में रस-प्रभाव, द्रव्य-प्रभाव, दोष प्रभाव और विकार-प्रभाव इन चारों की अपेक्षा है। इससे उन चारो प्रकार के प्रभावों का यथार्थ उपदेश करेंगे। रसों और द्रव्यों का वात, यिच और कफ इन दोषों को कुषित और शान्त करने का प्रभाव रसनिक्षण अध्याय में कह दिया।। १०॥

द्रव्यप्रभावं पुनरुपदेक्ष्यामः—तैल्लखपिमैधूनि बात-पित्त-रुकेन्म-प्रश्न-मनाथानि द्रव्याणि भवन्ति । तत्र तलं स्तेहीष्ण्यगौरवापपन्नत्वाद्वातं जयति सतत्तमध्यस्यमानम् । वातो हि रौक्ष्यशैत्यज्ञाघवोषपन्नो विरुद्ध-गुणो भवति, विरुद्धगुणसन्निपाते हि भूयसाऽल्पमवजीयते, तस्मा-

एक ही पदार्थ के नाना कर बन जाने से भी उनके गुणों में मेद आता है। रसें और दोवों का दो प्रकार का समवाय अर्थात् मेल होता है। (१) प्रकृतिके अञ्चक्त (१) प्रकृति के अनुनृक्त । जहां नाना रस मिलकर भी प्रकृति के गुणों का नाश नहीं करते वैसा मेल 'प्रकृति-सम-समवाय' कहाता है। जहां वे विकृति होकर मूळ पदार्थ के गुणों का नाश कर देते हैं, वहां 'विकृति-विषम-समवाय' कहाता है, स्पोंकि वहां विकृति हो जाने से विषम अर्थात् प्रकृति के रसें का विपरीत मेल होता है।

फक उत्पन्न करते हें और कहीं नहीं करते, इसी से उनके सम-समयाय या विषम-समयाय का अनुमान किया जाता है।

चैळं वातं जयित सततमध्यस्यमानम् । सिर्पः सल्वेवमेव पित्तं जयितं, माधुर्याच्छेत्यान्मन्द्वीर्यत्वावः, पित्तं द्यमधुरमुष्णं तीक्ष्णं च । मधु च रुळेष्माणं जयितं, रोक्ष्यारोक्ष्ण्यात् कषायत्वाच । रुळेष्मा हि स्निग्यो मन्दो मधुरख्र ॥ ११ ॥

द्रव्य के प्रभाव का अब उपदेश करते हैं। तेल बायु को, धी पित्त को और मधु कफ को धान्त करने वाले द्रव्य हैं। इन में तेल, रनेह, उष्ण और गुद्द होने के कारण निरन्तर सेवन करने से वायु को धान्त करता है। क्योंकि वायु, रूख, श्रीत और लघु होने से तेल से विपरीत गुण वाका है। दो विरोषी गुणों के मिश्रण में जो गुण अधिक बलवान् हाता है वह निर्वल को जीत लेता है। हसी प्रकार भी भी पित्त को जीतता है, धी, मधुर, श्रीत एवं मन्दवीर्य है और पित्त अमधुर (कड़ु, अस्क), उष्ण और तीक्षण है। वह भी विपरीत गुण होने से पित्त को जीतता है। मधु कफ को जीतता (श्रमन) करता है। मधु कफ को जीतता (श्रमन) करता है। मधु कफ को जीतता (श्रमन) करता है। मधु कफ से विपरीत गुण वाला है।। कफ स्निन्ध, मन्द और मधुर है, इसलिये मधु कफ से विपरीत गुण वाला है।।।।।

यश्चान्यद्पि किंचिद् द्रडयमेवं वातपित्तकफेडयो गुणतो विपरीतं विरुद्धं तथैताञ्जयत्यक्रयस्यमानम् ॥ १२ ॥

इसी प्रकार अन्य जो कोई द्रव्य गुणों में वात, पित, कफ से विषयीत गुण-बाला होता है, वह निरन्तर सेवन करने से वात, पित्त और कफ को धान्त करता है ॥ १२ ॥

अथ खळू त्रीणि द्रव्याणि नात्युपयुक्तीताधिकमन्येश्रयो द्रव्येश्यः। तच्या विष्यक्रीः, झारं, छवणमिति ॥ १३॥

इन निम्न-लिखित तीन द्रव्यों को अन्य द्रव्यों की अपेखा अधिक सेवन नहीं करे। १. पिपली, २. खार और ३. खवण ॥ १३ ॥

पिष्पत्यो हि कडुकाः सत्यो मधुरिवपाका गुर्व्यो नात्यर्थं स्निग्वो-ष्णाः भक्छेदिन्यो भेषजाभिमताश्च । ताः सद्यः शुभागुमकारिण्यो मवन्ति, आपातमद्राः प्रयोगसमसाद्गुण्यात्, दोषसं नयानुबन्धाः । सत्तत्रभुषयुक्यमाना हि गुरुप्रकडिदित्वाच्छ्छेडमाणमुद्दक्छेशयन्ति, औष्ण्या-रिपत्तं, नच वातप्रशमनायोपकल्पन्ते, अल्पस्नेहोष्णमावात्, योगवाहि-न्यस्तु स्रकु भवन्ति । तस्मारिपप्यक्षीनीत्युपगुञ्जीत ॥ १४ ॥

( शुष्क पिप्पळी ) कदुरस की होकर भी विपाक में मधुर, गुढ़, न न अधिक उष्ण, शरीर के धातुओं को क्रिक करने ( गढ़ाने ) बाड़ी है, ओषि क्य से ठीक भी है, तो भी छोड़ ही छुम-अग्रुम फड़ को दिखाने वाली हैं। सम्यक् प्रयोग करने में पूर्ण क्य में गुणकारी और ठीक तरह प्रयोग न करने पर दोव का संचय करने वाली होती है। क्योंकि पिप्पली का निरन्तर उपयोग करने से यह भारी तथा क्लोद उत्पन्न करने वाली होने के कारण कफ को कुपित करती है। उष्ण होने से पित्त को कुपित करती है। यह विपरीत गुण होने पर भी वायु का शमन नहीं करती। क्योंकि इन में स्नेह और उष्णगुण न्यून रहता है। पिप्पली योगवाही है अर्थात् जिस द्रव्य के समान कर्म करने वाली होती है। इसीलिये क्यर, गुल्म, कुछ आदि में इस का उपयोग है। इसीलिये विप्यली का अधिक उपयोग नहीं करना चाहिये। (विप्यली का भोजनादि में अति प्रयोग हानिकारक है, रसायन में नहीं)॥ १४ ॥

क्षारः पुनरौष्ण्यतेकृण्यलावनोपपन्नः क्लेद्यत्यादो पश्चादुपरो षयति । स पचन-दहन-भेदनार्थसुपयुज्यते । सोऽतिप्रयुज्यमानः केशा-श्चिद्वरयपुरुत्योपघातकरः संपद्यते । ये होनं प्राम-नगर-निगम-जनपदाः सततसुपयुद्धते तेऽप्यान्ध्य-पाण्ट्य-खालित्य-पालित्य-भाजो हृदयापकितं-नश्च भवन्ति, तद्यथा प्राच्याश्चीनाश्च । तस्मात्क्षारं नात्युपयुद्धीत ॥१५॥

खार, उष्ण, तीक्ष्ण और लवण रस से युक्त होते हैं। ये खार पहिले तो धरीर को क्लिन्न करते हैं और पीछे से युक्त करते हैं। घोफ आदि धंपात या पिण्डत हुए दांवों को जलाता है, पकाता है और फोइता है। इसिल्ये पकाने, जलाने और फोइने के लिये इस का उपयोग किया जाताहै। यही खार यदि अधिक मात्रा में सेवन किया जाये तो केश (बाल), आंख, इदय और पुरुषत्व को नाश करता है। इसिल्य जिस माम, नगर, बस्ती मान्त वा देश के लोग इस का अधिक उपयोग करते हैं वे अन्ते, नपुंसक, बार्लो का गिरने (गंज) या पक्ते (पलित) और हुदय के रोग से विशेष रूप से पीहित होते हैं। जैसे—मान्य (कामरूप) देश के और चीनो। इसिल्ये खार का अधिक उपयोग नहीं करना चाहिये।।१५॥

छवणं पुनरीष्ण्यतैष्ट्ण्योपपनमनित्युर्वनितिस्त्ययुपक्रीदि विसंस-नसमर्थमभद्रत्यरुषिकरं आपातमद्रं प्रयोगसमद्राद्गुण्यात्, दोषसंच-यातुबन्धं, तद्रोचनपाचनोपक्छेदनिक्संसनार्थमुप्युक्यते । तद्स्यर्थमुप्-युज्यमानं ग्रानि-शैषिल्य-दोर्वन्यामिनिर्द्वत्तिकरं शरीरस्य सेनद् माम-नयर-विनम-सनपदाः सतत्रसुप्युक्षते, ते भूषिष्ठं शिषक-मास-शोणिता अपरिक्षेत्रसङ्ख्य मबन्ति। तथाया बाह्याक-सौरा-ष्ट्रिक-मेन्यव-सौर्वारकाः, ते हि पयसाऽपि सदा छवणमरनन्ति, येऽपीह भूमेरत्यूवरा देशास्तेन्वौषधिबीबद्धनस्पतिवानस्पत्या न जायन्तेऽस्पते बसो वा भवन्ति छवणोपहतत्वात्। तस्माञ्जवणं नात्युपयुक्षोतः। ये झतिख-वणसास्याः पुरुवास्तेवामपि खालित्येन्द्रलुप्तपालित्यानि तथा वलव्यक्षा-काले भवन्ति ॥ १६॥

खबण, उष्ण एवं तीक्षण दोनों गुणों से युक्त है, न तो बहुत गुर और न बहुत स्निग्ध होता है। क्लिन्न करने वाला, विसंतन ( बहाने की ) शक्ति बाला, भोजन में उचि पैदा करने वाला, भली प्रकार उपयोग करने पर सम्पूर्ण रूप में कल्याणकारी है, ठीक प्रकार से न बरतने से दोधों को कुपित करने बाला होता है। इस का उपयोग उचि पैदा करने में, पाचन के लिये. क्लिन्न करने के लिये और विसंतन के लिये प्रयुक्त होता है। इस का उपयोग बहुत अधिक मात्रा में करने से शरीर में ग्लान, शियलता और दुर्वलता उरम्ल होती है। जिस माम, नगर, प्रान्त वा देश के न्यक्ति इस का निरन्तर उपयोग करते हैं, उन को ग्लानि बहुत रहती है और उन के उधिर, स्नायु और मंत्र शियल हो जाते हैं। वे निर्वल होने से क्लांग सहने में असमर्थ रहते हैं। जैसे—बाह्नीक ( बल्ल ), सौराष्ट्रिक ( गुजराती, काठियावाड़ी ), सैन्यन ( सिन्धु देशी ) और सौबीर देश के लोग। ये लोग दूव के साथ भी लवण लाते हैं।

उघर मूमियों में ओगिथ (फलवालो), लता, वनस्पति, फल-पुष्पबाले चुख उत्पन्न नहीं होते। यदि होते हैं तो वे अल्पवल होते हैं। नमक ही हन की छाक्ति को मार देता है, हसिल्ये नमक का अधिक उपयाग नहीं करना चाहिये।

इस के अतिरिक्त जिन का छवण बहुत अनुकूछ पड़ता है उन के बाछ श्रीझ गिर जाते हैं, जल्दी सफेद हो जाते हैं, इन्द्रलुप्त का रोग हो जाता है और युवावस्था में ही चेहरे पर झुरियां पड़ जाती हैं॥ १६॥

तस्मात्तेषां तत्सात्स्यतः क्रमेगायगमनं श्रेयः; सात्स्यमपि हि क्रमे-गोपनिवर्त्यमानमदोषमलपदोषं वा भवति ॥ १०॥

इसलिये इन पुरुषों को 'न वेमान्वारणीय' (सूत्र० ७) अध्याय में बतळाये हुए क्रम से नमक के इस प्रकार सारुष (अतुक्कता ) से प्रयक् होना ही कल्या क्षणकारी है, क्योंकि ऐसे सारुप से क्रमपूर्वक हटना दोषरहित अथवा बोहे दोष-

ूं नाम तद् यदात्मन्युपरोते । स्रात्म्यार्थो सुपशसार्थः ॥

वालय — उस को कहते हैं कि जो अपनी देह के क्रिये मुखकारक या अनुकुक होता है। क्योंकि 'वालय' का अर्थ 'उपचाय' है।

तत् त्रिविधं-प्रवराषरमध्यविभागेन । सप्तविधं च रसैकैक्लेन, सर्वरसोपयोगाध ॥ १८ ॥

तत्र सर्वरसं प्रवरं, अवरमेकरसं, मध्यमं तु प्रवरावरमध्यस्यम् । तत्रावरमध्याध्यां साल्याध्यां क्रमेण प्रवरमुपपावयेत्सालयम् । सर्वरस-मपि च द्रव्यं साल्यमुपपन्नं प्रकृत्याशुपयोक्त्रृष्टमानि सर्वाण्याहारविधि-विशेषायतनान्यभिसमीक्ष्य हितमेवानुकथ्येत ॥ १८ ॥

सास्य के मेद—यह साल्य तीन प्रकार का है। (१) प्रवर (१) मध्यम और (१) अवर। अथवा सात प्रकार का है। जैसे एक एक रख से छः प्रकार का और सब रखों के उपयोग से सात प्रकार का है। इन सातों में सब रखों का साल्य 'प्रवर' है। 'एक रस का साल्य 'अवर' निकुष्ट है। प्रवर और अवर के मध्य में स्थित साल्य को 'मध्यम' कहते हैं। इन में अवर और मध्यम साल्य को कमशः प्रवर साल्य में परिवर्तित करने का प्रयत्न करना चाहिये। सब रखों का साल्य होने पर भी अर्थात् आहार-विधि के विशेष उपयोक्ता और प्रकृति आदि सब प्रकार के आठों अंगों को देखकर हितकारक पदार्थों का सेवन करना चाहिये॥ १८—१९॥

तत्र स्रत्विमान्यष्टाबाहारविधिविशेषायतनानि भवन्ति । तद्यथा प्रकृति-करण-संयोग-राशि-देश-काळोपयोग-संस्थोपयोकन्नष्टमानि भवन्ति ॥२०॥

आहार-विधि—ये निम्नल्थित आठ वार्ते आहार विधि में विशेष कारण या उसके अंग होती हैं। (१) प्रकृति, (२) करण, (३) संयोग, (४) राशि, (५) देश, (६) कारू, (७) उपयोग-संस्था और (८) उपयोक्ता॥ २०॥

तत्र प्रकृतिरुच्यते । स्वभाषो यः स पुनराहारौषषद्रव्याणां स्वाभा-विको गुर्बादिगुणयोगः । तद्यथा—माषमुद्गयोः, भूकरैणयोख ॥२१॥

उन में से प्रकृति का वर्णन करते हैं—(१) प्रकृतिस्वभाव को कहते हैं। आहार-द्रव्य और औषध-द्रव्यों में जो गुढ़, ख्यु आदि गुष स्वभाव से रहते हैं उन का नाम प्रकृति है। जैसे साथ (उड़द) और खूकर के मांस स्वभाव से ही गुढ़ हैं और मूंग तथा हरिण के मांस स्वभाव से शे ख्यु होते हैं॥ २१॥ करणं पुनः स्वाभाविकानां द्रव्याणामभिसंस्कारः, संस्कारो हि\_

१.करीब सब रस के पदार्थ खाती है, इक्ष्टिये इस का मान् निर्दोष माना है। गुणान्तराधानमुख्यते । ते गुणाञ्च वोयान्निर्मानकर्वज्ञीयमन्यनदेशः काळवरोन भावनादिभिः काळपकर्षमाजनादिभिज्ञाऽऽधीयन्ते ॥२२॥

(२) करण—स्वाभाषिक द्रव्यों के संस्कार का नाम 'करण' है। स्था-मायिक गुण से मिन्न दूसरे गुण को उत्पन्न कर देने का नाम 'संस्कार' है। वे गुण जल, अग्नि के संयोग से, शौच ( घोने आदि से ), मन्यन ( विकोने से ), देश, काट और स्वरस आदि की भावना से, समय को अधिकता से, ( पात्र आदि की मिन्नता से ), उत्पन्न कर दिये जाते हैं।

बिलोने पर दही के गुण भिन्न हो जाते हैं। दूच को मिही के बर्सन और लोहे के बर्सन में पकाने पर उसके स्वाद में अन्तर आ जाता है॥ २२॥

संयोगस्तु द्वयोर्षेहुना द्रव्याणा संहतीमावः, स विशेषमारमते बन्नेकैकशो द्रव्याण्यारमन्ते। तद्यथा मधुसर्पिषोः, मधुमत्स्यपयसा च संयोगः॥ २३॥

(३) संयोग—दो या दो से अधिक पदार्थों का मिलना 'संयोग' कहाता है। संयोग विशेष कार्य उत्पन्न करता है जब कि अहेला २ द्रव्य वह कार्य उत्पन्न नहीं करता। जैसे, मधु और घो का समान मात्रा में संयोग मारक है, १ यक् पृथक् नहीं। इसी प्रकार मछली और दूध का संयोग कुछ रोग को उत्पन्न करता है, पृथक् पृथक् नहीं॥ २३॥

राशिस्तु सर्वप्रहपरिष्रहो, मात्रामात्राफळविनिश्चयार्थः प्रकृतः । तत्र सर्वस्याऽऽहारस्य प्रमाणप्रहणमेकपिण्डेन सर्वष्रहः । परिषद्श्चपुनः प्रमाणप्रहणमेककरवेनाऽऽहारद्रन्याणाम् । सर्वस्य हि प्रहः सर्वप्रहः । सर्वतश्च प्रहः परिप्रह उच्यते ॥ २४ ॥

(४) राधि—दो प्रकार की होती है। (१) सर्वग्रह और (२) परिग्रह। राधि का प्रयोजन मात्रा और अमात्रा अर्थात् कम या अधिक मात्रा में भोजन या औषक के छेने से उत्पन्न अच्छे या सुरे परिणाम का निश्चय करना है। सम्पूर्ण आहार को एक पिड की मात्रा में प्रहण करने का नाम 'सर्वग्रह' है। आहार द्रव्यों को एक एक करके नियत प्रमाण में

१. पानी से बार बार घोने पर पदार्थ के गुण बदल जाते हैं। यथा— 'क्षुणीतः, प्रश्नुतः, स्विन्नः, संतप्तश्रीदनो लघुः।' मथने से—दिष कोय करती है, [ मथने पर स्तेह होने पर भी कोयष्न है। पात्र में—चांदी के पात्र में दही, [ के प्रत्न में पानी रखना उत्तम है। बाल के कारण पन्द्रह दिन के पीछे या हे पिये। देखमें—राख के देर में रक्खे।

प्रहम करने का नाम 'परिमद्द' है। सम मोज्य पदायों के समुदाय कर में एक साथ मिलाकर उस में से ग्रहण करना 'सर्वग्रह' है और सब में से प्रस्थेक से पृथक् पृथक् ग्रहण करना 'परिमद' है। (आहार मात्रा—अग्नि और आहार-इस्य की अपेखा करती है। इसलिये अग्निबल की अपेखा से सर्वग्रह' और इस्य की अपेखा से परिमद समझना चाहिये)॥ २४॥

देशः नुनः स्थानं द्रव्याणामुत्पत्तिप्रचारौ देशसात्म्यं चाऽऽचष्टे ॥ २५॥ (५) देश का अर्थ है स्थान । यह स्थान (स्थावर और जंगम ) द्रव्यां की उत्पत्ति से जीसे—हिमालय में उत्पत्ति से जैसे—हिमालय में उत्पत्त अन्तादि गुरु और मह में लघु होता है। प्रचार से जैसे—हिमालय में उत्पत्त अन्तादि गुरु और मह में लघु होता है। प्रचार से जैसे—लघु पदार्थ खाने वाले, मह भूमि में विचरने वाले, बहुत फिद्धने वाले प्राणियों का मांस लघु होता है, अन्यों का गुरु । देशसालय जैसे अत्य देश में उष्ण, रूख और महभूमि में शीत हिनग्र पदार्थ हित हारी हैं ॥ २५॥

कालो हि नित्यगञ्च।ऽऽवस्थिकञ्च । तत्र।ऽऽवस्थिको विकारमपेक्षते, नित्यगस्तु खल्बुतुसारस्यापेक्षः ॥ २६ ॥

(६) काल दो प्रकार का है। नित्यग और आवस्थिक। रोगी की अवस्थानुरूप इन में आवस्थिक-काल विकार को अपेक्षा करता है। नित्यग काल ऋतु, साल्य, शीत, ठण्ण, वर्षा आदि की अपेक्षा करता है॥ २६॥

खपयोगसंस्था तु उपयोगनियमः, स जीर्णलक्षणापेक्षः ॥ २० ॥

(७) उपयोग-संस्था—उपयोग-व्यवस्था या उपयोग-नियम को उपयोग-संस्था कहते हैं। यह भोजन के पचने की अपेखा करता है। 'जीर्णेंऽस्नीयात्' यह आगे कहेंगे॥ २०॥

उपयोक्ता पुनः यस्तमाहारमृपयुङ्क्ते यदायत्तमोकसात्स्यम् ॥ २८ ॥ (८) उपयोक्ता—जो उस श्राहार का उपयोग करता है, उस मोका को

'उपयोक्ता' कहते हैं । जिस के अधीन अभ्यास-सात्म्य है ॥ २८ ॥

इत्यष्टाबाहारविधिविशेषायतनानि भवन्ति । एषा विशेषाः शुभाशुभफळपदाः परस्परोपकारका भवन्ति, तान् बुसुत्सेत । बुद्धवा च हितेष्द्रोव स्यात्, न च मोहात्प्रमादाद्वा प्रियमहितमछुत्वोदकपुर पसेन्यं किञ्चिदाहरजातमन्यद्वा ॥ २६ ॥

१ सर्वम्रह्-एक मनुष्य का भोजन आठ छटांक होना चाहिये। परिम्रह्-चावक, दो छटांक, आया-५ छटांक, दाळ एक छटांक, साक-एक प्रकार से आठ छटांक।

इस प्रकार से आहार विधि के विशेष आठ आयदान कह दिने हैं। ये प्रकृति आदि आठों आयतन श्रुम और अशुम फल (स्वास्थ्य एवं अस्वास्थ्य ) को उत्यन्न करने में परस्पर एक दूसरे के सहायक होते हैं। इस किये नैवा हन को भी जाने। इन में जो सम-चातुओं को प्रकृति में रक्खें और विषम धातुओं को समान करें उन को जानकर हितकारक का सेवन करें! मोह, अज्ञान अथवा लापरवाही से आपातिषय (सेवन के समय अतिथिय), परन्तु उत्तरकाल में परिणाम में दुःख विकार वा रोगकारक अहित आहार पदार्थों या अन्य इस प्रकार के विहार का सेवन नहीं करना चाहिये॥ २९॥

तत्रेदमाहारविधिविधानमरोगाणामातुराणां च केषांचिरकाछे प्रक्रुत्येव हिततमं अञ्जानानां भवति । उष्णं स्निग्धं मात्रावडजीर्णे बीर्याविकद्वमिष्ठे देशे इष्टसर्वोपकरणं नातिहृतं नातिविज्ञम्बितमजल्पन्नह्-संस्तनमना अञ्जीताऽऽत्मानमभिसमोक्ष्य सम्यक्॥ २०॥

यहां आगे कही जाने वाली आहार विश्वि स्वस्थ एवं रोगी दोनों के लिये उचित समय में स्वमाव से हितकारक होती है।

आहार विधि—उष्ण (गरम) मोजन खावे, स्निग्ध मोजन करे, मात्रानु-सार खाये, पूर्व मोजन के जीणं होने पर खाये, अविषद वीर्य वाळे पदार्थों को खाये, मनोवाच्छित स्थान पर, मन के अनुकूळ उपकरणों के साथ, न बहुत जल्दी, न बहुत चीरे, बिना बोळे, बिना हँसे, पूर्ण मन देकर, आत्मा के साष्य या अपनी शक्ति को देखकर मळी भांति विचार कर खाये !! ३०!!

तस्य साद्गुण्यसुपदेश्यामः—उष्णमश्रीयात् । एष्णं हि सुज्यमानं स्वदते, सुक्तं चाम्रिमौदर्यसुदीरयति, क्षिप्रं च जरा गच्छति, वातं चानुकोमयति, इकेष्माणं च परिशोषयति, तस्मादुष्णमश्रीयात् ॥३१॥

इस प्रकार भोजन करने के सद्गुणों का उपदेश करते हैं—गरम, जितना-गरम मुख में सहन हो सके, उतना गरम भोजन करे। गरम भोजन कवि उत्सक्ष करता है, खाने में अच्छा लगता है। खाने पर जाकर अग्नि को बढ़ाता है, श्रीम पाचन हो जाता है। बायु का अनुकोमन करता है, कक को मुखाता है। इस किये गरम मोजन खावे।। ३१॥

स्तिग्वमभीयात् । स्तिग्धं हि भुज्यमानं स्वदते, युक्तमौद्रयेमनित-ति, क्षिमं जरां गच्छति, वातमनुद्धोमयति, इढीकरोति सूरीरो-वद्धामयुद्धिं चाभिजनयति, वर्णप्रसादमपि घाभिनिर्वर्तस्वि यात्॥ ३२॥ स्तिन्य भोजन करे। स्निन्य भोजन खाने में अच्छा कगता है। खाने पर निर्वेत जाउरानिन को बढ़ाता है। धोष्ठ परिपाक होता है। बायु का अनुकोमन करता है, घरीर को बढ़ाता है, इन्द्रियों को बतवान् बनाता है, घरीर में बत्तकी इदि करता है, रंग में कान्ति, चिकनाई उत्पन्न करता है, इसिंबये स्निन्य मोजन करे।। ३२॥

मात्रावदश्रीयात् । मात्रावद्धि भुक्तं वात-पित्त-ककानप्रपीडयदायुरेव विवर्धयति केवलं, सुखं गुदमनुपर्ये ति, न चोष्माणभुपद्दन्ति, अन्ययं च परिपाकमेति, तस्मान्मात्रावदश्रीयात् ॥ ३३ ॥

मात्रा में खावे। मात्रा में खाया हुआ अज वात, पित्त और कफ को कुपित नहीं करता, केवल आयु को ही बढ़ाता है। परिपाक होकर खुलपूर्वक गुदा मार्ग से बाहर निकल आता है। धरीर की अन्तराग्नि को नहीं विगाइता, विना कष्ट के परिपाक हो जाता है, इसलिये मात्रा में भोजन करे।। ३३॥

जीर्णेऽश्रीयात् । अजीर्णे हि भुञ्जानस्याध्यवहृतमाह्ग्र्जातं पूर्वस्याऽऽहारस्य रसमपरिणतमुत्तरेणाऽऽहाररसेनोपसृजत् सर्वान्दोबान् प्रकोपयत्याज्, जीर्णे तु भुञ्जानस्य स्वस्थानस्येषु दोषेष्वग्नौ चोदीर्णे,
जातायां च बुमुक्कायां, विद्यतेषु च स्नोतसां मुखेषु, चोद्गारे विद्युद्धे,
विज्ञुद्धे च हृदये, वातानुलाम्ये, विस्तृष्टेषु च वात-सूत्र-पुरीध-वेगेष्वध्यबहृतमाहारजातं सर्वशरीरधात्नप्रदूषयदायुरेवाभिवर्धयति केवलम्,
तस्माजीर्णेऽश्रीयात् ॥ १४ ॥

पूर्व-सुक्त भोजन के जीण होने पर खावे। अजीण अवस्था में भोजन करने से पूर्व में खाये हुए भोजन के अपरिपक्व रस से नवीन आहार का रस मिळकर सीम ही दोषों को प्रकुपित कर देता है। इसिलये पूर्व सुक्त भोजन के जीण होने पर, दोषों के अपने स्थान में स्थित होने पर, अभि के उदीस होने पर, मूख काने पर, अन्तवह स्रोतों के मुखों के खुळ जाने पर, दकार के विशुद्ध होने पर, हृदय (आमाध्य ) के साफ होने पर, वायु के अनुक्षक होने पर बायु, मूत्र, सक के वेगों के साफ होने पर किया हुआ। भोजन धरीर के सब बायुओं को समान अवस्था में रखता हुआ, केवळ आयु को ही बढ़ता है, इस किये जीण अवस्था में भोजन करें।। १४॥

बीर्याविरुद्धमश्रीयात् । अविरुद्धवीर्यमश्रत् हि न विरुट् जैविकारेरयग्रुपसुरुयते, तस्माद्वीर्याविरुद्धमश्रीयात् ॥ ३४ ॥ अविरुद्ध वीर्य वाडे पदार्थों को खावे । अविरुद्ध । बाके पदार्थ के चेवन करने से, विरुद्ध बीर्य बाके पदार्थों के चेवन से उत्पन्न होने बाके (कुछ, बीचर्प आदि) रोगों से मनुष्य बचा रहता है, इसक्रिये अविरुद्ध बीर्य बाके पदार्थों को खावे।। ३५॥

इष्टे देशेऽश्रीयात्। इष्टे हि देशे भुझानो नानिष्टदेशजैर्मनीव-धातकरेभीवेर्मनोविषातं प्राप्नोति, तथेष्टैः सर्वोपकरणैः, तस्मादिष्टे देशे

तथेष्टसर्वोपकरणं चाश्रीयात् ॥ ३६॥

अध्मित प्रदेश में मनोऽनुकूल उपकरणों के साथ भोजन करे। मनो-बाच्छित स्थान में भोजन करने से, अनिष्ट देश में उत्पन्न होने वाले, मन को हु:खी करने बाले भावों से मनुष्य दु:खी नहीं होता है। यही बात मन के अनुकूल उपकारणों के साथ भो जाने। इसलिये इष्ट स्थान में और अधिमत उपकरणों के साथ भोजन करें।। ३६॥

नातिद्रुतमर्भायात्, अतिद्रृतं हि भुखानस्योत्सेहनमवसादनं, भोज-नस्याप्रतिष्ठानं, भोज्यदोषलाद्गुण्यापळज्ञिश्च न नियता, तस्मान्नाति-द्रतमश्रीयात् ॥ ३७॥

बहुत जल्दी जल्दी भोजन नहीं करे। बहुत जल्दी भोजन खाने से भोजन उन्मार्ग अर्थात् विरुद्ध मार्ग में जाने लगता है। जल्दी खाया हुआ भोजन अवस्त्रता वैदा करता है, तथा भोजन आमाश्य में नहीं रहता. वमन हो जाता है। जल्दी लाने से भोजन के गुण दोष की पहिचान भी नहीं होती, इसल्ये बहुत जल्दी भोजन नहीं करे॥ ३७॥

नातिबिङ्गितमभीयात् । अतिविङ्गितं हि भुङ्गानो न सृप्तिम-धिगच्छति, बहु भुङ्के, शीनीभवति चाऽऽहारजातं, विषमपाकं च भवति, तस्मान्नाति।बङ्गिवतमभीयात् ॥ ३८ ॥

बहुत घीरे कक रक कर भी भोजन नहीं करे। बहुत घीरे घीरे खाने से पुरुष को कभी तृक्षि नहीं होती, इविकिये बहुत खा जाता है। भोजन भी टण्डा पढ़ जाता है, भोजन विषम रूप में पचता है, इविकये बहुत घीरे घीरे भोजन नहीं करे।। ३८॥

श्र त्ररुपन्नहसंस्तन्मना भुजीत-जन्पतो हसतोऽन्यमनसो वा भुजा-नस्य त एव दि दोषा भवन्ति य एवातिहृतमभतः, तस्मादजन्यन्तह-संस्तन्मना भुजीत ॥ २८ ॥

वार्ते न करते हुए या न इंस्ते हुए मनोयोग के साथ मोजन करे। बार्ते हुए क्षेप्र इंस्ते हुए अथवा दूसरी तरफ अन्य कार्य में मन को क्यारे हुए मोजन करने पर वे ही दोष उत्पन्न होते हैं जो जल्दी खाने में उलाज होते हैं। इसकिये बिना बोके, बिना हंसे, पूर्ण मनोयोग के साथ मोजन करे।। ३६।। आत्मानमभिसमीक्य मुख्जीत सम्यक्। इदं ममोपरोते, इदं नोपरोत इति, बिदितं हास्य आत्मन आत्मसात्म्यं भवति, तस्मादात्मानमभिस्मीक्य भक्षीत सम्यगिति।। ४०॥

अपनी रुचि वा हित-श्रहित को देखकर भोजन करे। मेरी आरमा को यह अनुकुछ है, यह प्रतिकृछ है, यह मेरे साल्य है, यह मेरे असल्य है, ऐसा विचार कर खावे। इस प्रकार खाने से आत्मसाल्य का ज्ञान रहता है। इसिलये अपनी शक्ति और हित-अहित का विवेचन करके खाना चाहिये॥४०॥ भवति चान्न—रसान द्वव्याणि दोषांख्य विकारांख्य प्रभावतः।

ावात चात्र—रसान् द्रव्याण दाषाश्च विकाराश्च प्रभावतः। वेद यो देशकाळो च शरीरं च स नो भिषक्॥ ४१॥

जो पुरुष रस, द्रव्य, दोष, विकार, प्रभाव, देश, काळ, शरीर (प्रकृति, सस्व और सात्म्य) इन को भली प्रकार जानता है वही हम में से वैध होने योग्य है।। ४१।।

तत्र स्ट्रौढी—विमानार्थो रसद्रव्यदोषरोगाः प्रभावतः । द्रव्याणि नातिसेव्यानि त्रिविधं सास्यमेव च ॥ ४२ ॥ आहारायतनान्यष्टी भोज्यसाद्गुण्यमेव च । विमाने रससंख्याते सर्वमेतत्त्रकाशितम् ॥ ४३ ॥

विमानस्थान का प्रयोजन, रस, द्रव्य, दोष और रोग इन चारों का प्रभाव, बहुत क्षधिक सेवन न करने योग्य द्रव्य, तीन प्रकार का सात्य, आठ आहार विधि के आयतन, भोजन का साद्गुण्य, ये सब बातें इस 'रस' संज्ञक विमान में भगवान आत्रेय ने प्रकाशित कर दी हैं ॥ ४२-४३ ॥

इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने रसविमानं नाम प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

## द्वितीयोऽध्यायः ।

---o&o---

अधातिक्षिषिश्वकृष्ठीयं विमानं न्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ अब हचके आगे 'त्रिविध कुश्वीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करें जैवा मगबान् आत्रेय ने कहा या ॥ २ ॥ त्रिविधं कुक्षौ स्थापयेदवकाशांशमाहारस्याऽऽहारस्ययुञ्जानः; तचाया-कमवकाशांशं मूर्तानामाहारविकाराणामेकं द्रवाणामेकं पुनर्वातिपत्त-स्रेन्मणाम् । एतावर्ती झाहारमात्रामुपयुञ्जानो नामात्राहारजं किञ्चि-दशुभं प्राप्नोति ॥ ३ ॥

आहार करने वाले मनुष्य को चाहिये कि वह मोजन के निमित्त पेट में तीन विभागों की कल्पना करें। एक स्थान मूर्च (स्थूल) आहार के क्षिये, दूखरा द्रव (पेय) पदायों के क्षिये और तीलरा वात, पित्त और कफ के किये। इस प्रकार तीन विभाग करके आहार मात्रा का उपयोग करनेवाले पुरुष को आहार की अमात्रा से उत्पन्न होने वाले किसी भी प्रकार के अश्वम परिणाम नहीं होते॥ ३॥

न च केवळं मात्रावस्वादेवाऽऽहारस्य इ स्तमाहारफल्सौष्ठवसवासुं अक्यं, प्रकृत्यादीनामष्टानामाहारविधिविशेषायतनानां प्रविभक्त-फल्रत्वात् ॥ ४ ॥

तत्र वावदाहारराशिमधिकृत्य मात्रामात्राफलविनिश्चयार्थः प्रकृतः। एतावानेव ह्याहारराशिविधिविकल्पो यावन्मात्रावस्वममात्रा-वत्वं च ॥ ४ ॥

केवल आहार की मात्रा से ही सम्पूर्ण आहार फल की उत्तमता प्राप्त नहीं हो सकती, क्योंकि प्रकृति आदि जो आठ आहार-विधि के विशेष अंग हैं, इन का भी मिन्न भिन्न फल होता है। यहां पर प्रकृति आदि आठ आहार-विधि विशेषों में आहार की राश्चि को लेकर मात्रा और अमाना के फल का निश्चय करने के लिये यह प्रकरण है। आहार की राश्चि विधि का मेद हतना ही है कि मात्रा का परिमाण हतना और अमात्रा का परिमाण हतना और अमात्रा का परिमाण हतना है। अ--।

तत्र भात्रावस्यं पूर्वमुपिद्धं कुरूयंशिवभागेन, तद् भूयो विस्तरे-णानुज्याख्यास्यामः । तथ्या—कुर्क्षरप्रपिद्यनमाहारेण, हदयस्यानव-रोषः, पाश्वयोरिवपाटनं, अनितगौरवमुद्दस्य, प्रीणनिमिन्द्रयाणां, जुत्पिपासोपरमः, स्थानासन-शयन-गमन-प्रश्वासोच्छ्वास-हास-संक्थामु च मुखानुद्वितः, सायं प्रातश्च मुखेन परिणमनं, बद्धवर्णोपचयक्ररस्वं चेति मात्रावतो तक्षणमाहारस्य भवति ॥ ६ ॥

इन में मात्रावस्य (मात्रा) को कुछि के विमाग से प्रथम संघेष में कह हुँ है। अब मात्रा और अमात्रा दोनों को विस्तार से कहते हैं। जैसे— कि से कोस्ट का पीड़ित (दवना) न होना, हृदय (क्वाच प्रक्वास) का न इकना, भोजन के भार से पाइवों का न फटना (फटते हुए प्रतीत न होना, अधिक न तनना), पेट में बहुत भारीयन का प्रतीत न होना, अधि आदि इन्द्रियों का पूर्ण सन्द्रष्ट होना, भूल और प्यास का धान्त होना, स्थान ( सीचा सक्त होने में ) आसन ( बैटने में ), सोने में, चलने में, इसस छैने एवं छोड़ने में, हास्य और बातचात में सुख्यूर्व क प्रवृत्ति, दिन में किये भोजन का सायंकाक और रात्रि में किये भोजन का सारांकाक तक सुख्यूर्व क जीण हो खाना, बह, वर्ण, उपचय ( पृष्टि ) का धारीर से होना ये सब मात्रा में किये भोजन के स्थण हैं ॥ ६ ॥

अमात्रावस्यं पुनर्द्विवधमाचक्षते । होनमधिषं चेति । तत्रे होन-मात्रमाहारराशि बळवणीपचयक्षयकरमतृप्तिकरमुदावतंकरमष्ट्रध्यम-नाधुष्यमनीजस्यं शरीरमनोबुद्धीन्द्रयोपघातकरं सारविधमनमळक्ष्म्याः बहमजीतेश्च वातविकाराणामायतनमाचक्षते ॥ ७॥

अमात्रा — अहार की अमात्रा दो प्रकार की बतनाते हैं। (१) हीन और (२) अधिक। इन में आहार राधि की हीन मात्रा बल और वर्ण को पुष्ट नहीं करती, न मनुष्य को तून करती है, वह उदावर्ष-रोग को उत्यन्न करती है, आयु, वर्ष एवं ओज के लिये हितकारी नहीं है, मन, बुद्धि, इन्द्रिय (आंख आदि) को नष्ट करने वाली है। खार (स्वग्रक आदि) को नष्ट करती है। अन्द्रभी (गरीबी) को पैदा करती है। हीनमात्रा अस्सी प्रकार के वायु रोगो का कारण होती है ऐसा नेब्र लोग बतनाते हैं।। ७॥

अतिमात्रं पुनः सर्वदोषप्रकोपणमिच्छन्ति सर्वेक्कशळाः ॥ = ॥

यो हि मूर्तानामाहारविकाराणां सौहित्यं गत्वा पश्चाद् द्रवैस्ट्रसि-मापद्यते भूयस्तस्याऽऽमाशयगता वातपित्तरश्रेष्टमागोऽभ्यवहारेणातिमात्रे-णातिप्रपाड्यमानाः सर्वे गुरापत्प्रकोपमापद्यन्ते ॥ ६ ॥

ते प्रकुषितास्तमेवाऽऽहारराशिमपरिणतमाविश्य कुक्ष्यैकदेशमाश्रिता विष्टम्भयन्तः सहसा वाऽध्युत्तराघराध्या मार्गाध्या प्रच्यावयन्तः पृथक् पृथगिमान् विकारानभिनिवेतयन्त्यतिमात्रभोक्तुः॥ १२॥

आहार राधि की अतिमात्रा से सब दोष प्रकृषित होते हैं, ऐर्स कुशक चिकित्सक मानते हैं। जो मनुष्य मूर्च (स्थूक) आहार पदार्थों से पेट भर छेता है और ऊपर से पेय पदार्थों को पूर्ण कप से पी छेता है; उसके आमाध्यमें \_\_\_\_\_ स्थित बात, पिसा और कफ दोष इस अति अधिक भार से पीकित होकर र साथ कुषित हो बाते हैं। वे प्रकृषित हुए दोष इस कवी (कारिपु 35

राशि के साथ मिनकर इस आहार राशि को उत्तर के एक भाग में रोक देते हैं अथवा सहसा ऊपर या नीचे के ( ऊर्ध्व या अध्य ) मार्गों से बाहर निस्नको काते हैं। अधिक खानेवाले. पुरुष में भिन्न र नाना रोग प्रवक्त र रूप से उत्पन्न करते हैं ॥ ६-१० ॥

तत्र वातः श्छानाहाङ्गमर्द-मुखशोष-मृच्छी-भ्रमाप्तिवैषम्य-सिरासं-कोचन-संस्तरभनानि करोति। पित्तं पुनर्व्वरातीसारमन्तर्दाहं रुष्णा-मदभ्रमप्रस्पनानि । इलेध्या त छर्चरोचकाविपाकशीत्रवराखस्यगात्रगौ-रबामिनिर्वत्तिकरः संपद्यते ॥ ११॥

बायु, शूल, अफ़ारा, अंगमर्द (अंगों का टूटना), मुख का शुष्क होना, मूच्छा, भ्रम, अग्रि की विषमता, पार्श्वग्रह, पृष्ठग्रह, कटिम्ह, विराओं का आकुछन ( संकोच ) और स्तम्मन ( जड़ता ), इन विकारों को उत्पन्न करता है। अतिसार, अन्तर्दाह ( शरीर में जलन ), तृष्णा, मद, भ्रम और प्रजाप को उत्पन्न करता है और कफ छर्दि (वमन), अहचि, अविपाक, द्योतज्वर. आहस्य और शरीर में भारीपन पैदा करता है ॥ ११ ॥

न खळ केवळमतिमात्रमेवाऽऽहारराशिमामप्रदोषकरिमच्छन्ति, अपि तु खळ् गुरु-रूक्ष-शीत-शुरुक-द्विष्ट विष्टम्भि-विदासश्चि-विदद्धानामकाले चानपानामुपसेवनं काम कोध छोभ मोहेर्घा ही शाक-मानोद्वेग-भयो-पतमेन मनसा वा यदन्नपानमुप्युच्यते तद्याममेव प्रदूषयति ॥१२॥

कश्र वैद्य केवल आहार राशि की अतिमात्रा को ही आमदोष का कारण नहीं मानते । किन्तु प्रकृति से भारो, रूख, शीत, शुष्क, देवयुक्त ( मन के प्रति-कुछ ), विष्टम्भी ( वायु, दर्द के होने पर भी मळ का न आना ), दाह (जलन) करने वाले, अपवित्र, प्रकृति, संस्कार, राशि में विरोधी खान-पान का सेवन अथवा हितकारी अन्न को भी अनुचित काल में वा वमन, कोष, लोभ, मोह, इंब्या, बजा, शोक, मन के उद्देग, मय आदि अवस्था में किया हुआ अन्न-पान भी आभ को ही दृषित करता है।। १२।।

भवति चात्र-सात्रयाऽप्यभ्यवहतं पथ्यं चान्नं न जीर्यति । चिन्ता-शोक-भय-क्रोध-दुःख-शच्या-प्रजागरैः ॥ १३ ॥ तं द्विविधमामप्रदोषमाचस्रते भिषजो विस्विकामङसक् च । तत्र विस्विकामृथ्वं बाधम प्रवृत्तामदोषां वयोक्तरा विद्यात्॥१४॥ दितकारी, पथ्य अब्ज मत्त्रा से लाने पर भी जिन्ता, शोक, भय, होव: क्षा, विक्रमा सोने, रात्रि में वानने से वॉर्ण नहीं होता है। इस आम

प्रदोष ( भोजन के इस प्रकार न पचने ) को वैद्य दो प्रकार का सानते हैं। ( १ ) विद्युचिका और ( १ ) अक्स्पक । इन में विद्युचिका के अन्दर आभ दोष ( भोजन का न पचा अंश ) ऊपर और नीचे दोनों सार्गों से बाहर निकलता है ॥ १३-१४॥

धलसकसुपदेश्वामः—दुर्बलस्याल्पाग्नेबंहुम्हेष्मणो वात-मूत्र-पुरीष-वेग-विधारिणः स्थिर-गुड-बहु-क्क्स-शीत-सुष्कान्नसेविनस्वदन्नपानमनि-सप्तपीडितं म्हेष्मणा च विबद्धमार्गमतिमात्रलीनमञ्चसत्वान बहिर्मुखी भवति, ततर्ह्वस्तीसारवर्ष्यान्यामप्रदोषलिङ्गानि यथोक्तान्यमिद्रसय-त्वतिमात्राणि। अतिमात्रप्रदुष्टाश्च दोषाः प्रदुष्टामबद्धमार्गास्त्येगच्छ-न्तः कदाचित्केवलमेवास्य शरीरं दण्डवस्तम्भयन्ति, ततस्तमलसक्म-साध्यं मुबते॥ १४॥

अवस्यक का उपदेश करते हैं—दुर्बळ, अल्पामि, बहुत कफयुक्त, बात आदि के वे के स्वभाव के, स्थिर, गुरु, बहुत, रुख, शीत, शुष्क इस प्रकार के अन्त को सेवन करने वाळे पुरुष में वायु खान-पान को पीहित करता है और कफ से मार्ग इके होने से वह बाहर नहीं निकळता। वही आमाश्य में बहुत अधिक मात्रा में ब्यास हो जाता है। और आळस्य (मन्दता) के कारण बाहर भी नहीं आता। इसळिये इस को 'अळसक' कहते हैं। बाहर न होने से बमन ओर अतिसार को छोड़कर शेष अन्य आम्दोष के स्क्षण बहुत अधिक मात्रा में स्पष्ट होते हैं।

असाध्य अल्स्क — बहुत अधिकमात्रा में वृषित हुए बात आदि दोष दुष्ट आम-द्वारा मार्गों के इक जाने पर तिरहे गति करते हुए कमी अकस्मात् इस बहुत खाने बाले पुरुष के सम्पूर्ण द्वारीर को रण्डे की मांति स्तन्ध कर (जकड़) देते हैं। इसलिये इस अलसक को असाध्य कहते हैं॥ १५॥

विरुद्धाध्यशनाजीणीशनशिक्षिनः पुनरामदोषमामविषमित्याचस्रते भिषजो विषसदशिलङ्गत्वात् । तत्परमसाध्यमाशुकारित्वाद्विरुद्धोपः कमत्वाचेति ॥ १६ ॥

विषद्ध भोजी, अध्यक्षन (खाने के ऊपर खाना खाने ) और अर्जाणांव-स्था में भोजन करने वाळे पुरुष के दोष को वैद्य 'आमविष' कहते हैं, क्योंकि इसके कक्षण विष के समान होते हैं। (आम दोष में भी विष के खाने के समान मुख से ढाकासाय होता है)। यह भी बहुत असाध्य है। विषरूप होने से सीम मारने बाढा है और इसमें जो उपचार أ बह बिरोबी पढ़तः है। अर्थात् विष में शीतकिया और आम एवं अत्रीणं में उष्णक्रिया करनी अपेखित है, ये दोनों परस्पर विरोधी होती हैं॥ १६॥

तत्र साध्यमामं प्रदुष्टमळ्सीभृतग्रुक्षेखयेदादौ पाययित्वा ळवणग्रुष्णं च चारि । ततः स्वेदनवर्तिप्रणिधानाभ्याग्रुपाचरेदुपवासयेचैनम् ॥ १७॥

साध्य अलसक की चिकित्सा—दुष्ट दुए एवं अलस (क्रियाहोन) बने आम-दोप में लवण मिश्रित गरम पानी पिलाकर चमन कारक दोष को बाहर निकालना चाहिये। पीछे से स्वेदन (फलवर्ति) का उपयोग करे और रोगी को उपवास करावे।। १७॥

विस्चिकायां तु छङ्घनमेवामे विरिक्तवशाऽऽतुपूर्वी ॥ १८॥

वित्विका की अवस्था में सबसे प्रथम छंघन ही करवाना चाहिये। इसके पीछे विरेचन दिये पुरुष की भांति पेयादि की व्यवस्था (उपकल्पनीय अध्याय [सूत्र० अ० १५] में कहे अनुसार ) करनी चाहिये॥ १८॥

आमप्रदोषेषु त्वन्नकाळे जीर्णाहारं पुनर्दोषाविष्ठप्तामान्नयं स्तिमित-गुक्कोष्ठमनन्नामिळाषिणमभिसमीक्ष्य पाययेहोषरोषपाचनार्थमौषधमप्ति-संबुक्षणार्थं च, न स्वेबाजीर्णारानम् । आमप्रदोषदुर्वेळो झप्तिर्युगपहोष-मौषधमाहारजातं चासकः पक्तुम्, अपि चाऽऽमप्रदोषाहारीषधविश्व-मोऽतिबळवच्चादुपरतकायाप्ति सहस्वैवाऽऽतुरमवळमविपातयेत् ॥१९॥

आम प्रदोष में औषध प्रयोग—जब मोजन जीए हो गया हो, जिल का कोष्ठ जह और भारो हो, जो अज की इच्छा न करता हो, ऐसे पुरुष के धेष अपक दोषों के पाचन के किये और उसके अग्नि को बढ़ाने के लिये भोजन के समय में औषध देनी चाहिये, किन्तु अजीए अवस्था में भोजन के जीए हुए बिना औषध नहीं देनी चाहिये। क्योंकि आम प्रदोष के कारण दुर्वल हुई अग्नि आम दोष, औषध और भोजन इन सबको एक साथ पचाने में समर्थ नहीं होती। इसके अतिरिक्त आमदोष, आहार और औषध में परस्पर विषमता अधिक बळवान होने से शरीर की अग्नि को नष्ट करके ये निर्वल रोगी को सहसा शीष्ठ ही मार सकते हैं ॥१९॥

आमप्रदोषजाना पुनविकाराणामपवर्पणेनेवोपरमो भवति, सति अनुबन्धे कृतापवर्पणाना ज्याधीनां निप्रहे निमित्तविपरीतमपास्यौध-ातक्कविपरीतमेवावचारयेषास्यम् । सर्वविकाराणामपि च निप्रहे ाचिक्रिपरीतमोवधमिच्छन्ति कुश्छाः; तदर्थकारि वा ॥२०॥ सम्पूर्ण आमदोषजन्य रोमों की शान्ति अपतर्पण ( उपबाद ) से होती हैं। संतर्पण से उत्पन्न रोमों में अपतर्पण किया कारण के विषयीत हैं। परन्तु अप-तर्पण करने पर भी जहाँ अनुबन्ध हो बहां पर निदान के विषयीत औषध को छोड़ कर रोग के विपरीत ( जो जिस रोग के विपरीत हो ) वहीं औषण वैनी चाहिये। यह बात देवल आमदोषजन्य रोगों के लिये ही नहीं है; अपित सब रोगों के धमन के लिये निदान और रोग दोनों के विपरीत औषध वैनी चाहिये ऐसा कुष्णक चिक्तिसकों का मत हैं या २०॥

विद्युक्तामप्रदोषस्य पुनः परिषक्षदोषस्य दीप्ते चाग्नावश्र्यक्रास्था-पनाह्वासन विधिवस्तेह्शानं च युक्त्या प्रयोज्यं प्रसमिद्य दोष-भेषक देश-बारू-बरू-शर्थाराहार-सास्य-सत्त्व-प्रकृति वयसामवस्थान्त-राणि विकारांश्च सञ्चाति ॥२१॥

जब आम प्रदोव शान्त हो जायें, दोवों का परिषाक हो जाय, अनिन प्रदीस हो जाय तब दोव, देश, औषव, काल, बल, शरीर, आहार, सास्य, सरब, प्रकृति और आयु आदि अवस्थाओं को स्था विकारों को मही प्रकार देखकर अम्यंग, आस्थापन, अनुवासन आदि कमें और विधिपूर्वक स्नेह-पान युक्ति से कसाना चाहिये।।२१।।

सबित बाह्र—अहितं खादितं पीतं लीढं च क विषच्यते । एतस्वां धार ! पृच्छामस्तन्त आचक्ष्त बुद्धमन् ! ॥२२॥ इत्यग्तिवेशप्रमुखंः शिष्यैः पृष्टः पुनर्वसुः । आचचक्षे ततस्तेभ्यां यहाऽऽद्वारो विषच्यते ॥ २३ ॥ नामिस्तनान्तरं जन्तोरामाश्य इति स्मृतः । अशितं खादितं पीतं लीढं चात्र विषच्यते ॥ २४ ॥ आमाश्यगतः पाकमाहारः प्राप्य केवलम् । पकः सर्वाश्रयं पश्चाद्वमनीभिः प्रपद्यते ॥ २४ ॥

१. अपतर्पण दोष बळ की अपेखा से तीन प्रकार का है। (१) छंपन, (२) रुंघन-पाचन और (३) दोषावसेचन । अल्पदोष में छंघन, मध्य दोष में छंघन-वाचन और बहुदोष में दांषायसेचन करना चाहिये।

२. गुर और स्विग्य पदार्णे से उत्सव रोग में श्र्यु स्था चिकित्ता। स्वैदः स्वेदणन्य रोग में श्र्यन-मृहण । यमन में और श्रापक यमन कराना स्वर्यका चिकित्स है ।

सावे, सवाये, पीवे वा चाटे तब अन्य-वान कहाँ पर वच्छे हैं, है चीर गुरो ! यह इम आप से पूछते हैं, हे बुद्धिमन् ! यह आप हम को बताह्ये ! इस प्रकार अन्तिचेश आदि शिष्यों के पूछने पर पुनर्वंद्ध ने उन को उपवेख किया । मनुष्य के नामि और सतों के मध्यवसीं प्रदेश को 'आमाश्यम कहते हैं । स्तानों से नीचे और नामि से ऊपर 'आमाश्यम और नामि से नीचे गुदा से ऊपर 'पन्याश्यम है । आमाश्य में अश्वित, खादित, पीत और बीद यह चारों प्रकार का अन्न पचता है । आमाश्य में पहुंचा सब प्रकार का अन्न यहाँ पर परिपक होकर धमनी-स्रोतों द्वारा सम्पूर्ण शरीर में व्यास होता है ॥ २२-२५॥

तत्र प्रहोको — तस्य मात्रावतो छिङ्गं फळं चोक्तं यथायथम् ।
ध्यमात्रस्य तथा छिङ्गं फळं चोक्तं विभागशः ॥ २६ ॥
ध्याहारविष्यायतनानि चाष्ट्रो सम्यक्परीक्ष्याऽऽस्महितं विद्ध्यात् ।
अन्यश्च यः कश्चिदिहास्ति मार्गो हितोपयोगेषु भजेत तं च ॥२०॥
मात्रावाछे आहार के छक्षण और फळ पूर्ण रूप में कह दिये हैं। इती
प्रकार अमात्रा अर्थात् होन और अधिक रूप में सेवन किये आहार के कश्चण
और फळ प्रयक् २ करके कह दिये हैं। आहार-विधि के आठ आयतन
(कारणों, संगों) की ठीक २ परीक्षा करके अन्ना हित करें और भी जो कोई
जच्म मार्ग जिसका उपदेश नहीं किया हो उस को भी हित पदार्थों के उपयोग
के अस्तारी में प्रयोग करें।। २०॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते विमानस्थाने त्रिविधकुश्वीयविमानं नाम द्वितीयोऽष्यायः समाप्तः ॥ २ ॥

## **त्**तीयोऽघ्यायः ।

श्रवातो जनपदोद्धवंसनीयं विमानं व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति इ स्माऽऽइ भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब इसके आगे 'जनपद-उद्ध्वंसनीय' नाम विमान का न्यास्यान करेंगे । जैसा मगबान् आत्रेय ने कहा था ॥ २ ॥

जनपदमण्डले पञ्चालक्षेत्रे द्विजातिवराष्युषितायां काम्पिल्यराज-व्या मगवान्युनवयुरात्रेयोऽन्तेवासिगणपरिवृतः पश्चिमे वर्ममासे विक्रिकारमञ्जूषियरम् शिष्यमग्निवेशमत्रवीत्।। ३॥ ब्राह्मण, अभिय और वैदय इन द्विज वर्षों से बसे पंचाळ अंत्र (पंजाब) के जनपद-मण्डळ (प्रान्त) में, काम्पिल्य नाम राजधानी में शिष्यपण सहित मगवान् आत्रेय पुनर्वेस श्रीष्म काळ के द्वितीय अर्थात् अपेष्ठ मांस में गंगा के किनारे वन में विहार करते हुए शिष्य अग्निवेश को बोळे॥ ३॥

दृश्यन्ते हि खु सौम्य ! नक्षत्र-प्रह-चन्द्र-सूर्योनिळानळानी दिशो चाऽप्रकृतिभूतानासृतुवैकारिका भावाः, अविरादितो भूरि च न यया-वद्गस-विर्थ-विपाक-प्रभावमोषधीनां प्रतिविधास्यति,तद्वियोगाचाऽऽतद्वः प्रायता नियता । तस्मात्प्रागुद्ध्वंसात्प्राक् च भूमेविंदसीभावादुद्धस्थ्वं सौम्य ! भैषण्यानि यावन्नोपहत-रस-वीर्य-विपाक-प्रभावाणि भवन्ति । वयं चैषां रसवीर्यविपाकप्रभावानुपयोक्ष्यामहे, ये चास्माननुकाक्क्षन्ति वाक्ष वयमनुकाक्क्षामः, नहि सम्यगुद्धनेतु भैषक्येषु सम्यग्विहितेषु सम्यग्विष्यानिवारितेषु जनपदोद्ध्वंसकराणां विकाराणां किंचित्प्रतीकारगी-रवं भवति ॥ ४॥

है सीम्य! नक्षत्र (अधिवनी आदि ), मह (बृहस्पति आदि ), चन्द्रमा, स्त्रं, वायु, अनिन और दिशाओं के प्रकृति अर्थात् स्वाभाविक दशा में न होने पर श्रृद्ध-विकार से उत्पन्न होनेवाले नाना परिणाम देखे जाते हैं। इघर पृथ्वी भी ओषियों में रस, वीर्यं, विपाक और प्रभाव को श्रीव उत्पन्न नहीं कर सकती, इसिलये प्रायः भयंकर रोगों का होना सम्भव होता है। अतः है सौम्य! जन-पदोद्ध्यंस अर्थात् देश भर को नाश कर देने वाले रोग होने से पूर्व तथा पृथ्वी के विरस (रसहीन या विपरीत रसवाली) होने से पूर्व ही औषियों का संग्रह कर लो; जिस से कि इन ओपियों के रस, वीर्यं, विपाक और प्रभाव सुरक्षित बने रहें, नष्ट न हों। इम इन ओपियों के रस, वीर्यं, विपाक और प्रभावका उपयोग करते हैं, जिन को इम चाहते हैं और जो इम को चाहते हैं, उनके लिये इन औषियों का उपयोग करेंगे। ठीक समय पर ओपियों के उलाइ केने पर, ठीक प्रकार से बना लेने पर और ठीक प्रकार से दोष आदि की अर्थक्षा से प्रयोग करने पर जनपर-नाशक रोगों के प्रतीकार करने में कुछ भी कठिनाई नहीं होती।। ४॥

१. सुभुत में इस विकार को 'मरक' कहा है। यथा— श्रीतोष्णवर्षाण खलु विपरीतान्योषघीर्व्यापादयन्ति, तासामुपयोगाद् विविष् रोगप्रादुर्भावो मरको वा भवेत्॥ सु॰ सुकुक्षरः ६

एवं बादिनं भगवन्तमात्रेयमप्तिवेश ववाच-ख्द्युताति सब्धु भगवन्! भवक्यानि विद्वितानि च सम्यक् सम्यग्विनारवारितानि च । अपि तु सब्धु जनपदोद्भवंसनमेकेनैव व्याधिना युगपदसमानप्रकृत्याद्दार-देद्द-बद्ध-सात्म्य-सत्त्व-वयसां मनुष्याणां कस्माद्भवतीति ॥ १॥

इस प्रकार से कहते हुए भगवान् आत्रेय को अभिवेश बोहे ! हे भगवन् ! ओषिवयां ठोक प्रकार से इकडों को गई, ठीक प्रकार से बना की आवेंगी और मही प्रकार से विचार कर ही ओषियां दो जावेंगी। परन्तु भिन्न भिन्न प्रकृति, आहार, देह, बल, साल्य, सस्त और आयुवाले अनेक मनुष्यों का, देश भर को धंस कर देने वाला एक ही प्रकार का रोग क्यों हो जाता है।॥॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—एवमसामान्यानामेभिर्प्यन्निवेश ! प्रकृत्यादिभिर्भावैर्मनुष्याणां येऽन्ये भावाः सामान्यास्तद्वेगुण्यास्तमानकाः समानिलङ्गाञ्च न्याघयोऽभिनिवेत्तमाना जनपदमुद्धांसयन्ति । ते तु खल्विमे भावाः सामान्यजनपदेषु भवन्ति । तद्यथा—वायुददकं देशः काल इति ॥ ६॥

मगवान् आत्रेय ने कहा । हे अग्निवेश ! इन प्रकृति आदि की मिलता होने पर भी जो अन्य कारण सब मनुष्यों में समान रूप से रहते हैं, उन में विकार आने से एक ही समय में, एक ही रुखणींवार्ड रोग उत्पन्न होकर जन-पद का नाश कर देते हैं। जनपदों में निम्न कारण समान रूप से होते हैं। जैसे—वायु, जड, देश और काड ॥ ६॥

तत्र वातमेवंविधमनारोग्यकरं विद्यात् । तद्यथा-ययर्वुविधममित-स्तिमितमितच्छमतिपरुधमतिशोतमत्युष्णमितिकञ्चमत्यभिष्यन्दिनमित-भैरवारावमतिप्रतिहृतपरस्परगतिमतिकुण्डिजनमद्यात्म्य - गन्ध -बाष्प-सिकता-पाश्-भूमोपहृतमिति ॥ ७ ॥

हन में निम्न क्रवणोवाले वायु को आरोग्यनाशक समझना चाहिये। जैसे—ऋतु के विपरीत, सर्वेया गतिरहित, बहुत वेग वाला, अति कर्कस, अति झीत, अति उष्ण, अतिकक्ष, दोष, घाद्र, मल, खोतों में अति क्रिनता उत्पन्न करनेवाला, बहुत भीषण शब्द करनेवाला, परस्पर वायु से वायु का वेग खण्डित होता हो, आवर्च ( भंवरों ) वाला, हानिकारक-दुर्गन्य वाला, बाष्प, विकता ( रेत ), पांचु ( धूलि ) और धुंप से ब्याप्त हो, तब वायु को अनारो-क्रिकार . ( रोगकारक ) समझना चाहिये ॥ ७ ॥ रदकं तु सक्वत्वर्थे निकृत-मन्य-वर्ण-रस-स्पर्शवरक्षेदबहुस्रमप्कान्त-अस्य रविदङ्गसुपक्षीणअस्त्रायसप्रीतिकर मदगतगुणं विद्यात् ॥ = ॥

जल-जिस पामी का गम्ब,रस,यां और स्पर्ध बहुत अधिक विकृत हो गया हो, जिस में क्लेद (सडांद) बहुत उठे, जिस पामी को जळवारी पत्नी छोड़कर चले गये हों, जिस पानी में रहने वाली मछलियां नष्ट हो गई हों और जलायय भी कमती हो गया हो, इस प्रकार के पानी को अधिय और गुजरहित्कजाने ॥द॥

देशं पुनिवक्त-वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्श-क्रेत्-बहुळसुपसृष्टं सरीस्ट्रप-ज्याळ-मराफश्रळम-मक्षिका-मूषकोळ्फ-रमाझानिक-शक्कनि-जम्बुकाविभिस्तृणो-स्पोपबनवन्तं स्वाभवानादिबहुळमपूर्ववद्वपतितं ग्रुष्कनष्टशस्यं यूक्रप-वनं प्रध्मातपवित्रगणसुद्ध्वप्टश्वगणसुद्भान्त-ज्यथित-विविध-सृग-पिक्ष-सर्वमुद्ध्यष्ट-नष्ट-धर्भ-सत्य-खळाषार-शीक गुण-जनपदं शश्वस्क्षभितो-देणिसिल्ळाश्यं प्रतताक्कापातनिर्धात्मू मिकस्पमितमयारावरूपं रूख-वाम्रारणसिवाभ्र-जाळ-संवृतार्क-चन्द्र-वारकमभीक्ष्णं ससंभ्रमोद्देगमिव सत्रासदिविमय सतमस्कमिव गुङ्काषिरविमवाऽऽक्रन्दिवराज्यबहु-स्वमिव चाहितं विद्यात् ॥ १॥ ॥

देश-जिस स्थान का वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श विकृत हो गया हो, क्कोद बहुछ हो, जिस स्थान में सरीस्प ( सरकने वाले सांप आदि जन्त ). न्याक (सिंह, चीते आदि ), मशक (मच्छर ) शक्तम (पतंगे ), मक्खियां मूषक (चूहे), उल्क (उल्लु), समग्रान में रहने वाछे पश्ची गीघ, चीछ, गीदह आदि का उपद्रव हो, जहां पर ये बहुत हों, जहां पर तुण, घार, बता आदि बहत हों, जो पहिले से एकदम नया ही दीखे, जहां पर अनाज के खेत स्ख या नष्ट हो गये हों, जहां की वायु धुंवाली हों. जहां पर पश्चीमण भोर शब्द करते हों. जहां पर कुत्ते मुंह उठा कर रोते हों, जहां पर घबराये और पीड़ित नाना प्रकार के मृग-पश्च-पश्चीसमूह हो, जिन नगरों में से धर्म. सत्य, क्रज्जा, आचार, शील, दया, दाक्षिण्य आदि गुण नष्ट हो गये हों, जहाँ के तालावों का पानी विना वायु के भी निरन्तर ज़ुमित और तरंगों वाला रहे, जहां पर उल्कापात, विजली आदि का गिरना, मुकम्प आदि लगातार हो और भगंकर शब्द उत्पन्न होता हो, जहां पर सूर्य, चन्द्र और तारे कसे, ताने के से. छाछ, काछ, बादकों से दपे दिखाई देवे, जहां पर बार बार भ्रम, उद्देग, के साथ, भय के साथ रोने का सा शब्द सने, अन्धकार सा हो, जो गुहाक ( यक्ष ) आदि देवयोनियों से आफान्त सा हो, तथा रोने के से शन्दों से व्यास हो देश को अनारोग्यकारक समझना चाहिये ॥ ६ ॥

कार्ल तु खलु यथर्तुविङ्गाद्विपरीतिक्ज्ञनविक्क्ष्णं दीनिक्ज्ञं चाहितं व्यवस्थेत ॥ १० ॥

कार-धीत, उष्ण और वर्षा इन ऋतुओं के अपने स्वक्षों से विपरीत होना या उन रूपणों का अधिक होना या कम होना (मिन्यायोग, अतियोग और अयोग ) अनारोम्यकारक होता है ।। १०॥

इमानेवं दोषयुक्तांश्चतुरो भावान् जनपदोद्ध्वंसकरान् वदन्ति कुश्छाः। अतोऽन्यथाभृतास्तु हितानाचक्षते॥ ११॥

विगुणेष्वपि वु खल्वेतेषु जनपदोद्ध्वंसनकरेषु भेषजेनोपपाद्यमा-नानामभयं भवति रोगेष्ठ्य इति ॥ १२ ॥

निपुण वैद्य इस प्रकार के दोषों वाले वासु, जल, देश और काल इन चारों को जनपद-नाश का कारण मानते हैं। इनसे विपरीत लक्षणों वाले इन चारों को आरोग्यकारक गिनते हैं। इन चारों के विगुण होने व जनपद के नाशक कारणों के उपस्थित होने पर भी, दांच और दूष्य की अपेखा करके औषच द्वारा चिकित्सा करने पर पुक्षों को रोग नहीं होते, वे पुक्ष रोगों से वचे रहते हैं। ११-१२।

भवन्ति चात्र—वैशुण्यसुपपन्नानां देशकालानिलाम्भसाम् । गरीयस्त्वं विशेषेण हेतुमस्संप्रवस्यते ॥ १३ ॥ वाताञ्जलं जलादेशं, देशात्कालं, स्वभावतः । विद्याद् दुष्परिहार्यस्वाद् गरीयस्तरमर्थवित् ॥ १४ ॥ बाज्यादिषु ययोक्तानां दोषाणां तु विशेषवित् । प्रतीकारस्य सौकर्ये विद्याल्लाघवलक्षणम् ॥ १४ ॥

विकृत हुए देश, काल, वायु, और जल इनमें कारण के विचार-अनुसार-किसका उत्कर्ष है इसका वर्णन करते हैं। यथायें तस्त्र को जानने वाला वेश स्वभाव से वायु से जल को, जल से देश को, देश से काल को बढ़ कर तमले। क्योंकि इनका स्थाग नहीं किया जा सकता। यदि वायु खराब हो तो दूबरे स्थान पर सुगमता से जाया जा सकता है। जल तो जीवन के जिये सेवन करना आवस्यक है। यदि प्रयक्ष से जल को भी छोड़ दें, देश से क्याना कठिन है। देश से भी यदि देशान्तर में जायें तो काल से बचना अशस्य है। इसक्यें सबसे अधिक प्रवल काल है। वायु, जल, देश और काल इन चारों के दोखों को बूर करने के उपाय जाने और दोशों के प्रतिकार के सुगम होनी के दोखों को बूर करने के उपाय जाने और दोशों के प्रतिकार के सुगम होनी चतुर्ष्वपि तु दुष्टेषु काळान्तेषु यदा नराः। भेषजेनोपपाद्यन्ते न भवन्त्यातुरास्तदा ॥ १६॥

बायु आदि इन चारों के विकृत होने पर मी जब पुरुष औषष सेवन करते हैं तब रोगी नहीं होते ॥ १६॥

येषां न सृत्युक्षामान्यं सामान्यं न च कर्मणाम् । कर्म पञ्जविषं तेषां भेषजं परमुच्यते ॥ १०॥ रसायनानां विधिवच्चोपयोगः प्रशस्यते । शस्यते देहवृत्तिञ्ज भेषजैः पूर्वमुद्दभूतैः ॥ १०॥

जिन पुरुषों में सरण की समानता नहीं और न कमों की समानता है, उनके लिये तो वमन, तिरेचन आदि पञ्च कमें सबसे अयस्कर उपाय हैं। इसके साथ में विधिपूर्वक रसायन (इन्य प्रयोगों) का सेवन करना चाहिये। तथा व्यापत्ति से पूर्व एकन की हुई औषधियों (अज आदि) से श्रारीर का पाळन करना चाहिये।। १७-१८॥

> सत्यं भूते दया दानं बलयो देवतार्चनम् । सद्युक्तस्यानुवृत्तिश्च प्रश्नमो गुप्तिरात्मनः ॥ १६ ॥ हितं जनपदानां च शिवानामुपसेवनम् । सेवनं ब्रह्मचर्यस्य तथेव ब्रह्मचारिणाम् ॥ २० ॥ संकथा धर्मशास्त्राणां महर्षीणां जितात्मनाम् । धार्मिकैः सात्त्विकैनित्यं सहास्या द्वद्वसंमतेः ॥ २१ ॥ इत्येतद्वेषजं प्रोच्मायुषः परिपाळनम् । येषामनियतो मृत्युस्तिस्मन् काळे सुदारुणे ॥ २२ ॥

सत्य, प्राणियों में द्या, दान, बिल, देवता की अर्चना, सद् उच का पालन, इन्द्रियों को विषयों से रोकना, अपनी रखा, अविकृत (अच्छे, जहाँ बीमारी न हो ) जनपदों (देशों ) का सेवन करना, ब्रह्मचर्य तथा ब्रह्मचारियों का सेवन करना, उनके पास रहना, धर्मधास्त्रों की कथा तथा जितास्मा महर्षियों से बात-चित करना, धार्मिक स्थापक्षित के हुद्धों के पास उठना-बैठना, (तथा दैव-अयाअय कर्म का सेवन ), आसु की रखा के क्रिये औषच है। जिन क्रोगों की मृत्यु इस दावण काल में निश्चित (अवश्यम्भावी ) नहीं है, उन के क्रिये उप-रोक्त कर्म औषघ हैं।।३६-२२।।

इति श्रुत्वा जनपदोद्घ्यंसने कारणान्यात्रेयस्य भगवतः पुनरिष भगवन्तमात्रेयमग्निवेश उवाच-अब खळु भगवत् ! क्रुतो मूळमेषां, बाच्वादीनां वैगुण्यमुत्यग्रते, येनोपपन्ना जनपदमुद्ध्यंस्यन्तुर्ति ॥२! जनपद-नाद्य के इन कारणों को सुन कर भी अग्निवेश ने भगवान् आत्रेय से पूछा—हे भगवन् ! वासु आदि में किए कारण से विगुणता उत्पन्न होती है, जिस से विकृत होकर ये जनपदों को नाश करते हैं ॥२३॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—सर्वेषामप्यग्निवेश ! वाय्वादीनां यह्नेगुण्यमुत्यवते तस्य मूळमधर्मः, तन्मूळं वाऽसत्कर्म पूर्वकृतम् । तयोथोंनिः
प्रज्ञापराथ एव । तदाथा—यदा देश-नगर-निगम-जनपद-प्रधाना धर्ममुत्क्रम्याधर्मेण प्रजा वर्तयनित, तदाश्रितोपाश्रिताः पौरजनपदा व्यवहाशेपजीविनश्च तमधर्ममिनवर्धयन्ति, ततः सोऽधर्मः प्रसमं धर्ममन्तधंचे, ततस्तेऽन्तिहिंतधर्माणो देवनाभिरपि त्यव्यन्ते, तेषा तथाऽन्तिहिंतधर्माणामधर्मप्रधानानामप्रकान्तदेवनानामृतवं व्यापद्यन्ते, तेन नापो
यथाकाळं देवो वर्षति, न वा वर्षति, विश्वता वा वर्षति, वाता न
सम्यगिभवान्ति, क्षितिव्यापदाते, स्विळ्डान्युपशुष्यन्ति, ओषधयः
स्वमावं परिहायाऽऽपद्यन्ते विकृतिम्,तत उद्ध्वंसन्ते जनपदाः स्पर्शोध्यवहार्यदोषात ॥ २४ ॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने कहा । इन वायु आदि सब में जो विग्-णता उत्पन्न होती है. उसका मल कारण अवर्म है । इस अधर्म का मल कारण पूर्व किये और असत कर्म ( अहित कर्म ) हैं। इन दोनों अधर्म और असत कर्मों की उत्पत्ति का कारण प्रजापराध अर्थात बद्धि का दोष है। जिस समय देश, नगर, प्रान्त और जनपद के अध्यक्ष ( प्रधान शासक जन ) धर्मका अति-क्रमण करके अधर्म से प्रजाजनों के साथ व्यवहार करने लगते हैं. तब इन प्रधान जातों के आश्रित एवं पीछे चलने वाले नगर और जनपद वासी लोग तथा बाणिज्य ब्यवहार वा अदासत द्वारा जीविका प्राप्त करने वाले मनव्य इस अधर्म को और भी बदाते हैं। इस प्रकार से बढ़ा हुआ अधर्म बलात धर्म का छोप कर देता है। इस धर्म के लंप हो जाने से देवता छोग नागरिकों के लोगों का साथ छोड़ देते हैं. इस प्रकार से अधर्म की प्रधानता होने और देवता आदि का सहयोग छूट जाने पर ऋतुएं (शीत, उष्ण आर वर्षा ) विकृत हो जातो हैं। इस से देव ( मेघ ) ठीक समय पर वर्षा नहीं करता. सर्वथा नहीं करता क्षायवा विकृत रूप में जड़ बरसता है, वायुएँ भी भली प्रकार नहीं चड़ती, मूमि बिगड बाती है, पानी सुख जाते हैं। आंवधियां अपनी प्रकृति को कोड़ कर विकृति को प्राप्त हो जाती हैं। तब रार्श और आहार के दोष से जनपद नुष्ट होने छगते हैं ॥ २४ ॥

तथा शस्त्रभवस्यापि जनपदोद्धभंसस्यावमं एव देतुर्भवति । ते ऽत्तिप्रवृद्ध-स्रोभ-रोष-मोह-मानास्ते दुर्वकानवमस्वाऽऽस्मस्वजनपरोष-घाताय शस्त्रेण परस्परमभिक्रामन्ति, पराम्वाऽतिक्रामन्ति, परेर्वाऽभि-क्रास्यन्ते ॥ २४ ॥

रक्षोगणादिभिर्बा विविधैर्भूतसङ्घैस्तमधर्ममन्यद्वाऽप्यपचारान्तर-सुपढभ्याभिद्दन्यन्ते ॥ २६ ॥

शक्त से होने वाले युद्ध आदि में भी जो जनपद का नाश होता है उस का भी कारण अधर्म हो है। जिन पुरुषों में लोग, क्रोष, मान बहुत बद्धा हो। है, वे दुर्बळ पुरुषों का तिरस्कार करके अपने और दूखरों के नाश के लिये परस्पर शक्तों से आक्रमण करते हैं। इस अवस्था में राक्षस आदि नाना प्रकार के मूत (प्राणि) समृद्द इस अधर्म या इसी प्रकार के अन्य अपचारों से इन पर आधात करते हैं।।२५-२६॥

तथाऽभिशापप्रभवस्याप्यधर्म एव हेतुर्भवति । ये लुप्तधर्माणो धर्मा-दपैतास्ते गुरु-वृद्ध-सिद्धर्षि-पृज्यानवमस्याहितान्याचरन्ति, ततस्ताः प्रजा गुर्वादिभिरभिशप्ता भस्मताधुपयान्ति प्रागेवानेकपुरुषकुळविनासाय नियतप्रस्ययोपळम्मान्नियता क्षनियतप्रस्ययोपळम्भादनियताक्षापरे॥२०॥

इसी प्रकार अभिशाप से देश के नाश होने का भी मुख्य कारण अधर्म ही है। जिन देशों में घर्म छुत हो जाता है और जो घर्म से च्युत हो जाते हैं; वे गुरू, इद्ध, लिद्ध, श्राप्त, पूज्य पुरुषों का तिरस्कार करके अहित कार्यों का सेवन करने अगते हैं। तब वे प्रजाएं गुरूजनों से श्रप्त होकर शीव ही मस्स हो जाती हैं। अनेक पुरुषों के कुळ विनाश के लिए जहां विशेष पुरुषों के अपराध होते हैं वहां वे ही नष्ट होते हैं और जहां निश्चित कारण नहीं होता वहां अनियमित रूप से अनेक अन्य भी नष्ट हो जाते हैं।। २७॥

प्रागिष चाधमीहते नाजुभोत्यत्तिरन्यतोऽभूत्, आदिकाले द्वादितिसुतसयौजसोऽतिवलियुल्प्प्रमावाः प्रत्यक्ष-देवर्षि-धर्म-यङ्ग-विधि-विधान्ताः ग्रेलेन्द्र-सार-संहत-स्थिर-शरीराः प्रसन्नवणिन्द्रयाः पवन-सम-वल्ज्य-पराक्रमाश्चाहरिक्षचोऽभिरूपप्रमाणाञ्चतिप्रसादोपचयवन्तः सत्या-क्ष्मानुर्शस्य-दान-दम-नियम-तपचपवास-मद्योचर्य- त्रतपरा व्यपगत-सय-राग-द्वेष-मोह-लोभ-कोध-शोक-मान-रोग-निद्रा- तन्द्रा - श्रम - क्षमा- लस्य-परिष्रहाश्च पुरुषा वभूवुरियतायुषः । तेवाग्रदारस्वगुणकर्मणाम-चिम्स्य-रस-वीध-विपाक-प्रमाव-गुण-समुदितानि प्रावुषमृद्यः सस्यानि सर्वगुणसमुदितत्वारुथिव्यादीनां कृतयुग्नस्वाऽऽदौ ।

रोग आदि की उत्पंच का मूळ कारण—पहछ मी अधर्म के दिना किसी अध्य कारण से रोग आदि अधुमों की उत्पंचि नहीं हुई। इत्युग में देनों के समान तेष-पराक्रम बाढ़े, अति बढ़वान्, विद्याळ प्रभाव बाढ़े, देव. देवर्षि, इमं, यद्य विधि आदि सत्कामों को प्रत्यक्ष देखने बाढ़े, पर्वत के समान हद, संगठित, स्थिर सर्पर बाढ़े, निर्मल वर्ण (कान्ति), और इन्द्रियों से युक्त, वायु के समान बल, बेग और पराक्रमवाले, सुन्दर नितम्बवाले, वायु के अनुकूळ अवयब परिमाण, आकृति और प्रसादवाले और गुणों और पृष्टि से युक्त, सत्य, आर्जव (ऋषुत्ता, नम्रता), अनुशंसता (दया), दम, दान, नियम, तप, उपवास, ब्रह्मचर्य और व्रतों में तत्यर, भय, राग, देष, मोह, छोम, क्रोभ, शोक, मान, रोग, निद्रा, तन्द्रा, अम, क्रम, आलस्य, परिमह इन स रहित और अमित (युगों के अनुसार दीर्घ) आयु वाले पुरुष थे। सस्य युगा के प्रारम्भ में इन पुरुषों के अनुसार दीर्घ) आयु वाले पुरुष थे। सस्य युगा के प्रारम्भ में इन पुरुषों के उदार विच और गुणों, घार्मिक कर्मों के अनिस्तय प्रभाव से पृथिवी आदि महामूतों के सर्वगुणसम्पन्न होने से शस्य (धान्य) भी रस, वीर्य, विपाक, प्रभाव और गुणों वाले उत्पन्न होते थे।

अञ्चित तु कृतयुगे केषाचिदत्यादानात्सापन्निकानां शरीरगौरव-मासीत्। शरीरगौरवात् श्रमः श्रमादालस्यं, आलस्यात् संचयः, संच-यात् परित्रद्वः, परिम्रहाल्लोभः प्राद्धर्मतः कृते ॥२८॥

कृतयुग के उत्तरते हुए अन्तिम भाग से कुछ सम्पन्न धनो बंगों के अति-भोजन से शरीर में भारीपन आ गया। शरीर में भारीपन आने से अम, अम से आलस्य, आल्स्य सं संचय (इकड़ा करने की खुद्धि), संक्य से परिम्रह (ममता) और परिम्रह से खोभ उत्पन्न हुआ।। २८॥

चतक्रेतायां लोभादभिद्रोहः,अभिद्रोहादस्तवचनं,अस्तवचनात्काम-क्रोध-मान-द्रेष-पारुष्याभिषात-भय-ताप-शोक-चिचोद्रेगादयः प्रवृत्ताः। ततक्षेतायां धर्मपादोऽन्तर्धानमगमत्, तस्यान्तर्धानात् ( युगवर्षप्रमा-णस्य पादह्वासः) पृथिव्यादानां गुणपादप्रणाशोऽभूत्, तदमणासकृतश्च सस्यानां स्तेह-वैमल्य-स्त-चीय-विपाक-प्रभाव-गुण-पाद-अंशः। तत्त स्वानि प्रजाशरीराणि हीयमानगुणपादैश्चाऽऽहारविहारेरयेथापूर्वमुपष्ट-ध्यमानान्यप्रमारुवपरीतानि प्राच्याधिभिज्वरादिभिराकान्तानि, अतः प्राणनो ह्वासमवापुरायुषः क्रमशः इति॥ २६॥

फिर त्रेता में कोम से अभिद्रोह, अभिद्रोह से असरय भाषण, असस्य माषण काम, कोच, मान, द्रेष, कठोर बचन, अभिषात (परस्पर हिंसा), भय, साप, शोक, विन्ता, उद्देग आदि उत्पन्न हुए। इन के पीछे त्रेता में घर्म का एक चरण छोप हो गया। इस घर्म के एक पांच के छोप होने से आहार-विद्वार के गुणों का भी एक चतुर्योग्र नष्ट हो गया। साथ में पृषिवी आदि के गुणों में भी एक चौथाई कमी आ गई। इस कमी के कारण घान्यों के स्नेह, निर्मळता, रस, वीर्य, विपाक, प्रभाव में भी चतुर्योग्र घटती हो गई। इस से पुक्षों के शरीर के गुणों में चतुर्योग्र को कमी होने से, आहार विद्वार के गुणों में भी घटती होने से, पूर्व युग के समान वे अग्नि, बायु वाले नहीं रहे। अग्नि, बायु के गुणों में भी कमी आ गई। इसल्ये ब्वर आदि रोगों से प्रथम प्रथम आकान्त हुए। अतः इत्तयुग से प्राणियों की आयु में एक एक चतुर्योग्र की कमी हुई।। २६।।

भवतश्चात्र—युगे युगे धर्मपादः क्रमेणानेन हीयते । गुणापादश्च भूतानामेवं छोकः प्रलीयते ॥ ३० ॥ संवत्सरशते पूर्णे याति संवत्सरः क्षयम् । देहिनामायुषः काले यत्र यन्मानमिष्यते ॥ ३१ ॥ इति विकाराणां प्रागुत्यत्तिहेतुरुको भवति ।

इस कम से प्रत्येक युग में घर्म का एक एक पाद (चतुर्योध) क्षीण होता जाता है। इसी कम से पृथिवी आदि भृतों के गुणों में भी एक एक पाद की कमी होती जाती है। अर्थात् सच्य युग में चार पाद, नेता में तीन पाद, द्वापर में दो और किलयुग में एक पाद शेष रह जाता है। इस प्रकार से कोक प्रत्य को प्राप्त होते हैं। जिस युग में मनुष्यों की आयु और युग का जो जो परिमाण है, उस युगमान के सौ वर्ष पूर्ण होने पर आयु का एक एक वर्ष कम हो जाता है। जैसे किलयुग में सौ वर्ष की आयु है। युगमान १०० वर्ष पूर्ण होने पर एक वर्ष कम होकर निन्याननें (६६) वर्ष परमायु होती है। यह रोगों के प्रयम उत्पत्ति का कारण कह दिया।। ३१॥

एवं वादिनं भगवन्तमात्रेयमग्निवेश ख्वाच—किं तु खलु भगवन् ! नियतकाळप्रमाणमायुः सर्वं न वेति ॥ ३२ ॥

इस प्रकार कहते हुए भगवान् आत्रेय से अग्नियेश ने पूजा— भगवत् १ स्या आयु का समय और परिमाण सब निश्चत है वा अनिश्चित १॥ ३२॥ भगवानुवाच—इहाग्निचेश! भूतानामायुर्वुक्तिमपेक्षते ॥ ३३॥ देवे पुरुषकारे च स्थितं सस्य बळाबळम्। मगवान् आत्रेय ने कहा—हे अग्निवेश ! प्राणियों की आयु, देव और पुरुषकार इन दोनों का योग चाहती है। इसक्रिये आयु का बळ और अबळ देव और पुरुषार्थ पर स्थित है।। ३३।।

दैवमात्मकृतं विद्यात्कर्भ यत्पौर्वदेहिकम् ॥ ३४॥ स्मृतः पुरुषकारस्तु क्रियते यदिहापरम् ।

बळाबळिवशेषोऽस्ति तयोरिप च कर्मणोः ॥ ३५ ॥

अपने शरीर से जा कर्म पूर्व जन्म में किये हो उन को 'दैव' जाने। और इस जन्म में जो कर्म किया जाता है उसे पुरुषकार कहा है। इन दोनों प्रकार के कर्मों का विशेष बळ ऑर अवळ होता है। अ४-३४॥

हुष्टं हि त्रिविधं कर्भ हीनं मध्यममुत्तमम् । यह कर्म भी तीन प्रकार का है। हीन, मध्यम और उत्तम । तथोहदारयोग्रेकिरीघस्य च सुख्स्य च ॥ ३६॥ नियतस्याऽऽयुषो हेतुविंपरीतस्य चेतरा।

तीन प्रकार की आयु—देव और पुरुषकार टोनों प्रकार के कमें उत्तम होने से आयु का परिमाण अर्थात् नियत काल दीर्घ होता है। सुलकारक एवं हितकारक आयु मिलती है और यदि इन दोनों प्रकार के कमों में विपरीत युक्ति हो तो आयु अनियत, छोटी, दुःखी एवं अहितकारक रहती है। ३६॥

> मध्यमा मध्यमस्येष्टा,कारणं शृणु चापरम् ॥ ३७ ॥ दैवं पुरुषकारेण दुवेलं छपहन्यते । दैवेन चेतरत्कर्म विशिष्टेनोपहन्यते ॥ ३⊂ ॥

इन कर्मों में मध्यम बल हो तो आयु भी मध्यम प्रकार की रहती है। और भी कारण सुनो। जहां पर एक कर्म बल्यान् हो, दूसरा निर्बल हो, वहां पर बल्यान् दुर्बल कारण को दवा लेता है। इसल्यि यदि पुरुषकार कर्म बल्यान् होगा ते । नर्बल दैंव को दवा लेगा और यदि देव बल्यान् होगा तो वह दूसरे कर्म (पुरुषकार) को नष्ट कर देगा। निर्वल को बल्यान् दवा लेता है।।३८॥

दृष्ट्वा यदेके मन्यन्ते नियतं मानमायुषः । कर्म किंचित् क्वचित्काले विपाके नियतं महत् । किंचित्त्वकालनियतं प्रत्ययैः प्रतिबोध्यते ॥ ३८ ॥

इस बात को देख कर कुछ विद्वान् आयु का परिमाण निश्चित मानते हैं। किसी बड़वान् कर्म का तो किसी विशेष निश्चित समय में ही परिपाक होता है ्रैगैर किसी का विपाक काल अनिश्चित है, कमी भी उसका पाक हो सकता है। कौन कर्म कर पकेगा इल बात का निर्णय कारणों से किया जाता है। कभी सहकारी अन्य कारण को पाकर कर्म का पाक होता है। किया कर्म आवहय भोगना पड़ता है। इस प्रकार कर्म के परिपाक काल के नियम और अनियत होने से आयु भी नियत तथा अनियत है॥ ३६॥

वस्मादुभयद्दष्टत्वादेकान्तप्रहणमसाधु । निदर्शनमि चात्रोदाहरि-ष्यामः । यदि हि नियतकालप्रमाणमायुः सर्वं स्यात् , वदायुष्कामानां न मन्त्रोषिध-मणि-मङ्गल-बल्युपहार-होम-नियम-प्रायश्चित्तोपवास-स्वस्त्य यन-प्रणिपात-गमनाद्याःक्रिया इष्टयश्च प्रयुष्ठयेरन्, नोद्भान्त-चण्ड-चपल-गो-गजोष्ट्र-खर-तुरग-महिषाद्यः पवनाद्यश्च दुष्टाः परिहार्याः स्युनं प्रपात-गिरि-विषम-दुर्गाभ्यु वेगास्तथा नप्रमत्तोन्मत्ते द्भान्त-चण्ड-चपल-मोह-लोभाकुलमत्यां नाग्यो न प्रवृद्धोऽग्निनं च विविधविषाश्रयाः सरीस्र्योर-गाद्यः, न साहसं नादेशकालचयां, न नरेन्द्रप्रकोष इत्येवमादयो हि भावा नामावकराः स्युः, आयुषः सर्वस्य नियतकालप्रमाणत्वात् ॥४०॥

इसिंख्ये नियत और अनियत दोनां प्रकार की आयु के दीखने से कोई एक पक्ष अर्थात आयुका नियत वा अनियत काल मानना यह ठीक नहीं है। इस के लिये उदाहरण भा देते हैं:--यदि आयु का परिमाण नियत मान लिया जाय तो दाघाय चाहने वाले मनुष्य आयु को बढाने वाले मंत्र, ओषधि, क्रिया, इष्टि, याग, मणि, मंगल, बलि, उपहार, नियम, प्रायश्चित्त, उपवास स्वस्त्ययन, प्रणिपात, गमनादि कियाओं को न किया करें। इसी प्रकार इधर उधर दौढते हुए भयानक, चपल, गी, हाथी, ऊंट, गधे, घोड़े, भैंसे आदि तथा दृष्ट बायु आदि से कोई भी अपन का न बचावे, न कोई उन को दूर करने का यत करें। प्रपात ( जल-प्रपात ), पहाड़, कठिन दुर्ग, पाना के वेग से काई अपने का न बचावें। मस्त, उत्मत्त, भ्रान्त, चण्ड, चपल, मोह, लोम से व्याप्त बुद्धि वालों सं अपने को न बचावें. शत्र को भी निवारण न करें। तेज जलती अग्निसे कोई न डरे। विविध प्रकार के विधेले पदार्थों और सर्प आदि जन्त-ओं से कोई भयन माने। अन्चित बढ़ के आरम्म से न बचे। देश काळ के विपरीत आचरण से अपने को न बचावें। राजा का प्रकोप भी मृत्य का कारण न बन सकें। इन समस्त कारणों से भी आयु का नाश न हो। क्योंकि सब को आयु का काल और परिमाण नियत है। आयु के निवत काल होने से यह कारण भी मारक नहीं बनने चाहियें । मृत्यु के भव से ही कोग हर कारणी -बचते हैं।। ४० ॥

त चातभ्यस्ताकाळ-मरण-भय-निवारकाणामकाळमरणभयमागच्छेहप्राणिता,त्यश्रीश्चाऽऽरम्मकथाप्रयोगबुद्धयःस्युर्महर्षाणां रसायनाधिकारे,
नापीन्द्रो नियतायुर्ण रात्रुं वज्रेणाभिहन्यात्, नाश्विनावार्त भेषजेनोपपाद्येतां, न महषयो यथेष्टमायुस्तपसा प्राप्तुयुः, नच विदितवेदितव्या
महषयः ससुरेशा रसायनादीनि सम्यक् पश्येयुरुपदिशेयुराचरेयुर्वा।

अकाल सरण के भय का निवारण करने वाले अनम्यासी प्राणियों को अकाल मृत्यु के कारणों से भय भी न हो। महर्षियों के रसायनाधिकार में कह दुए उपदेश, प्रयोग और ज्ञान ये सन व्यर्थ हो जायें। नियत आयुशले शत्रु को इन्द्र भी बज़ से नहीं मार सके। अदिवनीकुमार भी रोगी पुरुष की औष-ियों से चिकित्सा न कर सकें। और महर्षिगण तप द्वारा वांखित वर्षों तक की आयु भी प्राप्त न कर सकें। सर्वेश्व महर्षिगण इन्द्र के साथ आयुश्चेक रसाय-नादि को न देखें, न उपदेश करें और न स्वयं व्यवहार करें। क्योंकि आयु का काल और परिमाण तो निश्चित है।

अपि च सर्वचक्षुषामेतत्वरं यदैन्द्रं चक्षः, इदं चास्माकं प्रत्यक्षं, यथा पुरुषसहस्राणामुत्थायोत्थायाऽऽहवं कुर्वतामकुर्वतां चातुल्यायुष्टुं, तथा जातमात्राणामप्रतीकारात् प्रतीकाराचाविषविषप्राशिनां चाय्य-तुल्यायुष्ट्वं, न च तुल्यो योगः क्षेम उदपानघटानां चित्रघटानां चोत्सी-दतां, तस्माद्धितोपचारमूळं जीवितमतो विपर्ययान्यृत्युः।

सब आंखों से श्रेष्ठ प्रमाण यह इन्द्र (आतमा ) की आंख है—इम प्रत्यक्ष देखते हैं कि इजारों मनुष्य प्रतिदिन उठ उठ कर शक्षों से लड़ाई करते हैं, नहीं भी करते हैं, उन सब की आयु तुल्य नहीं होती अर्थान् लड़ने वाले मरते हैं। इसी प्रकार उरम्ब हुए संन्यास रोहिणी आदि रोगों की जो तत्काल चिकित्सा कर लेते हैं वे बच जाते हैं और जो चिकित्सा नहीं करते वे मरते हैं। इसी प्रकार वित्र खाने वाले मरते हैं और बित्र नहीं खाने वाले नर्श मरते । पानी रखने या लाने के लिये जो पक्ष के इसे नार्थ जाते हैं उन का तथा चित्र घटों (कसे घड़ों) का योग-स्थेम समान नहीं हो सकता । वे समान काल तक रिथर नहीं रह सकते । किन्तु रखण करने से कसे घड़े भी देर तक रह सकते हैं और न पालने से पक्ष घड़े भी श्रीव दूट जाते हैं। इसके विदयीत अहिताचरण करना मृत्यु का कारण है।

अपि च देशकालात्मगुणविपरीतानां कर्मणामाहारविहाराणां च

िका≎ ३

क्रियोपयोगं सम्यक सर्वातियोगसंघारणमसंघारणमुद्रीणीनां च गति-मता साहसानां च वर्जनमारोग्यात्ववृत्तौ हेतुमुपलभामहे उपदिशामः सम्बद्ध पञ्चामञ्जेति ॥ ५१ ॥

और भी, देश, काल, आत्मा इन के गुणों के सालय, कर्म तथा आहार द्रव्यों को विधिपूर्वक उपयोग करना, काल, कर्म और इन्द्रियार्थों के अयोग. मिथ्यायोग और अतियोग का त्याग, अनुपरियत वेगों को रोकना ( बलात्कार से बाहर न करना )और उपस्थित वेगी को न रोकना और सब प्रकार के साहरिक कमों ( अनुचित बल के कार्यों ) का त्याग, ये अब बातें आरोग्य के संरक्षण में कारण होती है। इस स्वस्थान का हम भली प्रकार उपदेश करते हैं और इसे अच्छी प्रकार देखते भी हैं ॥४१॥

अतः परमग्निवेश स्वाच-एवं सत्यनियतकाळप्रमाणायुषां भग-वन ! कथं कालमृत्युरकालमृत्युवी भवतीति ॥४२॥

इस के अनन्तर अग्निवेश बोले ! इस प्रकार से यदि आयुका समय अनिश्चित है, तब कालमृत्यु और अकालमृत्यु किस प्रकार होती है ? ॥४२॥

तमुवाच भगवानात्रेयः—श्रूयतामग्निवेश ! यथा यानसमायुक्तोऽखः प्रकृत्येवाक्षगुणैरुपेतः ( स्यात्, सच ) सर्वगुणोपपन्नो वाह्यमानो यथा-कालं स्वप्रमाणक्षयादेवावसानं गच्छेत्, तथाऽऽयः शरीरोपगतं बल-वत्प्रकृत्या यथावदपचर्यमाणं स्वप्रमाणक्षयादेवावसानं गच्छति, स मत्यः काले।

भगवान आत्रेय ने कहा-है अग्निवेश सुनो ! जिस प्रकार गाड़ी में लगा अक्ष ( धुरा ), धुरे के समस्त गुणों से युक्त होने पर भी अधिक भार आदि के न पहने से. ठीक समय में अपने परिमाण के क्षय होने पर विसता २ ट्रट जाता है. उसी प्रकार शरीर से सम्बद्ध आयु भी बलवान प्रकृति, युक्ति तथा स्वस्थवृत्त-विधि से पाली हुई, अपने समय में ही खय को प्राप्त होती है, इस मृत्य को 'कालमत्य' कहते हैं।

यथा च स एवाक्षोऽतिभाराधिष्ठितत्वादिषमपथादपथादक्षचक-भक्काद्वाह्यवाहकदोषाद्णिमोक्षात् पर्यसनादनुपाङ्काश्चान्तरा व्यसनम श्वते. तथाऽऽयुर्प्ययथावलमारम्भाद्यथाग्न्यभ्यवहरणाद्विषमाभ्यवहर-णाद्विषसशरीरन्यासादतिमैथुनादसत्संश्रयादुदीर्णवेगविनिमहाद्विधार्य वेगाविधारणादु भूवविषवाय्वग्न्युपतानाद्भिधातादाहारप्रवीका र्जनाच्च यावद्न्तरा व्यसनमापद्यते । तथा नियतायुष अन्तरा

राषाभिकष्यन्ते । स मृत्युरकाले । तथा ज्वरादीनप्यातङ्कान्मध्योपच-रितानकालमृत्युन् पर्याम इति । ४२।।

और यदि इसी अख पर बहुत अधिक भार रक्षा जाय, अथवा विषम मार्ग से, कुमार्ग से, धुरे या पहिये के टूटने से, बैळ या वाहक (सारिय) के दोष से, अणि, धुरी में लगी कीळ के निकल जाने से, स्नेह न पड़ने से, गिरने से नियत समय से पूर्व ही टूट जाता है उसी प्रकार आयु भी साहिक्क कार्यों से, अग्नि के अनुसार भोजन न करने या विषम भोजन करने से, अतिमैशुन से, उपस्थित वेगों को रोकने से, शरीर को विषम स्थित में रखने से (उत्कट आसन बैठने से), दुर्जनों का संखर्ग करने से, भूत, विष, वायु, अग्नि, ताप, चोट आदि से, आहार विधि के छोड़ने से, बीच में ही आयु समाप्त हो जाती है, इस का नाम 'अकाळ-मून्युग है। इसी प्रकार ज्वर आदि रोगों की ठीक प्रकार से चिकित्सा न होने से इन से भी अकाळ मृत्युएं होती देखते हैं।।४३॥

अथानिनेशः पप्रच्छ-किं तु खलु भगवन् ! व्वरितेश्यः पानी-यमुष्णं भूषिष्ठं प्रयच्छन्ति भिषजो न तथा शीतम् । अस्ति च शीत-साध्यो धातुर्व्यरकर इति ॥ ४४ ॥

इस के अनन्तर अग्निवेश ने पूछा—है भगवन् ! वैद्य लोग ज्वर के रोगी को गरम पानी अविकतः किस त्रिये देते हैं ? शीतल पानी उतना नहीं देते। शीत उपचार से भी ज्वरकारक घातु पित्त शान्त होता है।।४४॥

तमुवाच भगवानाहेयः,—ज्वरितस्य कायसमुत्थानदेशकालान्तिससमीक्ष्य पाचनार्थं पानीयमुष्णं प्रयच्छन्ति भिषजः । ज्वरो ह्यामाश्यसमुत्थानं प्रयो भेषजानि चाऽऽमाशयसमुत्थानां विकाराणां पाचनवमनापतपेणसमर्थानि भवन्ति, पाचनार्थं च पानीयमुष्णं, तस्मादेतज्ज्वरितेश्यः प्रयच्छन्ति भिषजो भूयिष्ठम् । तच्चेषां पीतं वातमनुलोमयति, अग्निमुद्दर्यमुदीरयति, क्षिप्रं जरां गच्छति, श्लोष्टमाणं च परिशोषयति, स्वल्पमपि पीतं तृष्णाप्रशमनायोपपयते, तथायुक्तमपि चैतन्नात्यर्थोत्सन्निपत्ते च्वरे सदाहभ्रमप्रलापितसारे वा प्रदेयम्, चळ्णेन हि दाहभ्रमप्रलापातिसारा भूयोऽभिवर्धन्ते, शीतेनोपशाम्यन्तीति ॥ ४४ ॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने कहा—ज्वर रोगी के शरीर, निदान ्र आमाध्य से उत्पन्न विकारों में) देश, काळ को देखकर पाचन के किये वैद्य कोग गरम पानी देते हैं। क्वर की उत्पत्ति आमाध्य से होती है। आमाध्य से उत्पत्न होने वाले रोगों के लिये पाचन, वमन, अपतर्पण संधामन आदि उपचार प्रायः होते हैं। इसलिये क्वर के रोगी को पाचन कराने के लिये वेद्य लोग गरम पानी अधिकतर देते हैं। यह पीया हुआ गरम पानी माधु का अनुलोमन करता है, जाठराग्नि को बढ़ाता है, धीष्न पच जाता है, जीर्ण हो जाता है, कफ को खुखाता है और योड़ा भी पिया हुआ गरम पानी प्यास को चानत करने के लिये पर्यास होता है। यह गरम पानी इतना लामप्रद होने पर भी जिस क्वर में पित्त बहुत बढ़ा हो उस में और दाह, भ्रम, प्रलाप और अतिसार की अवस्था में भी नहीं देना चाड़िये। गरमी से दाह, भ्रम, प्रलाप और अतिसार और अधिक बढ़ते हैं। ये रोग श्रीत उपचार से शान्त होते हैं। ४५॥

भवति चात्र-शिवेनोष्णकृतान् रोगान् शमयन्ति भिष्णिदः।
ये तु शीतकृता रोगास्तेषां चोष्णं भिष्णिततम्॥ ४६॥

चिकित्सक द्वानी लोग गरमी ( उष्णता ) से उत्पन्न हुए रांगों को श्रीत चिकित्सा से श्रमन करते हैं और श्रोत कारण से उत्पन्न रोगों को उष्ण चिकित्सा से श्रान्त करते हैं अर्थात् निदान से विपरीत चिकित्सा करते हैं ॥ ४६॥

एबमितरेषामपि व्याधीनां निदानिवपरीतमौषधं भवति कार्यम्। यथा-अपतर्पणनिमित्तानामपि व्याधीनां नान्तरेण पूरणमस्ति शान्ति-स्तथा पूरणनिमित्तानां नान्तरेणापतर्पणमिति॥ ४७॥

इस प्रकार से अन्य रोगों में भी कारण के विषरीत विकित्सा करनी होती है। जिस प्रकार कि अपतर्पण किया से उत्पन्न रोगों की शान्ति संतर्पण किया के विना नहीं होती, उसी प्रकार सत्तपणजन्य रोगों की शान्ति आपतर्पण किया के विना नहीं होती॥ ४७॥

अपतर्पणमपि च त्रिविधं छङ्घनं, छङ्घनपाचनं, दोषावसेचनं चेति ॥ ४= ॥

अपतर्षण भी तीन प्रकार का है। (१) छंवन, (२) छंवन-पाचन और (१) दोवावसेचन (दोवों का बाहर निकालना)॥ ४८॥

तत्र ळङ्घनमल्पबलदोषाणां, ळङ्घनेन छप्निमारुतवृद्धया बाताः तपपरीतिमिबाल्पसुदकमल्पदोषः प्रशोषमापद्यते ॥ ४८ ॥

इत में जब दोवों का बढ़ अल्प हो, तब लंबन करना चाहिये। लंबन

अब्रिओर बायुकी दृद्धि होती है। जिस प्रकार योहापानी वायुओर धूप के बदने से शुष्क हो जाता है। उसी प्रकार इन की दृद्धि से अल्पबल्वाला दोष शुष्क हो जाता है।। ४६।।

उड्घनपाचनाध्यां हि मध्यवलो दोषः सूर्यसन्तापमारुताध्या पाशुभस्माविकरणैरिव चानतिबहुदकं प्रशापमापद्यते ॥ ४० ॥

दोषों का मध्यम बल होने पर लंघन और पाचन कर्म करना चाहिये जिस प्रकार सूर्य के संताप एवं वायु द्वारा धूज और भस्म के फॅकने से साधा-रण मात्रा का पानी (बहुत अधिक राधि नहीं) सूख जाता है, उसी प्रकार संबन और पाचन से मध्यम बल्बाले रोप धान्त हो जाते हैं। (धूल और भस्म का फेंकना,पाचन किया का उपलक्षक है और सूर्य का संताप और वायु संबन किया का ।)॥ ५०॥

बहुदोषाणां पुनर्दोषाबसेचनमेव कार्यं, न हाभिन्ने केदारसेती पल्वछप्रसेकोऽस्ति, तद्वदोषावसेचनम् ॥ ४१॥

दोषों के प्रवल होने पर इन का अवभेचन (निष्कासन) ही करना चाहिये। जैसे खेत को मेढ़ की तोड़े बिना खेत के पानी को सुखा देना अस-मन है। मेढ़ को तोड़कर पानी निकाल देने से खेत शीध सुख जाता है। इसी प्रकार वमन, विरेचन आदि से अधिक बढ़े हुए दोगों को शरीर से बाहर कर देने पर दोषों की शान्ति होती है।। ५१॥

दोषावसेचनं तु खल्वन्यद्वा भेषजं प्राप्तकालमध्यातुरस्य नैवंविध-स्य कुर्यात्, तद्यथा—अनपवादप्रतीकारस्यापरिचारकस्य वैद्यमानिनश्च-ण्डस्यास्यकस्य वीजधर्मारुचेरतिक्षीण-बल्ज-मास-शोणितस्यासाध्यरोगो-पहतस्य मुर्मुखल्क्कान्विस्य चेति। एवंविध ह्यातुरमुपवरन् भिषक् पापी-यसाऽयशसा योगमुच्छतीति।। ५२।।

चिकित्सा में त्याज्य रोगी वा निम्न प्रकार के रोगी की दोषावसेचन ( संशो-धन रूप ) अथवा संध्यमनरूप चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। यथा जिससे अपवाद का प्रतिकार न हो सके, जो रोगी उपकरणों का संग्रह नहीं कर सके, ऐसे निधन की, जिस के पास परिचारक न हो, अपने को वैद्य मानने वाले, कोषी, निन्दा करने वाले, जिस का बल, मांस रक्त, बहुत खीण हो गया हो, असाध्य रोग से आकान्त, जिस में मरणोन्युख स्थण स्पष्ट हो, इस प्रकार के भोगी की चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। यदि इस प्रकार के रोगी की चिकित्सा ्भवन्ति चात्र—अल्पोदकद्रुमो यस्तु प्रवातः प्रचुरातपः । क्रेयः स जाङ्गछो देशः स्वल्परोगतमोऽपि च ॥ ५३ ॥

प्रचुरोद्कवृक्षो यो निवातो दुर्छभातपः।

अनूपो बहुदोषश्च. समः साधारणो मतः ।। ५४॥

जिस देश में पानी और इस कम हो, वायु और धूप बहुत प्रचण्ड हो वह जांगल देश जानना चाहिये। उसमें बहुत कम रोग होते हैं। जिस देश में जल और वृक्ष बहुत हों, वायु न चले और धूप भी न हो, वह अनूप देश कहाता है जिसमें वात और धूप दोनों समान हों वह देश समदेश कहाता है। ५६-५४॥

तदात्वे चानुबन्धे वा यस्य स्यादशुभं फल्डम् । कर्मणस्तन्न कर्त्तव्यमेतद् बुद्धिमता मतम् ॥ १४ ॥

तत्काल में अथवा उत्तर कार्ज में जिस कर्म का फल अञ्चभ हो, वह कर्म नहीं करना चाहिये, यह बुद्धिमानों का मत है ॥ ५५ ॥

तत्र स्रोकाः—

पूर्वरूपणि सामान्या हेतवः स्वस्वछक्षणाः ।
देशोद्ष्वंसस्य भैषव्यं हेतृनां मूळमेव च ॥ ५६ ॥
प्राग्विकारसग्रुत्पत्तिरागुषश्च क्षयक्रमः ।
मरणं प्रतिभूतानां काळाकाळविनिश्चयः ॥ ५० ॥
यथा चाकाळमरणं यथा युक्तं च भेषजम् ।
सिद्धं यात्योषधं येषां न कुर्याद्येन हेतुना ॥ ५८ ॥
तद्यत्रेयोऽग्निवेशाय निस्तिळं सर्वग्रुक्तवान् ।
देशोद्ध्यंसनिमित्तीये विमाने ग्रुनिसत्तमः ॥ ५८ ॥

जनपदोद्ध्वंत के पूर्वरूप, सामान्य कारण, प्रत्येक के अपने अपने उद्यण, विकित्सा (पंच कर्म), कारणों का मूळ कारण अवर्म, रोगों की प्रारम्भिक उत्पत्ति, आयु और धर्म के हाल का कम, काळमूत्यु और अकाळमूत्यु, निदान और दोष, बलापेखित औषध, जिनको विकित्सा नहीं करनी, ये सब बातें इस अध्याय में मुनिश्रेष्ठ भगवान् आश्रेय ने शिष्य अग्निवेश के क्रिये सम्पूर्ण रूप से कह दी ॥ ५६—५६॥

इत्यन्तिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने जनपदोद्ध्वंसनीय-विमानं नाम तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥

१. ये दो कोड भी कहीं २ देखने में आते हैं।

## चतुर्थोऽध्यायः।

## अथातिस्निविधरोगविशेषविज्ञानीयं विमानं व्याख्यास्यामः । इति ह स्माऽऽङ भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

अब 'त्रिविषरोग-विशेष-विशानीय' नामक अध्याय का व्याख्यान करेंगे, जैसा भगवन्त् आत्रेय ने कहा था ॥ २ ॥

त्रिविधं खलु रोगविशेषविज्ञानं भवति । तद्यथा—आप्तोपदेशः प्रत्यक्षमनमानं चेति ॥ ३ ॥

रोग विशेष विज्ञान तीन प्रकार का है। जैसे—(१) आप्त-उपदेश,

(२) प्रत्यक्ष और (३) अनुमान ॥ ३॥

वज्राऽऽप्रोपदेशो नाम—आप्तत्रचनम्। आप्ता इवितर्क-स्मृति-विभाग्वदो निष्प्रीत्युवनापदर्शिनश्च । तेषामेवंगुणयोगाद्यद्वचे तत्प्रमाणं, अप्रमाणं पुनर्मेत्तोन्मत्त-मूर्ख-वक्तृन्दृष्टादृष्ट-वचनमित ॥ ४॥

(१) आसोपदेश—आसजनों क बवनों का नाम आम उपदेश है। आस ही वितर्क से मिल अयांत् एन्देह से रहित और स्मृति ज्ञान से युक्त साखात् अनुभव और विभाग अर्थात् एक देश से मिन्न सम्पूर्ण तस्त्र के ज्ञानने वाले। शास्त्र ज्ञान में संशय रहित एवं प्राणियों में भीति (राग) उपताप (हेष) के भावों से शून्य, रागद्वे बरहित होते हैं। इस प्रकार के गुण होने से इन आत पुरुषों का वचन प्रमाण हो सकता है। मस, उन्मत्त (पागल), मूर्ख आदि पुरुषों के दृष्ट (ऐहिक) और श्वदृष्ट (आमुध्यक) दोनों तरह के वचन अप्रमाण होते हैं।।४॥

प्रस्तरक्षं तु खळु तत्—परस्वयमिन्द्रियमेनसा चोपळभ्यते ॥ १ ॥ प्रत्यख—जो अपनी इन्द्रियो और मन से ज्ञान होता है,वह प्रत्यक्ष है ॥५॥ अनुतानं खळ्—त की युक्त्यपेक्षः ॥ ६ ॥

अनुमान अनुमान तर्क है जो युक्ति की अपेक्षा करता है। (कार्य कारण सम्बन्ध या अध्यभिचरित व्याप्ति का नाम युक्ति है)॥६॥

त्रिविधेन खल्बनेन ज्ञानसगुदयेन पूर्व परीक्ष्य रोगं सर्वधा सर्व-मयोत्तरकालमध्यवसानमदोषं भवति । निह् ज्ञानावयवेन कुरस्ते ज्ञे ये ज्ञानमुख्यते ॥ ७ ॥

१. 'मूर्खरकदृष्टादृष्टवचनं' इति वा पाठः । मूर्ख पुरुष के दोषयुक्त और निर्दोष वचन भी प्रमाण नहीं, अथवा मूर्ख, और (रक्त ) दोषयुक्त, ।

तीन प्रकार के ज्ञान-समुदाय से प्रथम रोग की परीक्षा करके सब प्रकार से और सारा देखकर पीछे से पूर्ण निक्षय करके चिकित्सा करना निर्दोग होता है। ज्ञान के एक अवयव को जान लेने से जेय अर्थात् जानने योग्य वस्तु का सम्पूर्ण ज्ञान नहीं हो सकता। इसलिये वैद्य को चाहिये कि तीनो प्रमाणों से रोग को एक अंश में ही नहीं, प्रस्थुत सम्पूर्ण कप में जाने ॥७॥

त्रिविधे त्वस्मिन् ज्ञानसमुदाये पूर्वमाप्तोपदेशाच्ज्ञानम् । ततः प्रत्यक्षानुमानाध्यां परीक्षोपपचते । किं झनुपदिष्टे पूर्वं प्रत्यक्षानुमानाध्यां परीक्षमाणो विचात् ? तस्मान् द्विविधा परीक्षा ज्ञानवतां प्रत्यक्ष्मनु-मानं वैति, त्रिविधा वा सहोपदेशेन ॥ = ॥

इस तीन प्रकार के ज्ञान समुदाय में सब से प्रथम 'आसोपदेश' से ज्ञान होता है। इसके पीछे प्रत्यक्ष और अनुमान द्वारा परीक्षा होती है। यदि पूर्व आसोपदेश न हो तो परीक्षा करता हुआ वैद्य प्रत्यक्ष और अनुमान से क्या जानेगा ? कुछ भी नहीं। इसिलये आसोपदेश से प्राप्त ज्ञान वालों के लिये परीक्षा दो प्रकार को है प्रत्यक्ष और अनुमान। अथवा आसोपदेश को मिला कर तीन प्रकार की है—प्रत्यक्ष अनुमान और आसोपदेश ॥ ।।।

तत्रेदसुपदिशन्ति बुद्धिमन्तः—रोगमेकैकमेव प्रकोपणमेवंयोनिमेव-मारमानमेवमधिष्ठानमेवंवेदनमेवंसंस्थानमेवंबृद्धिस्थानक्षयसमन्वितमे-वसुदर्कमेवंनामानमेवंयोगं विद्यात्। तस्मिन्नियं प्रतीकारार्थो प्रवृत्तिरथवा निवृत्तिरित्यपदेशाञ्जायते ॥ ६॥

आसोपदेश से एक एक रोग में ऐसे प्रकोण, ऐसी योनि (प्रकृति वातादि की विषमता), ऐसी उत्पत्ति, ऐसा स्वरूप, ऐसा अधिष्ठान (मन और शरीर), ऐसी वेदना (पीड़ा), ऐसा संस्थान (अध्या), ऐसी र शब्द, स्पर्ध, रूप, रस, गम्भ, ऐसा उपद्रव (रोग के पीछे दूचरा होने वाला रोग), ऐसी दोगों की हृद्धि, स्थान और श्वय, उदर्क (उत्तर फल-सम्बन्धस्य), इस प्रकार का नाम, ऐसा योग ये सब बातें बुद्धिमान् लोग खपदेश करते हैं, उनके उपदेश से जानना चाहिये। इस प्रकार की व्याधि में इस प्रकार का प्रतिकार वा चिकित्सा है, अथवा इस रोग में असाम्य होने से निवृत्ति (चिकित्सा न बरना), ये दोनों प्रकार की प्रवृत्ति और निवृत्ति भी उपदेश से ही जानी जाती हैं।।ह॥

प्रत्यक्षतस्तु खलु रोगतत्त्वं बुभुत्युः सर्वेरिन्द्रियैः सर्वोनिन्द्रियार्था-नातुर-शरीर-गतान्परीक्षेतान्यत्र रसज्ञानातः; तद्यथा,-अन्त्रकूजनं संधि-स्फोटनमङ्गुळीपर्वणा च स्वरविशेषा ये चान्येऽपि केचिच्छरीरोपगताः शब्दाः स्युस्तान् श्रोत्रेण परीक्षेत्। वर्ण-संस्थान-प्रमाण-च्छायाः शरीरप्र-कृतिविकारौ चछुर्वेषयिकाणि यानि चान्यानि तानि चछुषा परीक्षेत।

४२१

प्रत्यक्ष द्वारा रोग जानने की इच्छा से वैद्य रोगी मनुष्य की इन्द्रियों के द्वारा जानने योग्य सन बातों की वह अपनी इन्द्रियों से परीक्षा करे केवल रस ज्ञान को छोककर । जैसे—आंतों के शब्द, अंगुओं के पर्यों की सन्ध्यों का चटकन, रोगी शरीर के भिन्न भिन्न स्वरों को, इनके अतिरिक्त रोगी के जन्य जो ( हिचकी, श्वास आदि ) शब्द हों, उनकी श्रोध हारा परीक्षा करें । वर्ण, अंगों को बनावट, शरीर और अवयवों का माप ( छोटाई, बढ़ाई, स्यूजता, कुशता ), छाया ( कान्ति ), शरीर के प्राकृतिक एतं वैकृतिक भावों (परिवर्तानों ) को एवं चतु इन्द्रिय के प्राक्ष और जो यहां पर न कही बातें हों ( मल, मूच आदि ), उनकी भी आंल से परीक्षा करनी चाहियें !

रसं तु खल्वातुरशरीरगतिमिन्द्रियवैषयिकमध्यनुमानादवगच्छेन्, न सस्य प्रत्यक्षेण प्रहणमुपपद्यते, तस्मादातुरपरिप्रश्नेनैवाऽऽतुरमुखरसं विद्यात्, युकापसपेणेन त्वस्य शरीरवैरम्यं, मिक्षभोपसपेणेन शरीर-माधुर्यं, लोहितपित्तसंदेहे तु किं घारिछोहितं छोहितपित्तं वेति श्वकाक-भक्षणाद्धारिछोहितमभक्षणाल्छोहितपित्तमित्यनुमातव्यं, एवमन्यानध्या-द्रशरीरगतान रसाननुमिमीत । गम्धान्त खलु मर्वशरीरगतानातुरस्य प्रकृतिवैकारिकान् घाणेन परीक्षेत । स्पर्शं च पाणिना प्रकृतिविकृति-युक्तम्—इति प्रत्यक्षतोऽनुमानैकदेशतक्ष परीक्षणमुक्तम् ॥१०॥

रोगी के धारीर के रस को, इन्द्रिय का विषय होने पर भी, अनुमान द्वारा ही जानना चाहिये। क्योंकि रोगी के धारीर के रस का प्रत्यक्ष द्वारा प्रहण नहीं हो सकता। बीमारी में मुख का स्वाद बदल जाता है, इसिलये रोगी से पूछकर ही उसके मुख का रस जानना चाहिये। यथा—धरीर पर जूं आदि के चलने से धारीर में मधुरता समझनी चाहिये। रक्तपित्त के सन्देह में यह रक्त छुद्ध (धारीर को भाषा करने बाला) है या रक्तपित्त के सन्देह में यह रक्त छुद्ध (धारीर को धारण करने बाला) है या रक्तपित्त (पित्त से दृषित रक्त) का है तो यदि इस रक्त को कुत्ते, कौवे खा लें तो बुद्ध रक्त समझना चाहिये और यदि न खार्ये तो रक्तपित्त रोगो से दृषित रक्त समझना चाहिये। इस प्रकार से रोगी के धारीर के अन्य रही को भी अनुमान से जानना चाहिये। रोगी के सम्पूर्ण धारीर की प्राकृतिक एवं वैकृतिक सम्बों को परीक्षा धाणेन्द्रिय (नासिका) द्वारा करनी चाहिये। स्वर्ध, धीत, उष्ण, खर, चिकने आदि प्राकृतिक एवं वैकृतिक स्पर्धों

को हाय के स्पर्धसे जानना चाहिये। यहाँ पर प्रत्यक्ष तथा अनुमान से एक भाग से परीक्षा कह दी ॥१०॥

इमे तु खल्बन्येऽप्येवमेव भ्योऽनुमानक्षेया भवन्ति भावाः। तद्यथा, अग्नि जरणशक्त्या परिक्षित, बलं व्यायामशक्त्या, श्रोत्रादीन् शब्दादिमहणेन, मनोऽर्थाव्यभिचरणेन, विज्ञानं व्यवसायेन, रजः मङ्गेन, मोहमविज्ञानेन, क्रोधमभिद्रोहेण, शोकं दैन्येन, हर्षमामोदेन, प्रतिं ताषेण, भयं विषादेन, धेर्यमविषादेन, वीर्यमुख्यानेन, अवस्थानमिक्रमेण, श्रद्धामभिप्रायेण, मेधां प्रहणेन, संज्ञां नानप्रहणेन, स्मृतिं स्मरणेन, हियमपत्रपणेन, शोल्पमनुशीलनेन, हेषं प्रतिपेवेन, उपिधमनुवन्तेन, प्रतिक्षित्रसरणेन, हियमपत्रपणेन, शोल्पमनुशीलनेन, हेषं प्रतिपेवेन, उपिधमनुवन्तेन, प्रतिक्षित्रसर्थानानि काल-देशापशय-वेदना-विशेषण, ग्रहलिङ्गं व्याधमुपशयानुपशयानुप्रायाम्यां, दोषप्रमाणविशेषमप्तारिशेषण, आयुषः श्रयमिर्धः, उपिध्यत्रश्रेयस्वं कल्याणाभिनिवेशेन, अमलं सच्यमविकारेणेति। प्रहण्यास्य मृदुदारुणस्वं स्वप्रदर्शनमभिप्रायं द्विष्टेष्टसुखदुःखानि चाऽऽतुरपर्यस्थ नेव विद्याद् —इति ॥ ११॥

इसके अतिरिक्त ये निम्नलिखित बातें भी अनमान द्वारा ही जानी जाती है। जैसे-रोगी की परिपाक शक्ति का देखकर अग्नि (जाठराग्नि) को जाने। व्यायाम शक्ति से रोगी का बल, शब्द आदि विषयों के प्रहण से कान आदि इन्द्रियों को, मन को अवधारण शक्ति से, विज्ञान को उद्योग से, संग (आसिक्त) से रज को, अज्ञान से मोह को, हिंसा प्रवृत्ति से कोष को, रांदन आदि से शोक को, गोत, वादित्र आदि से आनन्दको मुख की प्रसन्नता आदि लक्षणों से मन की प्रीति को. मुख की मिलनता आदि से भय को, अविषाद से धैर्य (विपत्ति में भी मन को स्थिरता ) को, उत्साह से वीर्य (कार्य करने की शक्ति ) की. अभ्रान्ति से स्थिरता की, अभिपाय ( प्रार्थना ) से अदा को. कोक आदि को कण्ठ करने से मेघा को, नाम लेकर चेतना को. स्मरण शक्ति से स्मति को. खजा दिलाकर लजा को. निरन्तर शिकन से स्वभाव को. बस्त के प्रतिषेत्र से उस बस्त में द्वेष को. आगे के परिणामसे छड व्यवहार को, मन की अचपलता से संतोध को, वदा की आहा मानने से रोगी की बश्यता को, काल विशेष से आयु, देश से भक्ति ( इच्छा ) को, ( जैसे-यह पंजाब का रहने वाला है इसकिये इसे गेहूं में इच्छा होगी, यह बंगाल का है इसकी चावलों में रुचि होगी इत्यादि ), उपश्य अर्थात् अनुक्खता से बाल्य को, वेदना-विशेष से व्यापि के समुत्थान को, उपशय (श्रान्ति) और अनुप्रथय (निदान) द्वारा गृङ्ख्या वाळे रोग को, जिस रोगके छक्षण छिपे हों (जैसे विद्रिष्ट और गुरूम के भेद), उपचार विशेष (प्रकोपनके न्यूनाधिक होने से) दोषों के प्रमाण विशेष (न्यूनाधिक) को अरिष्ट छक्षणों से, आयु के खय को हितोपसेवन से, निकटवर्सी आरोग्यता के छक्षणों को अविकार (काम, कोषादि से रहित मानसिक विकारों) से निमंछ चित्त को जाने।

महणी (अग्निका स्थान, जटर) के मृदु दाइण मेद को रोगी के हित-अहित स्थप्न दर्शन से, भोजनादि में अभिप्राय (इच्छा) की, द्विष्ट, अग्निय और इष्ट, प्रिय इनमें सुख और दुःख को रोगी के प्रश्नों से ही जान ले ॥ ११ ॥

भवन्ति चात्र-आप्तत्रश्चोपदेशंन प्रत्यक्षकरणेन च।

अनुमानेन च ब्याधीन् सम्यग्विद्याद्विचक्षणः ॥ १२ ॥ सर्वथा सर्वमालोच्य यथासंभवमर्थवित् । अथाध्यवस्येत्तरवे च कार्ये च तदनन्तरम् ॥ १३ ॥ कार्यतस्वविशेषज्ञः प्रतिपत्तो न मुद्धति । अमृद्धः फल्रमाप्नोति यदमोहनिमित्तजम् ॥ १४ ॥ ज्ञानबुद्धिपदीपेन यो नाऽऽविश्चति तत्त्ववित् । आनुरस्याननरात्मानं न स रागाश्चिकित्स्वति ॥ १४ ॥

चतुर न्यिक आसोपदेश, प्रत्यक्ष और अनुमान द्वारा रोगों की परीक्षा करे। अर्थवित यथासम्भव सब रोगों की सब प्रकार से (तीनों प्रकार से) परीक्षा कर से कि निश्चय करे, इसके पीछे चिकित्सा कार्य करे। कार्यतस्य को जाननेवाला भिषक् रोग के चिकित्सा-कार्य में कभी भी मोह को प्राप्त नहीं होता। प्रमादरहित होकर ही मांह रहित होकर किये अनुष्ठान से उत्पन्न फल को प्राप्त करता है। जो योगवित् (प्रयोगों को जानने वाला) भिषक् (वैद्य) ज्ञान, बुद्धि रूपी प्रदीप की सहायता से रोगों के अन्दर तक नहीं पहुंचता (रोगों की सम्पूर्ण बातों को नहीं जानता), वह रोगोंकी चिकित्सा नहीं कर सकता ॥१२-१५॥

तत्र ऋोको—सर्वरोगविशेषाणां त्रिविधं ज्ञानसंग्रहम् । यथा चोपदिशन्त्याप्ताः प्रत्यक्षं गृष्ठतं यथा ॥ १६ ॥ ये यथा चानुमानेन ज्ञेयास्तांश्चायुदारचीः । भावांक्षिरोगविज्ञाने विमानं मुनिदक्तवान् ॥ १७ ॥ उपसंहार—सव रोगों का तीन प्रमाणों में संबेष, आप्तोपदेश द्वारा जो जो चार्ते जानी चार्ती हैं. प्रत्यक्ष द्वारा जो ग्रहण किया जाता है और जो बार्ते क्षन- मान द्वारा जानी जाती हैं इन सब बातों का उदार बुद्धि भगवान् आत्रेय ने इस 'त्रिरोग विज्ञानीय' अध्याय में व्याख्यान कर दिया ॥ १६-१७ ॥

इत्यक्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने त्रिविघरोग-विशेषविज्ञानीयविमानं नाम चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

# पश्चमोऽध्यायः।

#### अथातः स्रोतोविमानं न्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥

जीवन के आधारमृत प्राणवह आदि खोतों के ज्ञान के लिये 'स्रोतोविमान'नाम अध्याय की व्याख्या करते हैं । ऐसा भगवान् आत्रेय ने उपदेश किया है ॥१–२॥

यावन्तः पुरुषे मृतिमन्तो भावविशेषास्तावन्त एवास्मिन् स्रोतसां प्रकारविशेषाः, सर्वभावा हि पुरुषे नान्तरेण स्रोतास्यभिनिवर्तन्ते क्षयं वाऽप्यिषाच्छन्ति । स्रोतांसि सलु परिणाममापद्यमानानां धातूनाम-भिवाहीनि भवन्त्ययनार्थेन ॥ ३ ॥

इस पुरुष के शरीर में जितने प्रकार के मूर्तिक्प (स्थूल) भाव विशेष (पदार्थ विशेष ) हैं, उतने ही इस शरीर में स्रोतों के प्रकार (विशेष मेद) हैं। पुरुष में सब भाव स्रोतों के बिना नहीं बढ़ते और न स्रोतों के बिना क्षय को प्राप्त होते हैं। ये स्रोत परिपाक हुए घानुओं को (मल और प्रसाद रूप में) ले जाने के लिये होते हैं॥ ३॥

अपि चैके स्रोतसामेव समुद्रयं पुरुषिमच्छन्ति, सर्वगतत्वात्सर्व-सरत्वाच दोषप्रकापणप्रशमनानाम्, न त्वेतदेवम्। यस्य च हि स्रोतासि यच बहन्ति यचाबहन्ति यत्र चावस्थितानि, सर्वे तदन्यत्तेभ्यः॥ ४॥

कुछ आचार्य होतों के समुदाय को ही 'पुरुष' नाम देते हैं। क्योंकि होत सम्पूर्ण शरीर में क्यास हैं। दोषों के जो प्रकोपक (अपव्य) हैं और जो शमन (पद्य) हैं, वे सब होतों द्वारा ही सम्पूर्ण शरीर में व्यास होते हैं। परन्तु ऐसा मानना ठीक नहीं है। क्योंकि जिसके होत जिस वस्तु का बहन करते हैं, जिस प्रकार से अवहन करते हैं, शरीर के जिस प्रदेश में ये होत स्थित हैं, यह सब इन होतों से प्रथक् हैं, वे होत नहीं हैं। इस लिये पुरुष होतों का समुदाय स्य नहीं है।। ४॥ अतिबहुत्वाचु स्नळु केचिद्विरसंख्येयान्याचस्रते स्रोतांसि, परि-संख्येयानि पुनरन्ये ॥ ४ ॥

स्रोतों के बहुत अधिक होने से कुछ आचार्य इन स्रोतों को अवस्य मानते हैं। दूसरे आचार्य इन को गणना के योग्य मानते हैं।। ५।।

तेषां तु खलु स्रोतसां यथास्यूलं कतिचित्प्रकारान्मूलतश्च प्रकोष-विज्ञानतश्चानुन्याख्यास्यामः, भविष्यन्यलमनुकार्यज्ञानाय ज्ञानवतां विज्ञानाय चाज्ञानवताम्। तद्यथा- प्राणोदकान्न-स्स-स्थिर-मास-मेदास्यि-मज्ञ-शुक-मूत्र-पुरीष-स्वेदवहानि,वातिषत्त्रश्चेत्रणां पुनः सर्वग्रारच्याणां सर्वज्ञातास्ययनभूतानि, तद्वद्रतान्द्रियाणां पुनः सत्त्वादीनां केवलं चेत-नावच्छरीरमयनभूतमिष्ठानमूतं च । तद्दतस्त्रीतसां प्रकृतिमृतस्वान्न विकारैकपस्यव्यते शरास्य ॥ ६॥

इन स्रांतों में को स्थूल (गणना के योग्य) हैं, उन के कुछ मेदों की मूल से, प्रकोप-विज्ञान (और उपशमन) से भी व्याख्या करेंगे ख़ातों की इतनी व्याख्या बुद्धिमान् ज्ञानवान् वैद्यों के लिये अनुक, सुक्ष्म खोडों का ज्ञान कराने और अज्ञानी, अनुमान और युक्ति से हीन पुक्षों के लिये सामान्य रूप में खांतों का ज्ञान कराने के लिये पर्यात होगी।

यथा—प्राणवह, जलबह, अनवह, रास्वह, किरवह, मांस्वह, मेदबह, अस्थिबह, मांस्वह, कुन्नवह, पूत्रवह, और स्वेदबह ये तेरह प्रकार के स्रोत हैं। बात, पिच, कफ ये सम्पूर्ण शरीर मे फेंले हुए हैं, इस लिये इन को ले जानेबाले सब स्रोत हैं। इसी प्रकार अवीन्द्रिय (इन्हिया से अवाह्य) सस्य आदि (मन आदि) पदार्थों का चेतना युक्त यह सम्पूर्ण शरीर मार्ग तथा आश्रय है। सात शरीर के धावुओं को ले जानेबाले हैं, इसलिय स्रोतों के प्रकृति में स्थित रहने से यह शरीर विकारी अर्थात् रोगों से आकान्त नहीं होता स्रातों के विकत होने पर शरीर भी रोगी हो जाता है।।६।।

तत्र प्राणवहानां स्नोतसां हृद्यं मूळं महास्नातश्च, प्रदुष्टानां खल्वे-षामिदं विशेषविज्ञानं भवति, अतिसृष्टमतिबद्धं कुपितमल्याल्यमभी-क्ष्णं वा सशब्दश्ख्युक्ख्यसन्तं हृष्ट्वा प्राणवहान्यस्य स्नातांसि प्रदुष्टा-नीति विद्यात् ॥ ७ ॥

इन से प्राणवह खोतों का मूल (प्रभाव स्थान) इदय और महास्रात (कोष्ठ भी) है। इन प्राणवह खातों के दुष्ट होने पर ये कक्षण हाते हैं। जैसे-प्राण का अतिवर्षण (प्रस्वाव का दीर्घ होना), अतिवद (क क क कर स्वाव का चलना), प्रकुपित (बहुत तेजी से चलना), योड़ा योड़ा चलना, अभीक्षण (बार-बार दक कक कर आना),शब्दशूल अर्थात् वेदनायुक्त शब्द के साथ, श्वास स्रेते हुए रोगी को देखकर प्राणवह-स्रोत दुष्ट हुए हैं यह समझना चाहिये ॥७॥

उदकवहानां स्रोतसां तालुमूळं क्रोम च । प्रदुष्टानां खल्वेषामिहं विशेषविज्ञानं भवति, तद्यथा—जिङ्का-ताल्वोष्ट-कण्ठ-क्रोम-शोषं पिपासां चातिप्रवृद्धां द्रष्ट्वा भिषगुदकवहान्यस्य स्रोतांसि प्रदुष्टानीति विद्यात्॥द॥

उदकवह स्रोतों का मूल तालु और क्रोम (पिचाशय) है। इन उदक-वह स्रोतों के दुष्ट होने पर ये लक्षण होते हैं। यथा—जिह्ना, तालु, ओष्ठ, कण्ठ क्रोम का सुख जाना, प्यास का बहुत अधिक स्थाना ये स्वषण देखकर-अदक-वह-स्रोत विकत हुए हैं यह समझना चाहिये।।=।।

अन्तवहानी स्रोतसामामाशयो मूळं वामं च पाश्वम । प्रदुष्टानां तु स्वत्वेषामिट् विशेषविज्ञानं भवति, तद्यथा—अनन्नाभिळषणमरोचका-विपाको छर्दिं च दृष्ट्वाऽन्नवहानि स्रोतांसि प्रदुष्टानीति विद्यात् ॥ र ॥

अन्नवह स्रोतों का मूल आमाशय और वाम पार्श्व है। इन के दुष्ट होने पर ये लक्षण होते हैं। यथा-अन्न की बिच का न होना, अर्च्च, अश्विपाक, वमन। इन लक्षणों को देखकर अन्नवह स्रोत विकृत दुष्ट यह समझना चाहिये॥ ह॥

रसवहानां स्रोतसां हृदयं मृहं देश च धमन्यः। शोणितवहानां स्रोतसां यक्तन्मूलं सीहा च। मांसवहानां च स्रोतसां स्नायु मृहं त्वक्च मेदोबहानां स्रोतसां वृक्षौ मृहं वपाबहनं च। अस्थिवहानां स्रोतसां मेदो मृहं जधनं च। मज्जाबहानां स्रोतसामस्थीनि मृहं संधयश्च। शुक्रवहानां स्रोतसां वृषणो मृहं शेषश्च। प्रदुष्टानां तु स्रह्वेषां रसा-दिस्रोतसां विज्ञानान्युकानि विविधाशीतपीतीयेऽध्याये। यान्येव हि धातनां प्रदोषविज्ञानानि तान्येव यथास्वं धातुस्रोतसाम् ॥ १०॥

रसवह स्रोतों का मूल हृदय और हृदय से सम्बद्ध दस धमनियां हैं। श्रोणित (रक्त) वह स्रोतों का मूल यकृत् और श्लीहा है। मांखबह स्रोतों का मूल स्नायु और स्वचा है। मेदोबह स्रोतों का मूल दो कुक्क (दो मोखपिण्ड एक दक्षिण पार्श्व में स्थित और दूबरा वाम पार्श्व में

१. क्लोम को युश्रुत में 'पिपासा-स्थान' माना है। क्लोम का स्थान गळे में जरा नीचे की ओर दिखण पार्श्व में मना है। जिसको आज कळ 'तिलक' या (कण्ठकूप) कहते हैं। वैद्य श्री हरिप्रपन्न ने 'क्लोम याथातस्यम्' नाम एक पुस्तक किसी है उस में पित्ताशय को यह नाम दिया है।

वृक्त ) और बपावह है। अस्थिवह स्रोतों का मूळ मेद और जधन हैं। मजा-वह स्रोतों का मूळ अस्थियां और सन्तियां हैं। शुक्रवह स्रोतों का मूळ दोनों अण्डकोश और विज्ञ-इन्द्रिय हैं। विविचाशितपीतीय अध्याय में रसादि चातुओ के दुष्ट होने से उत्पन्न होने वाले रोगों को कह दिया है । ये ही इन रसवह आदि सोतों के दुष्ट होने के लखण हैं। जो दृषित हुए घातुओं के लखण हैं व ही दुष्ट हुए घातुबह स्रोतों के भी लक्षण होते हैं ॥१०॥

मूत्रवहानां स्रोतसां बस्तिम् लं वङ्क्षणो च । खल्वेपामिदं विशेप-विज्ञानं भवति । तद्यथा अतिसृष्टमतिबद्धं ऋषितमल्पाल्यमभीकृणं वा बहुळं सञ्छं मृत्रयन्तं दृष्ट्वा मृत्रवहान्यस्य स्नातांसि प्रदुष्टानाति

विद्यात ॥ ११॥

मूजवह स्रोतों का मूळ वस्ति (मृजाशय) और बंक्षण (वृक्षः) हैं। इन के दूषित होने पर ये लक्षण होते हैं। जैस-मूत्र का आंधक आना, रक २ कर आना, बार बार आना, थोड़ा थोड़ा आना, मात्रा म अधिक ( गाढ़ा ), दर् के साथ आना । ये सक्षण देखकर मूचबह स्रोत दुष्ट हुए समझने चाहिये ॥११॥

पुरीषवहानां स्रोतसां पत्रवाशयो मूळं स्थूलगुद्ध । प्रदुष्टानां सन्वेषामिदं विशेषविज्ञानं भवति । तद्यथा-कुच्छ्रेणाल्याल्पं संशुल-मतिद्रवं कुथितमतिप्रथितमतिबहु चोपविशन्तं दृष्ट्या पुरीपवहाण्यस्य स्रोतांसि प्रदृष्टानीति विद्यात् ॥ १२॥

पुरीववह स्रोतों का मूल पक्षादाय, स्थूलांत्र और गुदा है। इन के दूषित होने पर ये लक्षण होते हैं। तथा - कठिनाई से थोड़ा योड़ा, शब्द और वेदना के साथ, बहुत पतला (पानी जैसा), बहुत कठिन, मात्रा में मल का बहुत अधिक आना, इन लक्षणों को देखकर पुरापवह स्रोत तुष्ट हुए हैं वह समझना चाहिये॥ १२॥

स्वेदवहानां स्रोतसां मेदो मूळं रोमकूपाश्च । प्रदुष्टानां खल्वेपान मिदं विशेषविज्ञानं भवति, तद्यथा-अस्वेदनमितस्वेदनं पारुष्यमित-अहणतामङ्गस्य परिहाहं लोमहर्षं च दृष्ट्वा स्वेदवहान्यस्य स्रोतांसि प्रदुष्टानीति विद्यात् ॥ १३ ॥

स्वेदवह स्रोतों का मूल मेद और लोमकूप हैं। इन के दूषित होने पर ये लक्षण होते हैं। जैसे --पसीने कान आना या बहुत आना, खचा में कठोरता या बहुत चिकास, अङ्गों में दाइ और शरीर में रोमांच होना । इन ख्खणों क देखकर स्वेदवह स्रोत दुष्ट हुए हैं यह समझना चाहिये॥ १३॥

स्रातिसि सिरा धमन्धो रसायन्यो रसवाहिन्यो नाड्यः पन्यानो मार्गाः शरीरच्छिद्राणि संवृतासंवृतानि स्थानान्यासयाः क्षया निकेता-श्चेति शरारधात्ववकाशानां छक्ष्याछक्ष्याणां नामानि भवन्ति ॥ १४ ॥

स्रोतों के पर्याय—स्रात, िसरा, धमनी, रक्षायनी, रक्षवाहिनी, नाझी, पन्या मार्ग, शरीरिच्छिद, संहत-असंहत, स्थान, आश्चय, क्षय और निकेत ये शरीर के धातुओं को छे जाने के लिये जा आख से दीखने या न दीखने योग्य छेद हैं उन स्रोतों के नाम हैं। १४॥

तेषां प्रकोपातस्थानस्थाश्चैव मार्गगाश्चैव शरीरघातवः प्रकोपमापः रान्ते । इतरेषां च प्रकापादितराणि । स्रोतांसि स्रोतांस्येव घातवञ्च धात्नेव प्रदूषयन्ति प्रदुष्टाः; तेषां सर्वेषामेव वातपित्तरुष्टमाणो दूषयि-तारो भवन्ति, दोषरूपमावादिति ॥ १४ ॥

इन खोतों ( छिदों ) के प्रकुषित होने से आध्य में स्थित, मार्ग में खोतों से जाने बाले धरीर के बातु भी प्रकुषित हो जाते हैं। दूलरों के प्रकोप से और भ ( छोतस्, बातादि दोष ) कुषित होकर दुष्ट हुए खोत अन्य खोतों को दूषित कर देते हैं। दुष्ट हुए बातु अब धातुओं को दूषित कर देते हैं। दुष्ट हुए बातु अब धातुओं को दूषित कर देते हैं। इप खोतों तथा धातुओं को दूषित करने बाले बात, पित्त, कफ ही होते हैं। क्योंकि दोष स्वभाव होने से अर्थात् दूषित करना हो इनका स्वभाव है।। १५॥ भवन्ति चात्र स्वयात्संघारणाद्रीक्ष्याद व्यायामान्त्रिधितस्य च।

वात्र—स्वात्स्वारणाद्राक्ष्याद् व्यावामात्नुध्वत्य च ।
प्राणवाहीनि दुष्यन्ति स्रोगास्यन्येश्च दारुणः ॥ १६ ॥
अंष्य्यादामाद्र्यात्पानाद्गित्रुष्कान्नसेवनात् ॥ १७ ॥
अस्तुवाहीनि दुष्यन्ति तृष्णायाञ्चातिपीडनात् ॥ १७ ॥
अतमात्रस्य चाकाळे चाहितस्य च भोजनात् ।
अन्नवाहीनि दुष्यन्ति वैगुण्यात्पायकस्य च ॥ १८ ॥
गुरुशातमतिस्मिष्मतिमात्रं समरुनताम् ।
स्सवाहीनि दुष्यन्ति विन्त्यानां चातिचिन्तनात् ॥ १८ ॥
विदाहीन्यत्रपानानि स्निग्योष्णानि द्रवाणि च ।
सक्तवाहीनि दुष्यन्ति भजतां चाऽऽतपानळो ॥ २० ॥
अभिष्यन्दीनि भोज्यानि स्थूळानि च गुरूणि च ।
मासवाहीनि दुष्यन्ति भुक्त्वा च स्वपतां दिवा ॥ २१ ॥
अन्यायामादिवास्वप्नान्मेष्यानां चातिमञ्जणात् ।
मेदोबाहीनि दुष्यन्ति वारुण्याञ्चातिसेवनात् ॥ २२ ॥

प्रकृषित होने के कारण-यातु-धय से, उपस्थित वेगों को रोकने से, रूखता से, भूख ढगो होने पर व्यायाम करने से और अन्य कठिन कार्यों से प्राणवाही स्रोत कुपित होते हैं।

गरमी से, आम-दोष से, भय से, बहुत पानी पोने से, शुष्क अस (चने आदि) के अधिक सेवन से और प्यास को ज़बर्दस्ती रोकने से उदकवाड़ी स्रोत क्रुपित होते हैं।

मात्रा का अतिक्रमण करके भोजन करने से, अग्राप्त या अतीत काल में भोजन करने से, अपस्य भोजन के सेवन से और जाठराग्नि के मन्द होने से अजबह स्रोत कुषित होते हैं।

गुष, शीत, अतिरित्तम्य पदार्थों के बहुत अकिष सेवन करने से, चिन्ता करने योग्य वस्तुओं को बहुत अधिक चिन्ता करने से रखशही स्रोत दूषित होते हैं।

जलन पैदा करने वाले, स्निम्ध, गरम और तरल खान-पान के सेवन और धुप और बायु का सेवन करनेवाले पुरुषों के रक्तवादी स्रोत दूषित होते हैं।

दोष, बातु, मल और स्रोतों में कफ बढ़ाने बाले, स्थूल और गुरु ( भारी ) पदार्थ खाकर दिन में सोनेवालों के मांखवाड़ी स्रोत दृषित होते हैं।

व्यायाम के न करने से, दिन में सोने से, चर्बा बाळे पशुओं के मांस ( सुअर का मांस ) के अधिन सेवन से, मद्य के अधिक पीने से मेदोबाही स्रोत दूषित होते हैं।

अधिक व्यायाम से, अति संक्षोम से, चोट आदि से, अस्थियों के अधिक

चळाने ( मोइने माइने से ) से, वायु वर्षक खान-पान के सेवन से अश्यिवाही स्रोत दृषित होते हैं।

उत्पेषण (पीयने) से, अभिष्यन्दी पदार्थों के अतिसेषन से, चोट से, दण्डे की चोट से तथा विरोधी अन्त-पान के सेवन से मजावाही स्रोत वृषित होते हैं।

अकाल (निषद्ध तिथियों में ऋतुमती आदि से ) सम्मोग करने से, अयोनि (निषद्ध योनि ) में सम्मोग करने से, उपस्थित ग्रुफ्त के बेग को रोकने से, अतिमैथुन से, श्रम्म, श्वार और अग्नि से ग्रुफ्तवाही स्रोत दूषित हो जाते हैं।

उपस्थित मूत्र-वेग के समय पानी, भोजन या स्त्री का सेवन करने से, क्षीण और अतिकृश व्यक्ति के मूत्रवेग को रोकने से मूत्रवाही स्रोत दूषित हो जाते हैं।

मळ के उपस्थित वेग को रोशने से, मन्दाग्नि और निर्वेळ पुरुष के अति-भोजन करने से, अर्जार्ण में भोजन करने से, अध्ययन से मळवाही खं:त दृषित होते हैं।

ब्यायाम से, अति संक्षोभ से, श्रीत और उष्ण को विना क्रम के सेवन करने से, क्षोघ, शोक एवं भय से स्वेदकाही स्रोत दूषित होते हैं ॥ १६−२५ ॥

आहारख विहारख यः स्याहोषगुणैः समः।

धातुभिविंगुणश्चापि स्रोतसां स प्रदूषकः ॥ २६ ॥

जो आहार विदार और कर्म बातादि दोषों के प्रयक्ष अथवा वमष्टि रूप में गुणों के समान होता है, वह समान गुण के कारण इन को बद्दाता है और जो घादाओं से विपरीत गुणवाळा हो वह आहार-विहार स्रोतों को दूषित करता है।। २९॥

श्रुतिप्रदृत्तिः सङ्गो वा सिराणां प्रन्थयोऽपि वा । विमार्गगमनं वापि स्रोतसं दृष्टिछक्षणम् ॥ ३० ॥

स्रोतों के दूषित होने के सामान्य रूक्षण—स्रोतों से रस आदि की अधिक प्रश्चित अर्थात् अधिक निकलना अथवा एक्ट्स से इक जाना, विराओं में गांठ पढ़ जाना, विसार्ग अर्थात् विपरीत, उल्टे मार्ग से जाने रूपमा, ये सब सातों के दृषित होने के सामान्य रूक्षण हैं।। ३०॥

स्वधातसमवर्णानि वृत्तस्थूलान्यण्नि च।

स्रोतांसि दीर्घाण्याकृत्या प्रतानसदृशानि च ॥ ३१ ॥

स्रोतों के प्रकृतिविद्ध रूप—अपने घातु के समान रंग वाले (स्क्रवाही स्रोत रक्त के समान और मांसवाही स्रोत मांस के समान ), दूस (गोस्त्र), स्थूड और अणु (स्थम), दीर्घ और बता के समान फैले (कोई गोल, कोई अम्बे, कोई स्थूल और कोई स्थम ) होते हैं ॥ ३१ ॥

प्राणोदकान्नवाहानां दुष्टानां श्वासिकी क्रिया। कार्या तृष्णोपश्चमनी तथैवाऽऽमप्रदोषिकी ॥ ३२ ॥ विविधाशितपीतीये रसादीनां यदीषधम् । रसादिस्रोतसां कुर्यात्तद्यथास्वप्रकमम् । ३३ ॥ मृत्र-विट्-स्वेद-वाहानां चिकित्सा मोत्रक्वच्छिकी । तथाऽतिसारिकी कार्यो तथा ज्वरचिकित्सिकी ॥ ३४ ॥ इति ।

तथाऽातसारिका काया तथा विचारपाकातसका । एउ । इति ।

प्राण, उदक और अन्नवाही खोतों के हुए होने पर कम से द्वासिकी
(अर्थात् िका कास रोग में ही ), खास को सुवारने वाकी, तृष्णान्रोग
नाशक और आमन्दोषनाशक चिकित्सा करनी चाहिये। प्राणवाही छोतों में
द्वासिकी उदकवाही में तृष्णाशमन और अन्नवाही में आम-प्रदोष नाशक
चिकित्सा करनी चाहिये। 'विविधाशित गीतोय' अध्याय में रस से छेकर
श्वक तक दूषित धातुओं की जो चिकित्सा कही है, वही रसवह आदि दुष्ट
होतों की भी समझनी चाहिये। उनकी उसी प्रकार चिकित्सा करनी चाहिये।
मूत्रवाही, मळवाही और स्वेदवाही खोतों के हृपित होने पर क्रमशः मूत्रकृष्ट्र
रोग की, अतिसार रोग की तथा ज्वर की चिकित्सा करनी चाहिये॥ ३२–३४॥

तत्र क्षोकाः—त्रयोदशानां मूळानि स्रोतसां दुष्टिळक्षणम् ।
सामान्यं नाम पर्यायाः कोपनानि परस्परम् ॥ ३४ ॥
दोषहेतुः पृथवस्वेन भेषजोदेश एव च ।
स्रोतोविमाने निर्दिष्टस्तथा चाऽऽदो विनिश्चयः ॥ ३६ ॥
केवलं विदितं यस्य शरीरं सर्वभावतः ।
शारीराः सर्वरोगाश्च स कमस न महाति ॥ ३७ ॥

तेरह प्रकार के स्रोतों के मूल, प्रत्येक के दूषित लक्षण, सब स्रोतों के सामान्य दूषित लक्षण, नाम, पय्योय, परस्पर कोपन, दोष का कारण, पृथक र ओषम और उपकम ये सब बातें इस स्रोतो-विमान अध्याय में भगवान आत्रेय ने कह दी हैं। जो भिषक सम्पूर्ण दारीर के स्रोतों आदि को मली प्रकार जानता है और जिस को शारीरिक और मानसिक सब प्रकार के रोग ज्ञात हैं, यह चिक्तिसा में कभी मोह को प्राप्त नहीं होता ॥ २५-३७॥

इत्यग्निवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने स्रोतोविमानं नाम पञ्जमोऽध्यायः॥ ५ ॥

### षष्ठोऽध्यायः ।

कथातो रोगानीकं विमानं व्याख्यास्यामः ॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेनायः॥ २॥

अब इरके आगे 'रोगानीक' नामक विमान का व्याख्यान करेंगे। जैसा भगवान आत्रेय ने कहा या ॥२॥

द्वे रोगानीके भवतः प्रभावभेदेन साध्यं चासाध्यं च, द्वे रोगानीके बलभेदेन मृदु च दारुणं च, द्वे रोगानीकेऽधिष्ठानभेदेन—मनोऽधिष्ठानं झरीराधिष्ठानं च, द्वे रोगानीके निमित्तभेदेन स्वधातुवेषम्यनिमित्तं चाऽऽगन्तुनिमित्तं च, द्वे रोगानीके आशयभेदेन—आमाशयसपुत्यं च पकाशयसपुत्यं च । एवमेतत्प्रभाव-बलाधिष्ठान-निमित्ताशय-भेदाद् द्वेधं सद्वेदप्रकृत्यन्तरेण भिद्यमानमथवा संधीयमानं स्यादेकत्वं वा बहुत्वं वा । एकत्वं तावदेकमेव रोगानीकं दुःखसामान्यात्, बहुत्वं तु दश्च रोगानीकानि प्रभावभेदादिना भवन्ति । बहुत्वमिप संख्येयं स्याद्धं-ख्येयं वा स्यात् । तत्र संख्येयं तावच्योक्तमष्टोदरीये । अपरिसंख्येयं पुनर्वया महारोगाध्याये, रुग्वर्णसमुस्थानादीनामसंख्येयत्वात् ॥ २ ॥

प्रभाव के भेद से रोगों के समूह दो प्रकार के हैं, (१) साध्य और (२) असाध्य । बळ के भेद से रोग समूह दो प्रकार के हैं (१) मृदु (अरु नवळ) और (२) दाहण (महाबळ)। अधिष्ठान अर्थात् आश्रय के भेद से रोग दो प्रकार के हैं (१) मान ,मन जिनका अधिष्ठान है और शारीरिक जिनका शरीर अधिष्ठान है। कारण के भेद से रोग दो प्रकार के हैं, (१) धातुओं (बात, पित्त, कफ) को विषम्मता से होने वाळे और (२) आगन्तुक कारण से होने वाळे । आमाश्यय के भेद से रोग दो प्रकार के हैं। (१) आमाश्यय से उत्पन्न होने वाळे और (२) पकाश्यय से उत्पन्न होने वाळे । (आमाश्यय पित्त और कफ का स्थान है और पकाश्यय वायु का स्थान है।) इस प्रकार प्रमाव, बळ, अधिष्ठान, निमित्त और आशय के भेद से रोग दो प्रकार के होने पर भा प्रकृति आदि भेदों के कारण अनेक प्रकार के हो जाते हैं। रोग का रूप एक प्रकार का ही है। रुजा, दुःख, पीड़ा यह सब प्रकार के रोगों में सामान्य धर्म है। रोग बहुत हैं, क्योंकि प्रमाव, बळ आदि के भेद से रोग बहुत प्रकार के हो जाते हैं। यह बहुत होना भी दो प्रकार का है। संस्थेय अर्थात् गिनने के योग्य एवं असंस्थेय अर्थात् गणना के अयोग्य । गिनने के योग्य जैसे अष्टोररीय रोगाध्याय में

रोगों की गणना की है। असंस्थ जैसे महारोगाध्याय में कक्, वर्ण समुत्यान आदि के कारण असंस्थ हो जाते हैं ॥३॥

नच संख्येयाप्रेषु भेदप्रकृत्यन्तरीयेषु विगीतिरित्यतो दोषवती स्याद्वन्न काचित्यतिक्षा, न चाविगीतिरित्यतः स्याद्वोषवती।भेता हि भेद्यमन्यथा भिनत्ति, अन्यथा पुरुषस्तावद्भिन्नं भेद्रप्रकृत्यन्तरेण भिन्द्- न भेद्रसंख्याविशेषमापाद्यत्यनेकथा, नच पूर्वं भेद्रप्रमृत्यत्वरेण भिन्द्- न भेद्रसंख्याविशेषमापाद्यत्यनेकथा, नच पूर्वं भेद्रप्रमृत्यत्व । सन्ति झर्यान्तराणि समानश्वापिहितानि। सन्ति चानर्थान्तराणि पर्याय- अब्दाभिहितानि। समानो हि रोगशब्दो दोषेषु च व्याधिषु च, दोषा ह्यपि रोगशब्दमातङ्कराब्दं यक्ष्मशब्दं दोषप्रकृतिशब्दं विकारशब्दं च स्थमने। व्याध्यक्ष रोगशब्दमातङ्कराब्दं यक्षमन्ते। व्याध्यक्ष रोगशब्दमातङ्कराब्दं व्यक्षमन्ते। व्याध्यक्ष रोगशब्दः समानः, शेषेषु च विशेषवान् ॥४॥

तत्र ज्याधयोऽपरिसंख्येया भवन्ति, अतिबहुत्वात् । दोषास्तु खलु परिसंख्येयाः, अनतिबहुत्वात् । तस्माद्यथाचित्रं विकारा उदाहरणार्थ-मनवारोषेण च दोषा ज्याख्यास्यन्ते ।

एक हो रोग में संस्थेयत्व और असंस्थेयत्व ये दोनों विरुद्ध वार्ते किस प्रकार हो सकती हैं? प्रकृति भेद के कारण (ज्वर, अतिसार आदि भेद से) गिने जाने योग्य रोगों में एक और अनेक भेद का कथन परस्पर विरुद्ध दोष-युक्त नहीं है। यदि ऐसा विपरीत भाव न हो तो हतने से कोई कथन दोषरहित भी नहीं होता।

भेद दशाने वाला पुष्प भेद्या रोग के अन्य रूप से भेद करता है। पहिले अन्य प्रकार (एक दूसरे ही रूप से) से भेद किये होते हैं। पहिले एक ही भेद-प्रकृति से एक रूप से विभक्त किये हुए रोग को पीछे प्रकृति-भेद से विभाग करके अनेक (असंख्य) भेद कर छेता है। इस प्रकार असंख्य भेद करने पर भी वह प्रथम किये हुए भेरों का लोग नहीं करता, वह तो बने ही रहते हैं।

मेद-प्रकृति में समान होने पर भी प्रकृत अर्थात् समान शब्द से कहने के बाद अन्य रूप से वर्णन करना भी अपेखित है। क्योंकि समान शब्द से कहने के जाने बाढ़े भी अनेक पदार्थ हैं और नाना पर्याय शब्दों से कहे जाने बाढ़े एक एक पदार्थ भी अनेक हैं। अर्थात् एक शब्द अनेकार्थवाचक है, और भिज्ञ भिज्ञ शब्द एक हो अर्थ को कहते हैं। जैसे—रोग शब्द ब्याधि और दोष के किये प्रकुष्क होता है। दोषों को रोग, आर्तक, यहम, दोष, प्रकृति, विकार आदि

शब्दों से कहा जाता है। व्याधियां भी रोग, आतंक, यक्षम, दोष प्रकृति और विकार शब्दों से कही जाती हैं। इस प्रकार से दोषों और व्याधियों में रोग-शब्द सामान्य रूप से प्रयुक्त होता है। शेष प्रवरादि में विशेष अर्थ को कहता है। इनमें व्याधियां असंस्थ हैं। स्योकि ये बहुत अधिक हैं। दोष परिसंख्येय (गण-ना के योग्य परिमित) हैं। क्योंकि ये बहुत अधिक नहीं हैं। इसकिये रोग के असंस्थ होने से, उदाइरण के लिये कुछ थोड़े से विकारों को सम्पूर्ण रूप में और गिनने के योग्य होने से दोगों को सम्पूर्ण रूप से कहेंगे॥ ४॥

रजस्तमश्च मानसी दोषो । तयोविकाराः काम-क्रोध-छोभ-मोहेर्ष्या-मान-मद-शोक-वित्तोद्वेग-भय-हर्षादयः। वातिषत्तश्चेष्टमाणस्तु खल् झारी-रा दोषाः, तेषामिष च विकारा अवरातीसार-शोथ-शोष-श्चास-मेह-कुष्टा-दय इति । दोषाश्च केवला ज्याख्याताः, विकारैकदेशश्च ॥ ४ ॥

रज और तम ये दो मानत दोष हैं। इन रज और तम के विकार काम, कोष, लोभ, मोह, ईर्ष्या, मान, मद, शोक, चिन्ता, उद्दोग, मय इर्ष अतिसार धोष, शोष, मेह, कुष्ठ आदि हैं। इस प्रकार से सम्पूर्ण रूप में और विकार एकांश में कह दिये हैं॥ ५॥

तत्र तु खल्वेषां द्वयानामपि दोषाणां त्रिविधं प्रकापणम्; तद्यथा—
असास्म्येन्द्रियार्थसंयोगाः, प्रज्ञापराधः, परिणामञ्जेति । प्रकुपितास्तु खलु
प्रकोपणविशेषाद् दृश्यविशेषाच विकारविशेषानभिनिवर्तयन्त्यपरिसंख्येयान् । ते विकाराः परस्परमनुवर्तमानाः कदाचिदनुवध्नन्ति कामादयो
ध्वरादयञ्च । नियतस्वनुवन्धो रजस्तमसोः परस्परम् । न झरजस्कं
तमः प्रवर्तते ॥ ६ ॥

इन दोनों प्रकार के (मानिषक और शारीरिक) दोषों के कुपित होने के कारण तीन प्रकार के हैं। (१) असात्म्येन्द्रियार्थ-संयोग (२) प्रशापराघ और (३) परिणाम। ये कुपित हुए दोष प्रकोपन मेद से, और दृष्य (श्ररीर के घांदुओं) के मेद से असंख्य रोगों को उत्पन्न करते हैं। ये उत्पन्न होकर कमी परस्पर एक दूसरे विकारों से मिळ जाते हैं (श्रारीरिक रोग मानिषक रोगों से और मानिषक विकार शारीरिक विकारों से )। जैसे काम आदि मानिषक विकार, ज्वर आदि शारीरिक विकारों से मिळ जाते हैं।

रज और तम का परस्पर रुम्बन्ध नियत (सदा स्थिर) बना रहता है। क्योंकि तम रज के बिना नहीं रह सकता, किन्तु शदा रज के साथ मिळा रहता है।।६॥ प्रायः शारीरदोषाणामेकाविष्ठानीयानां संनिपातः संसर्गो वा समानग्रणस्वात । दोषा हि दषणैः समानाः॥ ७॥ प्रायः बात आदि शारीरिक दोषों के एक स्थान में रहने से परस्पर मेल हो जाता है। तीनों दोषों के मिलने से सिन्त्यात और दो दोषों के मिलने से संस्था होता है। कारण की भिन्नता होने पर भी इन में जो परस्पर संस्था हाता है वह इसिलये होता है कि दोष दूषित करने वाले कारणों के समान गुण बाले हैं। अर्थात् दोषों में दूषित करने वाले कारणों के समान गुण हैं॥ ७॥

तत्रानुबन्ध्यानुबन्धविशेषः,-स्वतन्त्रो ज्यक्तिङ्को ययोकसमुत्थान-प्रशमो भवत्यनुबन्ध्यः, तद्विपरीतलक्षणस्त्वनुबन्धः। 'अनुबन्ध्य-(अनुबन्धः) लक्षणसमन्वितास्तत्र यदि दोषा भवन्ति तत् त्रिकं संनि-पातमाचक्षते, द्वयं वा संसर्गम्। अनुबन्ध-विशेषक्रतस्तु बहुविधो दोषभेदः। एवमेष संज्ञाप्रकृतं विषज्ञा दोषेषु चेव न्याधिषु च नाना-प्रकृतिविशेषन्युद्यः॥ = ॥

अधिष्ठान (आश्रय) और निरान की समानता होने पर भी अनुबन्ध्य और अनुबन्ध के कारण इन में भेद होता है।

अनुबन्ध्य का लक्षण— नो स्वतन्त्र (स्वतः प्रधान), स्वष्ट लक्षणीं वाला, अपने हो कारण से उत्पन्न होने वाला तथा अपनी हो विकित्सा से ज्ञान्त होने वाला हो, उसको अनुबन्ध्य कहते हैं। इस के निपरीत लक्षणीं वाला (परतंत्र, अस्वष्ट चिह्न, पृथक् निदान एवं चिकित्सा वाला) अनुबन्ध होता है। यदि अनुबन्ध्य के रूप से तीनों दोत्र मिले हों तो इसे सन्निपात और दो दोष मिले हों तो इस को 'संस्कं' कहते हैं। अनुबन्ध के रूप में मिले हुए दोषों के बहुत मेद हो जाते हैं। इस प्रकार से दोषों में (अनुबन्ध्य और अनुबन्ध के भेद से ) और रोगों से (प्रकापन आदि के भेद से ) वैद्योंने (सन्तिपात, संस्वगंदि से ज्वर अतिसार आदि) नाना प्रकार की संजाएं की हैं॥ =॥

अग्निपु तु शारीरेषु चतुर्विघो बल्धभेदेन भवति । तद्यथा-तीक्ष्णो सन्दः समा विषम इति । तत्र तीक्ष्णोऽग्निः सर्वापचारसहः तद्विपरी-तलक्ष्णो मन्दः । समस्तु खल्वपचारतो विक्वितिमापद्यतेऽनपचारतस्तु प्रकृताववतिष्ठते, समलक्षणविपरीतलक्षणस्तु विषमः । इत्येते चतुर्विघा भवन्त्यग्नयक्षतुर्विधानामेव पुरुषाणाम् ॥ १ ॥

बल के मेद के कारण शरीरस्थ अधि चार प्रकार का है। जैसे—तोक्षण मन्द, सम और विषम। इन में तीक्षण अधि सब प्रकार के अपचारों को सहन करता है। वह विषम आहार को भी शोध जोण कर देता है। तीक्षण अधि से विपरीत लक्षणों वाले अधि को मन्द-अधि कहते हैं। सम अधि यथासमय

१ 'अनुबन्ध्य ब्रह्मण समा', २. 'अनुबन्ध्यानुबन्धविशेष०' इति च पाठ मेदी ।

भुक्त अन्त को मही प्रकार पचाता है। यह अग्नि अपचार से विकृति को प्राप्त होता है। अनपचार से प्रकृति में ही रहता है। सम अग्नि के विपरीत कथणों वाले अग्नि को 'विपम' आग्नि कहते हैं॥ ह॥

तत्र समवातिषित्तर्श्रेष्मणां प्रकृतिस्थानां समा भवन्त्यग्नयः, वात-लानां तु वाताभिभूतेऽग्न्यधिष्ठाने विषमा भवन्त्यग्नयः, पित्तलानां तु पित्ताभिभूतेऽग्न्यधिष्ठाने तीक्ष्णा भवन्त्यग्नयः, श्रेष्मलानां तु श्रेष्मा-भिभूते झग्न्यधिष्ठाने मन्दा भवन्त्यग्नयः॥ १०॥

ये चार प्रकार के अग्नि चार प्रकार के पुरुषों में होते हैं। जैसे—सम-वात पिच-कफ-प्रकृति-वाले पुरुषों में दोषों के समानावस्था में स्थित होने से अग्नि भी सम रहता है। वातपकृति वाले पुरुषों में अग्नि के आश्रय स्थान (ग्रहणों) के वायु से आज्ञान्त होने के कारण अग्नि भी विश्वम रहता है। पिचप्रकृति के पुरुषों में आग्नि के अधिष्ठान (ग्रहणों) के पिच से आज्ञान्त होने के कारण अग्नि भी तीक्षण रहता है। कफ्प्रकृति के पुरुषों में अग्नि के आश्रय स्थान (ग्रहणों) के कफ से आज्ञान्त होने के कारण अग्नि भी मन्द ग्रहता है।। १०॥

तत्र केचिदाहुः—न समवातिषक्तारेष्ठामाणो जन्तवः सन्ति, विप-माहारोपयोगित्वान्मनुष्याणाम्। तस्माच वातप्रवृतयः वेचित् वेचित्वि-त्तप्रकृतयः, केचिःपुनः स्रेष्मप्रकृतयो भवन्तीति ।

इस पर कुछ आचार्यों का कथन है कि समवात-पित्त-कफ प्रकृति बाले पुरुष नहीं होते। क्योंकि मनुष्यों का आहार विषम होता है। गर्भ में ही प्रकृति बनती है। इसिलये (माता के आहार की विषमता से भी) कोई वात-प्रकृति, कोई पित्तप्रकृति और कोई कफ्पकृति होते हैं।

तबानुपपत्रम्। कस्मात्कारणात् ? समवातिपत्तःश्रेष्माणं ह्यरोगिम-च्छन्ति भिषजः।यतः प्रकृतिद्वाऽऽरोग्यं, आरोग्यार्था च भेषजप्रवृत्तिः, सा चेष्टरूपा, वस्मात्मित्व समवातिपत्तःश्रेष्माणः। न तु खळ् सन्ति बातप्रकृतयः पित्तप्रकृतयः रुष्ठेष्मप्रकृतयो वा। तस्य तस्य किछ दोष-स्य ह्यषिकभावात्सा सा दोषप्रकृतिरुच्यते मनुष्याणाम्। न च विकृतेषु दोषेषु प्रकृतिस्थत्वसुपपयते। तस्मान्नेताः प्रकृतयः सन्ति। सन्ति तु खळ् बातळाः पित्ताळाः श्रेष्मछाद्य। अप्रकृतिस्थास्तु ते ह्रेयाः॥ ११॥

उनका ऐसा कथन ठीक नहीं हैं, क्योंकि वैद्य होग वात, पित्त, कफ इन तीनों की समान अवस्था वाले को ही नीरोग (रोग-रहित) कहते हैं और उसी को प्रकृति मानते हैं। रोगों से रहित रहने के लिये ही औषध की ओर मनुष्य की प्रकृति हैं और यह सब को हुए हैं। यह अभिवाच्छित अर्थ ही प्रशृत्ति में हेतु है। इराकिये समान-वात-वित्त-कक प्रकृति के भी मनुष्य होते हैं। परन्तु वातप्रकृति, पित्तप्रकृति, और कक्षप्रकृति के मनुष्य नहीं होते हैं। उस उस दोष की अधिकता से मनुष्यों की र-वह दोष-प्रकृति कही जाती है। विकृत (विषम) हुए दोषों को 'प्रकृति नहीं कहा जा सकता, (क्योंकि दोषों की समान अवस्था का नाम 'प्रकृति' है)। इसकिये वातप्रकृति आदि प्रकृतियों नहीं हैं। हां, वातक, पित्तक, और इस्टेप्पल (वात-वहुल, पित्त-वहुल, इस्टेप्पल व्वात में न रहने वाले ) समझना चाहिये, ये 'विकृतिस्थ' हैं।। ११।।

तेषा तु स्वरू चतुर्विधाना पुरुषाणा चःवार्यनुप्रणिधानानि श्रेयस्क-राणि । तत्र समसर्वेधातूनां सर्वाधारममं अधिकदोषाणां तु त्रयाणां यथास्वं दोषाधिक्यमभिसमीक्ष्य दोषप्रतिकुल्योगीनि त्रीण्यतुप्रणिधा-नानि श्रेयस्कराणि भवन्ति यावदमेः समीमावात्, समेतु सममेव कार्यम्, एवं चेष्टा भेषजप्रयोगाश्चापरे, तान् विस्तरेणानुज्याख्या-स्यामः ॥ १२ ॥

इन चार प्रकार के ( सम प्रकृति, बात, िष्स, कफ एवं तीक्ष्ण, मन्द, विषम और समाग्नि ) प्रकृति बाले पुरुषों को आगे कहे जाने वाले चार प्रकार के अज पान का सेवन करना हितकारी होता है। इन में सम सर्वचातु ( दोषों ) बाले पुरुषों को सब प्रकार का सेवन समान रूप में करना श्रेयस्कर है। शेष अधिक दोषों वाले वातल, पिराल, स्टेष्मल तीनों को उन २ के दोपों की अधिकता को देखकर दोष के प्रतिकृत वस्तुओं का तब तक सेवन करना चाहिये जब तक अग्नि समान अवस्था में न आये। समान अवस्था में आने पर बन्द कर सब का समान रूप में सेवन करना चाहिये। इसो प्रकार घातुओं को समान करनेवाले अन्यान्य मेथज प्रयोग मां अभीष्ट हैं। उन का विस्तार से वर्णन करेंगे।।

त्रयस्तु पुरुषा भवन्त्यातुराः, ते त्वनातुरास्तत्रान्तरीयाणां भिषजाम्। तद्यथा—वात्रतः पित्ततः श्रेष्मत्रश्चेति । तेषां विशेषविज्ञानं-वात-त्रस्य बातनिमित्ताः, पित्तत्रस्य पित्तानिमत्ताः, श्रेष्मत्रस्य श्रेष्मिनिमत्ताः व्याषयः प्रायेण बळवन्तश्च भवन्ति ॥ १३॥

बातल, पित्तल और रुध्मल ये तीन प्रकार के रोगी होते हैं। अन्य तन्त्र-कर्ताओं के मत से ये रोगी नहीं हैं। यथा—वातल, पित्तल ओर रुध्मल। इन के मत में ये भी प्रकृतियां हैं। इस प्रकार से सात प्रकृतियां हैं। इन में यह बात विशेषकर जानने योग्य है कि वातप्रकृति को वायुजन्य, पित्तल को पित्त-जन्य और रुध्मल को कफजन्य रोग प्रायः और बलवान् रूप में होते हैं। १३।। तत्र वातलस्य वातप्रकोषणोकान्यासेवमानस्य क्षिप्रं वातः प्रकोष-मापद्यते, न तथेतरौ दोषौ । स तस्य प्रकोषमापत्रो यथोक्तैविकारैः झरीरमुपतपति बजवणमुलायुवामुप्याताय । तस्यावजयनं-स्तेहस्वेदो विषयुक्तौ, सृद्नि च संशाधनानि स्तेहोष्ण-मधुराम्ल-ल्वण-युक्तानि, तद्भद्रयवहायाण्युपनाहनपोवेष्टनोन्मदेन-परिषेकावगाहन-संवाहनावपो-६न-विज्ञासन-विस्मापन-विस्मारणानि, सुरासवविधानं, स्तेहाध्यानेकयोन् नयो दीवनीय-पाचनीय-वातहर-विरेचनीयोपहिताः तथा झतपाकाः सहस्रपाकाः सर्वश्च प्रयोगाथो बस्तयः, बस्तिनियमः, सुखशील्ता चेति॥ १४॥

इन में वातप्रकृति का मनष्य जब बाय को प्रकृषित करने वाले कारणों का सेवन करता है तब वायु शीघ्र प्रकृषित हो जाता है. शेष दोनों दोष पिच और कफ इतना कीत्र कुपित नहीं होते। वायु प्रकुपित होकर पूर्वोक्त अस्ती प्रकार के बात रोगों ( विकारों ) में बल, वर्ण, सख और आयुष्य को नष्ट करने के लिये शरीर को पीड़ित करता है। इस वायु को शान्त करने के लिये स्नेह विधि और स्वेद-विधि हैं। एवं मृद (तीक्ष्ण नहीं ) स्नेह, उष्ण, मधुर, अन्त, लवण युक्त मंशोधन, मृदु, स्नेहन, उष्ण, मधुर, अन्त्र, लवण से युक्त शोधन द्रव्य और आहार-द्रव्य, उपनाह ( वातहर द्रव्यों का बन्धन ), उद्देष्टन ( देष्टन रूपेटना ), उन्मर्दन ( हाथों से मालिश ), परिपेक्त ( वातहर काथों से परिसेचन ), अवगाहन ( वात हर काथों में डबकी ), संवाहन ( कोमलता से हाथ फेरना ), अवपोडन ( ताडन ), वित्रासन (डराना), विस्मारन ( विस्मय उत्पन्न करना ), विस्मारण ( भूळाना ), सुरा और आसव ( वाहणी यंत्र से तैयार किया पदार्थ सरा, न तैयार किया हुआ आसव ) का देना. स्थावर और जगम योनि के स्नेहों को दीपनीय, पाचनीय और विरेचनीय औषधियों से मिलाकर सौ बार या हजार बार (अर्थात बार-बार) पकाये हुए स्नेह, सब प्रकार की बस्ति विधि, (बहुन बार प्रकाय तैलों की बस्ति भी उपयक्त है ).और निरन्तर सखी जीवन व्यतीत करना उत्तम है ॥ १४ ॥

पित्तालस्यापि पित्तप्रकोपणोक्तान्यासेवमानस्य क्षिप्रं पित्तं प्रको-पमापद्यते, तथा नेतरौ दोषो। तदस्य प्रकोपमापन्नं यथोकैविकारैः शरीरमुपतपति बळ-वर्ण-सुखायुषामुपषाताय। तस्याबज्ञयनं-सर्पि-ष्पानं, सर्पिषा व स्नेहनमधश्च दाषहर्णं, मधुर-विक्त-कषाय-शीतानां चौषषाध्यवहार्याणामुपयोगो मृदु-मधुर-सुरिभ-शोत-हृद्यानां गन्धानां चोपसेवा, मुकामणिहारावळीनां च परम-शिशिर-बारि-संस्थितानां षार- णमुरसा क्षणे क्षणे चाप्रच-चन्दन-प्रियङ्ग-कालीय-सृणालः शीववात-वारि-मिरुत्यलः कुमुद्द-कोकनद्-सोगन्धिक-पद्मानुगतेश्वः वारिभिर्मिप्रोश्वणं, श्रुति-मुख-सृदुमधुर-मनोनुगानां च गीतवादित्राणां श्रवणं, श्रवणं चाध्यु-द्यानां, मुद्दक्षिश्वः संयोगः, संयोगश्रोष्टाभिः स्नीभिः शीतोपदितांशुक-स्राद्मधारणीमिनिशाकरांगु-शीतल-प्रवात-इस्येवामः, शेलान्वर-पुत्तिन-शिशिरसदन-वसन-स्यजन-प्रवतानां सेवा, स्म्याणां चोपवनानां सेवा, मुख-शिशिर-सुर्मि-मान्दोपश्चानान्तुपश्चेत्रसं, सेवनं च निल-नोर्मल-पद्म-कुमुद-सीगन्धिक-पुण्डरीक-श्चरपत्र-स्मातां सोम्यानां च सर्वभावानानिति॥ १८॥

पित्त-प्रकृति का मनुष्य जब पित्त-प्रशेषक वस्तुओं का सेवन करता है उस समय पित्त शीप्र कृषित होजाता है, शेष अन्य दो पात इतनी जहदी कृषित नहीं होते । तब इस पुरुष के पुत्रों क नगरीय पिचलन्य रोगों से शरीर आकान्त हो जाता है, जिससे उसके बन, वर्ण, तख और आय का नाश होता है। इस पित्त को शान्त करने के लिये छ। का सेवन करना श्रेयनकर है । शोधन के लिये घो से स्नेटन ( तेलादि से नहीं ), अवीदापहरण अर्थात विरेचन का देना. मधुर, तिक्त, कषाय, और शांत आपिधयों से युक्त खान-पान का उनयोग, मृदु-मधुर, सुगन्धित, श्रीतल और हृदय को प्रिय लगने वाले गन्बी (सुगन्धी) का सेवन, अति ठण्डे पानी में स्क्खें मोती, मांगवी की माटाओं की छाती पर धारण करना, थोड़ी देर में इवेत चन्दन, नियंगु, कालीयक, (चन्दन का मेद) मुणाल, शीतल वायु, शीतल पानी, उत्तल, कुमुद, कोकनद, सीगान्यक और पदा (ये सब कमल के भेर हैं) इनसे हाथ-पांव थाना या छोटे डालना, कान के किये प्रिय, मदु, मधुर एवं मन के अनुकृष्ठ गाना-बजाना सुनना, उत्सव (नाच-रंग) आदि देखना, मित्रों से मिलना शीतल द्रव्यों से लिस वस्त्र. माला. और हारों को धारण को हुई अभिल्पित लियों से मिलना-जुलना, चन्द्रमा की श्रोतल किरणों से शोतल खली वाय मे. महल की छतों पर ठंडे. पहाड़ों के बीच में, निर्देशों के तटां पर, ठंडे वरों (धाराएहीं ) में, ठण्डे पंखीं की शीतल बाय का सेवन, सुलक्ष्मर्थ, शिशिर, सुगन्धित बायु से युक्त रम्य उपवनों का सेवन करना, पद्म, उत्पल, निकन, कुमुद, सोगन्धिक, पुण्ड-रीक. शतपत्र इन नाना प्रकार के कमलों से भरे तालावों का सेवन और अन्य सब सीम्य शीतक बस्तओं का सेवन करना पित्त को शान्त करता है।। १५॥

रछेष्मछस्यापि रुछेष्मप्रकोपणोक्तान्यासेवमानस्य क्षिप्र श्लेष्मा प्रकोपमापद्यते, न तथेतरी दोषो। स तस्य प्रकोपमापत्रा यथोकौन विकारैः झरीरसुपतपति बळवणंसुखायुषासुपघाताय । तस्याबजयनं— विधियुक्तानि तीक्ष्णोष्णानि संशोधनानि, रूक्षप्रायाणि चाद्रयवहा-योणि कटु-तिक्त-कषायोपिहतानि, तथैव धावन-रुंघन-सवन-परिसरण-जागरणानि युद्ध-रुयवाय-रुयायामोन्मर्दन-स्नानोत्सादनानि, विशेषत-स्तीक्ष्णानां दीर्घकाळस्थितानां मद्यानासुपयोगः, सधूमपानः सर्वश्रयो-पवासः, तथोष्णवासः सुसप्रतिषेषश्च सुस्ताथेमेवेति ॥ १६॥

कफ्रप्रकृति के मनुष्य का कफ् प्रकोषक वस्तुओं को सेवन करने से धीप्र
प्रकृपित हो जाता है, शेष अन्य दोनों घादु हतनी जल्दी कुपित नहीं होते।
कुपित कफ पूर्वोक्त बीस प्रकार के कफ-रोगों से धारीर को पी कित करता है,
जिससे उसके बळ, वर्ण सुख और आयु का हास होता है। इस कफ को धमन
करने के लिये धास्त्रोक्त विकि से तीक्षण-उष्ण संशोधन और संशमन, रूख गुणवाळे कद्व, तिक्त, क्षाय रस युक्त आहार-द्रव्य प्रयोग करने चाहियें। इसी
प्रकार भागना, उपवास ( लंबन), अनन ( कूदना या पानी में तैरना ),
परिसर्ष ( परिक्रमण, चारों ओर घूमना ), रात्रि में जागना युद्ध स्थायाम
( धारीर को परिश्रम देने वाळा कमें, कुस्ती आदि ), उन्मर्दन (रूख मालिध),
स्नान, उत्सादन ( उचटन लगाना ), खासकर तीक्ष्ण और पुराने मच का
उपयोग, और धूमपान करना, सब प्रकार से उपवास, गरम वस्त्रों का उपयोग, और सुख ( आराम ) का परित्याग, दुःख सहना, सुख प्राप्ति के लिये
सेवन करना चाहिये॥१६॥

भवति चात्र-सर्वरोगविशेषज्ञः सर्वकार्यविशेषवित्।

सर्वभेषज्ञतत्त्वज्ञो राज्ञः प्राणपतिभवेत् ॥ १७ ॥

सब रोगों में (दोष, आंग्न, बात आदि को) जानने वाडा, सब कार्यों के अनुष्ठान को भड़ी प्रकार जानने वाडा, सब औषधियों के तस्व (सार) का समक्षने बाढा वैद्य राजा का प्राणपति (प्राणों का पाडक) होगा॥ १७॥

तत्र इछोकाः—प्रकृत्यन्तरभेदेन रोगानीकविकल्पनम्।
परस्पराविरोधश्च सामान्यं रोगदोषयोः॥ १=॥
दोषसंख्याविकाराणामेकदोषप्रकोपणम्।
जरणं प्रतिचिन्ता च कायाग्रेधुंक्षणानि च॥ १६॥
नराणां वातछादीनां प्रकृतिस्थापनानि च।
रोगानीके विमानेऽस्मिन् ज्याहृतानि महर्षिणा॥ २०॥
प्रकृति (प्रमाव आदि) भेद से, रोगों के मेद, नानाविष संख्या होने पर
भी परस्पर अविरोध, रोग और दोष में समानता, दोषों की संख्या, रोगों का

एक देश, दोषों के प्रकोप का कारण, अग्न का विशेष कथन, शरीरस्थ अग्नि के चार रूप, वातल आदि तीन पुरुषों को प्रकृति में लाने वाली मेषज, ये सव बातें इस 'रोगानीक' अध्याय में महर्षि आत्रेय ने कह दी हैं ॥ १६-२०॥ इत्यमिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते तृतीये विमानस्थाने रोगानीक-विमानं

# सप्तमोऽध्याय:

अथातो ज्याधितरूपीयं विमानं ज्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः ॥ २ ॥ अव 'ब्याधितरूपीय' विमान का ज्याख्यान करेंगे जैला कि भगवान् आत्रेय

ने कहा था।। १-२।।

इह खलु द्वी पुरुषी व्याधितरूपी भवतः। तदाथा—गुरुव्याधित एकः सत्त्ववद्यर्गारसंपदुपेतस्वाङ्गपुव्याधित ६व दर्यते, लघुव्याधि-तोऽपरः सन्त्वादीनामधमत्वाद् गुरुव्याधित ६व दर्यते, तयोरकुरालाः केवळ चश्चपेव रूपं दृष्ट्वाऽध्यवस्यन्तो व्याधिगुरुवाघवे विप्रति-पगन्ते॥ ३॥

दो प्रकार के पुरुष रोगी की माँति दीखते हैं (१) गुरु व्याधि से पीड़ित एक मनुष्य और सत्त्व, बल, और शरीर इनके उत्कर्ष से गुरु व्याधि वाला होने पर भी लघुन्याधि से पीड़ित सा दिलाई देता है। दूबरा सत्त्व, बल, शरीर इनके न्यून होने से लघु व्याधि होने पर भी गुरु व्याधि से पीड़ित दिलाई देता है। इनमें अञ्चयल वैद्य केवल आंख से ही देलकर गुरु व्याधि और लघु व्याधि के ज्ञान में मोह या घोले में पड़ जाते हैं। वे गुरु व्याधि को लघु-व्याधि और लघु व्याधि के ज्ञान में मोह या घोले में पड़ जाते हैं। वे गुरु व्याधि को लघु-व्याधि और लघु-व्याधि समक्ष लेते हैं। वे गुरु व्याधि को लघु-व्याधि समक्ष लेते हैं। वे गुरु व्याधि को लघु-व्याधि समक्ष लेते हैं।

न हि ज्ञानावयवेन कृत्स्ते क्षेये ज्ञानसुपपचते; विश्विपन्नास्तु खलु रोगज्ञाने, उपक्रमयुक्तिज्ञाने चापि विश्विपद्यन्ते । ते यदा गुरुव्याधितं स्रष्ठुव्याधित्तं स्रष्ठुव्याधित्तं स्रष्ठुव्याधित्तं स्रष्ठुव्याधित् स्रप्राधनकालेऽस्मे मृदुसंशोधनं प्रयच्छन्तो भूय एवास्य दोषातुर्दारयन्ति । यदा तु लघु-व्याधितं गुरुव्याधितरूपमासादयन्ति, तं महादोषं मत्वा संशोधनकालेऽस्मे तीक्ष्णं संशोधनं प्रयच्छन्तो दोषानिविनिद्देत्यव शरारसस्य खिण्वन्ति; एवमवयवेन ज्ञानस्य कृत्से क्षेये ज्ञानमिति मन्यमानाः

परिस्त्रहन्ति, बिदिवनेदिविज्यास्तु मिषजः सर्वे सर्वेया ययासंमधं परोक्ष्यं परोक्ष्याध्यवस्थन्तो न कांचदिप विप्रतिपद्यन्ते, यथेष्टमर्थमभिनिर्वर्तयन्ति चेति ॥ ४॥

क्योंकि ज्ञान के एक देश ( माग ) से सम्पूर्ण ज्ञेयवस्तु का ज्ञान नहीं हो सकता । इस प्रकार से रोग-ज्ञान में घोला खाने पर चिकित्सा-युक्ति ज्ञान में भी घोला खाने पर चिकित्सा-युक्ति ज्ञान में भी घोला खानते हैं । जिस समय ये अकुशक वैद्य गुरू-व्याधि से पीड़ित अर्थात् अल्प-दोषयुक्त समझ कर इस रोगों को संशोधन के लिये मृदु संशोधन देते हैं, उस समय इसके दोषों को वे और भी अधिक बद्धा देते हैं और जब लघु-व्याधि से पीड़ित व्यक्ति को महादोषयुक्त, गुरू-व्याधि वाला समझकर संशोधन के लिये तीहण संशोधन देते हैं, तब दोषों को बहुत अधिक मात्रा में बाहर निकाल कर इस रोगों के शरीर को निर्वल करते हैं । इस प्रकार से ज्ञान के एक ही भाग से सम्पूर्ण ज्ञेय वस्तु का ज्ञान करके काम करने पर थे सब स्थानों पर घोला खाते हैं । इसके विपरीत तीनों प्रमाणों द्वारा परीक्षा करने वाले, सर्व प्रमाण-कुशल वैद्य सस्त्व का शांत करके काम करने पर थे सब स्थानों पर घोला खाते हैं । इसके विपरीत तीनों प्रमाणों द्वारा परीक्षा करने वाले, सर्व प्रमाण-कुशल वैद्य सस्त्व का शांत करने वाले करने वाले (आरोधन) मिल जाता है। धा भवन्ति चान सस्त्वादीनों विकटपेन व्याधीनां रूपमानुरें।

हप्ना विप्रतिपद्यन्ते बास्या व्याधिबळावळे ॥ १ ॥ ते भेषजमयोगेन कुर्वन्त्यज्ञानमोहिताः । व्याधितानां विनाशाय क्रेशाय महतेऽपि वा ॥ ६ ॥ प्राज्ञास्तु सर्वमाञ्चाय परीक्ष्यमिह सर्वथा । न स्वळन्ति प्रयोगेषु भेषजानां कदाचन ॥ ७ ॥

मूखें वैद्य गुब-स्थाधित पुरुष में सच्च आदि के उत्कर्ष और अपकर्षको न समझ कर रोग के बल और अबल (गुब-छाधव जान) में घोखा खा जाते हैं। इस प्रकार अज्ञान के कारण रोग-जान में घोखा खाये हुए रोगियों के नाध या बड़े भारी कष्ट के लिये, अशुक्ति से (दोष-दूष्य की अपेखा न करके) चिकित्सा कर्म करते हैं। बुद्धिमान् वैद्य सब (सच्च आदि) की परीखा तीनों प्रमाणों द्यारा करके औषच का प्रयोग करते हैं, इसलिये वे चिकित्सा कर्म में कभी मूख नहीं करते। । प्र—्था

इति व्याधितरूपाधिकारे श्रुस्वा व्याधितरूपसंख्याप्रसंभवं व्याधितरूपहेलुं विप्रतिपत्ती च कारणं सापवादं संप्रतिपत्तिकारणं चान-पवादं, भगवन्तमात्रेयमन्तिवेशोऽतः परं सर्वकृमीणां पुरुषसंश्रयाणां स्रमु<mark>त्थान-स्थान-संस्थान-वर्ण-नाम-</mark>प्रभाव-चिकित्सित-विशेषान पप्रच्छो-पसंगृ**स** पादो ॥ = ॥

इस प्रकार से इस क्याधित रूपाधिकार में रोगी के रूप, संख्या, परिमाण, गुइ क्याधित, रूपु स्थाधित, संख्या गुद-स्याधित और रूपु-स्याधित में कारण ( सत्त्वादि का उक्कर्ष और अपकर्ष), रोग के बलावळ ज्ञान में प्रमाद ( मोइ ), इस प्रमाद के कारण ( एक प्रत्यक्ष प्रमाण से ही ज्ञान करना ), सापवाद ( दोष सहित, ) स्थाविपत्ति ( सम्यक् ज्ञान तीनों प्रमाणों से परीक्षा करने का ज्ञान ), और अनपवाद ( निर्दोष ), इनको सम्पूर्ण रूप में सुनकर अधिवेश ने मगवान आत्रेय के चरणों में नमस्कार कर, सब प्रकार के कृतियों के समुत्यान ( निर्दान ), स्थान संस्थान ( रूपुण), वर्ण, नाम, प्रभाव और चिक्तिस्ता को पूछा ॥ ८ ॥

अधारमे प्रोवाच भगवानात्रेयः—इह स्वव्यक्रिवेश ! विश्वविविधाः कृमयः पूर्वेयुद्दिष्टा नानाविधेन प्रविभागेनान्यत्र सहत्रेप्र्यः, ते पुनः प्रकृतिभिभिष्टामानाश्चतुर्विधा भवन्ति । तद्यथा—पुरीषजाः श्लेष्मजाः शोणितजा मळजाश्चेति ॥ ६ ॥

अग्निवेश को भगवान् आत्रेय ने कहा, है अग्निवेश ! पीछे अग्नेहरीय अध्याय में सहज (सहजन्य) कृमियों को छोड़ कर नाना प्रकार के विभाग से बीस प्रकार के (मरूजन्य दो प्रकार के, रक्तजन्य छः प्रकार के, कफ्तजन्य सात प्रकार के और पुरीषजन्य पांच प्रकार के) कृमि कहे हैं। ये बीस प्रकार के कृमि प्रकृति की मिकता के कारण चार प्रकार के हैं। यथा—पुरीषजन्य, रुक्तजन्य और मरूजन्य ॥ १ ।।

तत्र महो बाह्यश्चाऽऽध्यन्तरश्च । तत्र बाह्ये महे जातान्मरुजान्संचक्ष्महे । तेवां समुत्यानं—मृजावर्जनम् । स्थान—केश-रम्थु-छोमपक्ष्म-वासासि । संस्थानं—अणवस्तिङाक्षतयो बहुपादाः । वणः कृष्णः
शुक्तश्च । नामानि-यूकाः पिपीछिकाश्च । प्रभावः कण्ड्रजननं कोठपिडकाभिनिर्वर्तनं च । चिकिस्सितं त्वेषामपक्षणं महोपघातो मङकराणां
च माबानामनुपसेवनमिति ।। १०॥

इनमें मह दो प्रकार का है—(१) बाझ और (२) आम्यन्तर। इनमें धरीर के बाझमळ (परीना आदि से) उत्पन्न होने वाळे कृमियों को महजन्य कृमि कहते हैं। इनकी उत्पत्ति का कारण धरीर घुदि का न करना है। इनका स्थान केश (धिर के बाळ), दादी मूंछ, धरीर के कोम, आंखों की पळकों के बाळ और वका हैं। इनका उंस्थान अर्थात् (रूप या आकृति) ये अणु (सूक्ष्म), तिक के ्समान आकृति और बहुत पांव वाले होते हैं। इनका वर्ण (रंग) काला और ृदवेत है। इनके नाम युक (जूं) और पिपीलिका (लिखा), कोल है।

इनका प्रभाव—खांज उत्पन्न करना और कोठ, पिडका आदि फुन्वियों को शरीर पर उत्पन्न करना है।

इनकी चिकित्सा— इनको चिमटी से पकड़ कर खींचना, मल का नाश करना और मलोत्पादक बस्तुओं का परित्याग करना है ॥१०॥

शोणितजानी तु खबु कुष्ठेः समानं समुत्यातम्, स्थानं रक्तवाहिन्यो धमन्यः। संस्थानं अणवो यृत्ताश्चापादाश्च सुरूमत्वाचे भवन्त्यदरयाः। वर्णस्ताम्नः। नामानि केशादा छोमादा लोमद्वीपाः सौरसा श्रीदुम्बरा जन्तुमातरश्चेति। प्रभावः केश-रमश्र-नख-छोम-पद्दमापष्वंसो व्रणगतानां च द्दं-कण्डू-तोद-संसर्पणान्यतियुद्धानां च त्वक-शिरा-स्तायु-मास-तरु-णास्थि-भक्षणमिति, चिकित्स्वितमप्येषां कुष्ठैः समानं तदुत्तरकाळमुपदे- द्यामः॥ ११॥

रक्तजन्य कृषियों का निदान कुछ गेग के निदान के समान ही है। कृषियों का स्थान—रक्तवाहिनी घमनियां ( विरायें भी ) हैं। इनका रूप स्थम होने से कुछ कृषि अहस्य होते हैं। वे आंख से नहीं देखे जाते, इनका रंग ताम्र वर्ण है; इनके नाम केशाद ( केशों को खाने वाला ), लोमाद, लोमहीप, सौरस, औदु-भ्वर और जन्तुमाता हैं। इनका प्रभाव केश इमश्रु, लोम और पलक के बालों को नाश करना है, त्रण में प्रवेश करके ये हुंग के, खाज, तोद (चुनचुना) और संवर्षण की सी प्रतीति कराते हैं। बहुत बढ़के ये खवा सिरा, स्नायु, मांस और तकण अस्थि को भी खाने कराते हैं। इनकी चिकित्सा भी कुछ-रोग के समान है, इसका वर्णन शांगे कुछ-रिविकत्सा में करेंगे॥ ११ ॥

ऋष्टमजाः क्षीर-गुड-तिल्ल-मत्त्यान् प्रमास-पिष्टान्न-परमान-कुसुम्भ-स्तेद्दाजीर्ण-पूर्वि-किन्न-संकीर्ण-विरुद्धासारुय-भोजनसमुत्थानाः । तेषामा-माश्चयः स्थानं । ते प्रवर्षमानास्तूर्ण्वमधो वा विसर्पन्त्युभ्यतो वा । संस्थानवर्ण-विशेषास्त् इवेताः पृथुन्नश्नसंस्थानाः केचित्, केचिद्वस्त्यिपि-णाह्य गण्दूपदाकृतयस्य इवेतास्तास्रावभासाः, केचित्वणवो दीर्धास्त्रस्वा-कृतयः देवेताः । वेतां त्रिविधानां इल्लेष्मनिमित्तानां कृमीणां नामानि-

हर्ष—शिव प्रकार दाद में खुजाने सं आनन्द, हर्ष वा रोमाझ होता है।
 इस को भी कृमि उत्पन्त करते हैं।

**X8X** 

अन्त्रादाः, उदरादाः, हृदयचराः, चुरवः, दर्भपुष्पाः, सीगन्धिकाः, महागुदाश्चेति । प्रभावो हृङ्खासास्यसंस्रवणमरोचकाविपाकौ स्वरो मूर्च्छा जम्मा अवधुरानाहोऽङ्गमर्दश्छिदिः काश्य पारुष्यमिति ॥ १२ ॥

कफजन्य कृमि-श्वीर-भोजन, गुइ, तिल मछ्छी, जलचर प्राणियों के मांस विष्टास और परमान्न ( खीर आदि ) का भोजन, कुसुरम का तेल, अजीर्ण में भोजन, पृति ( संड ), क्रिज ( क्लेटकारक द्रव्यों के ) संकीर्ण ( हित और अहित बेमेल मिले भोजन ) और विरुद्ध एवं असाल्य भोजनों से उत्पन्न होते हैं। इनका स्थान आमाश्य है। ये आमाश्य स बढ़ कर यहीं से ही ऊपर या नीचे अथवा दोनों तरफ फैल जाते हैं। इनका रूप और वर्ण खेत तथा कुछ वड़ी मांसपेशी के से, बद के आकार के, कुछ गोळ आकार वाले, (वेष्टन ) वाले, गिंडोये की आकृति के, स्वेत और लाल रंग की आभा वाले होते हैं। कुछ अणु (पतके), कम्बे और सूत के समान आकृति वाले, श्वेत होते हैं। इन तीनों प्रकार के कफजन्य कमियों के नाम ये हैं। जैसे-अन्त्राद, उदराद, हृदयचर, चुढ, दर्भपुष्प, सौगन्धिक और महागुद । इन का प्रभाव-हुल्लास बमनकी बिन हाना, गुल से टार का बहना, अहचि, अविपाक, अवर, मूच्छी, जम्माई का आना. छींके आना, अकरा, शरीर के अंगों का टूटना, वमन, कुशता और शरीर में रूखता वा कठोरता होना है ॥ १२ ॥

पुरीषजास्तुल्यसमुस्थानाः ऋष्मजैस्तेषां स्थानं पकाशयः । प्रवर्धमा-नास्त्वधो विसर्पेन्ति, यस्य पुनरामाशयाभिमुखाः स्युर्वदन्तरम्; तद-न्तरं तस्योद्गारनिश्वासाः पुरीषगन्धिनः स्युः; संस्थानवर्णविशेषास्तु सूक्ष्मवृत्तपरीणाहाः श्वेता दीर्घा अर्णाशुक्संकाशाः केचित्, केचित्युनः स्थूछवृत्तपरीणाहाः दयावनीछहरितपीताः । तेषा नामानि ककेवका मकेवका छेछिहाः सश्कुकाः सीसुरादाश्चेति । प्रभावः पुरीषभेदः काश्यं पारुष्यं छोमहर्गाभिनिवर्तनं च, त एवास्य गुरमुखं परितुदन्तः कण्डू चोपजनयन्तो गुद्मुखं पर्यासते, त एव जातह्वी गुद्दनिष्कमण-मतिवेळं कुर्वन्ति-इत्येव ऋष्मजानां पुरीषजानां च कुमीणां समुत्थाना-दिविशेषः ॥ १३ ॥

पुरीषजन्य ( मळ से उत्पन्न ) कृमियों का निदान कफजन्य कृमियों के समान है। इन कृमियों का स्थान पकाशय है। ये कृमि बढ़कर नोचे को ओर फेकते हैं। जिस पुरुष में ये कृमि आमाशय की ओर जाने लगते हैं, उस पुरुष के उद्गार (डकार) और इवास में मळ की गन्ध आती है। इनका रूप वर्ण-स्थम, गोळ वेष्टन वाळे तथा इवेत और भेड के लम्बे बाओं के समाब होते हैं। कुछ स्थूक, गोक बेहन बाके, काके, नीके, हरे या पीके रंग के होते हैं। इन के नाम—ककेवक, मकेवक, केलिह, सम्बुक्त, सौद्धराद हैं। इनका प्रमाव—मक का पतका आना, धरीर में कुछता, पवधता और रोमांच होना है। के कुमि रोगी की गुदा के छुल पर रहते हैं। ये हर्ष उत्पन्न होने पर बार गुदा से बाहर (मक के साथ) निकलते हैं। यह कफजन्य और पुरीय-जन्म कुमियों में उत्पन्ति आदि का मेद है।। १३॥

चिकित्स्वतं तु खल्वेषां समासेनोपदिश्य पश्चाद्विस्तरेणोपदेस्यामः। तत्र सर्वकृमोणामपक्षेणमेवाऽऽद्तिः कार्यः; ततः प्रकृतिविधातोऽन्न्तरं निद्यानोक्तानां भाषानामत्रपसेवनमिति ॥ १४ ॥

कफ और मरू से उत्पन्न कृमियों की चिकित्वा संक्षेप में कहकर फिर पीछे से बिस्तार से कहेंगे। इन कृमियों का प्रथम अपकर्षण (खींचना शोषन) करना चाहिये, फिर प्रकृति-विधात (उपश्म) और पीछे से निदान-रूप पदार्थों का अनुपसेवन अर्थात् त्याग करना चाहिये॥ १४॥

तन्नापकर्षणं हस्तेनाभिगृद्धं विमृत्योपकरणवताऽपनयनमनुपकरणेन वा, स्थानगतानां तु कृमीणां भेषजेनापकर्षणः; न्यायतस्तु तखतु-विधम् । तद्यया—शिरोबिरेचनं वमनं विरेचनमास्थापनमित्यपकर्षणीविधः ॥ १४ ॥

अपकर्षण विधि—उपकरण (संदश, चिमटी आदि) से अथवा विना उपकरण के हाय से पकड़ कर बाहर निकालने का नाम 'अपकर्षण' है। यह कार्य बाह्य मलजन्य (पुरीषजन्य) और स्त्रेक्मजन्य कृषियों के स्थान से निकले होने पर ही हो सकता है और जो कृषि अपने स्थान में स्थित हों, उनको औषध द्वारा निकालना उचित है और यह औषध चार प्रकार का है। यथा—शिरोविरेचन, वमन, विरोचन और आस्थापन। यह अपकर्षण-विधि है।। १५॥

प्रकृति चात्रस्वेषा—कदु-विक्तःकषाय-श्वारोष्णानां द्रव्याणामुपयोगो यज्ञान्यद्गि किंपिच्छ्छेष्मपुरीषप्रत्यनीकभूतं तत्स्यादिति प्रकृति-विज्ञातः ॥ १६ ॥

प्रकृति—विषात — प्रकृति ( कफ और पुरीष ) का उपघात अर्थात् नाश्च वा शमन करना । इस के लिये कहु, तिक, कपाय, खार और उष्ण पदार्यों का उपयोग करना चाहिये । इसके अतिरिक्त और भी जो कुछ स्ठेष्मा और मक के विक्त आहार-विहार हो उसका सेवन करना चाहिये । यह प्रकृति-विषात-विषि है ॥ १६॥ अनन्तरं निदानोक्तानां भावानामनुपसेवनभिति यदुक्तं निदा-निवानो तस्य विसर्जनं तथाप्रायाणां चापरेवां द्रव्याणाभिति छक्षणतिकः कित्सितमनुज्याख्यातमेतदेव पुनविंस्तरेणोपदेक्ष्यते ॥ १७ ॥

इसके आगे निदान में कहे पदार्थों का सेवन का त्यागना आवहयक है। ऐसा निदान विधि में जिन जिन द्रव्यों को निदान रूप से कहा है, उनका परित्याग करना चाहिये। इसी प्रकार न कहे हुए निदान के अनुरूप द्रव्यों का मी परित्याग करना चाहिये। इस प्रकार संक्षेप से चिकित्साक्रम कह दिया है, अब इसी को विस्तार से कहते हैं॥ १७॥

अयैनं कृमिकोष्ठमातुरममे षड्त्रं सप्तरात्रं वा स्तेह्स्वेदाध्यासुपपाच स्वोभूते एनं संशोधनं पाययितास्मीति क्षीर-दिष गुङ-तिल्ज-सस्यानू-पमास-पिष्टाम-परमान-कुसुम्मस्तेह-संयुक्तेभींत्र्येः सायं प्रातस्रोपपादये-ससुदीरणार्थं चेव कृमीणां कोष्टाभिसरणार्थं च भिषक्। अथ ब्युष्टायां रात्री सुस्रोपित सुप्रजीणेशुक्तं च विज्ञायाऽऽस्थापन-वमन-विरेचनैस्तद्द-रेवोपपादयेदुपपादनीयश्चेस्यात्सर्वोन् परीक्ष्यविशेषान् परीक्ष्य सम्यक्।

इस इक्सि-कोध्य वाळे रोगी को संशोधन देने से पूर्व छः या सात रात तक स्नेहन और स्वेदन देना चाहिये। फिर सातवें वा आठवें दिन (अगळे दिन) इस को संशोधन दूंगा ऐसा निक्षय करके सार्य-प्रातः दोनों समय बीर (दूप), गुइ, दही, तिळ, मछडी, जळचर प्राणियों का मांस, पिष्टान्न, कुसुम्म तैळ से बने भोजन खिळावे। इस प्रकार के भोजनों से कोध्य के किसि मछी प्रकार से उस्क्रेशित हो जाते हैं (निकळ आते हैं) और अन्यत्र गये हुए इसि भी कोध्य की ओर आने कराते हैं। इस के अनन्तर रात्रि के बीतने पर (प्रातः काळ होने पर ) मछी प्रकार नींद आई तथा खाया हुआ भोजन मछी प्रकार जीर्ण हो गया यह देखकर उस दिन (नवम दिन ) आस्थापन, वमन, विरेचन (इन में से काई एक क्रिया) देना चाहिये। क्रिया करने से पूर्व रोगी की सब प्रकार से (प्रकृति-साल्य, सस्य आदि से ) परीक्षा कर लेनी चाहिये।

सवाऽऽहरेति वृयात मूलक सर्षप-ताशुन-करस्व-शिगु-मधुशिगु-कमठ - सर पुष्पा-मूरहण-सुग्रुस-सुरस-कुठेरक-गण्डीर-कालमालक-पणीस-स्वक-फणिजकानि सर्वाण्यथवा यथालामं, तान्याहृतान्यभिसमीक्ष्य सण्ड-शरलेवित्वा प्रक्षाल्य पानीयेन सुमक्षालितायां स्थाल्यां समावाष्य गोमूनेणार्घोदकेनाश्यासिच्य साध्येत् सत्तमवघट्टयन् दृत्यो । तस्मन् शीतीभूते तृप्युक्तभूयिष्ठेऽम्भस्ति गतरसेष्वौषघेषु स्थालीमवतायं, सुप्ररिप्तं कवायं सुस्रोणा मदनपिष्यलीफळं विडङ्गकल्कतेलोपहितं, सर्जि-

काळवणितमस्यासिच्य बस्तो विधिवदास्थापयेदेनं, तथाऽकोळके-कुट-जाढकी-कुष्ट-केढर्य-कषायेण वा, तथा शिमु-पीलु-कुस्तुम्बुह-कटुकासर्षप-कपायेण, तथाऽऽमलक-शृक्कवेर-दाकहरिद्रा-पिचुमर्द-कषायेण मदनफल-संयोगसंयोजितेन त्रिरात्रं सप्तरात्रं वाऽऽस्थापयेत्।। १८।।

आस्थापन आदि क्रिया करने की विधि-अनन्तर कहे कि निम्न सब वस्तओं को अथवा इन में से जितनी प्राप्त हो सकें उन वस्तओं को लावे-मुलक ( मूली ), सरसों, कशुन, नाटा करख, शिमु ( शोमांजन ), मधुशिय ( मीठा सहजन ). कमठ ( काई लाल फुल का कचनार मानते हैं ), खर-पुष्पा ( अजनायन ), भूस्तृण, सुमुख, सुरस, कुठेरक, गण्डोर. कालमाल. पर्णास, श्ववक और फणिज्जक ( ये सब तुलसो के भेद हैं ) इन सब को अथवा इन में से जा मिलें उनको लाकर, दुकड़े दुकड़े करके, पानी से भली प्रकार घोकर, अच्छी प्रकार धुली हांडो में रखकर, आधे, पानी मिछे गोमूत्र में मिगो कर (डाळकर) निरन्तर कड़ छी (खोंचे) से चलाते हए अग्नि पर पदाना चाहिये। जब औषियों का सम्पूर्ण रस जळ में आ जाय तब हांडी को उतार कर वस्त्र में से भली प्रकार छान ले। इस कुछ गरम काथ में मनफल, पिप्पली, बायविडंग इन का करक और तैल मिश्रित सर्जश्वार ( सजी खार ) एवं नमक मिलाकर विधिपूर्वक इस रोगी को आस्थापन बस्ति देनी चाहिये। इसी प्रकार आक. अलर्क ( मदार ), कुटज, आढकी, ( अरहर ), कुच्ठ ( कुठ ) और कैटर्य ( पर्वतिनम्ब ) कषाय से बस्ति देनी चाहिये, ( तैळ मिश्रत नमक एवं मैनफल आदि पूर्व को भाँति डाडे) । इसी प्रकार शियु, पील, कस्तम्बद, कुटकी और सरसों के कषाय से, इसी प्रकार आंवला, अदरख ( सींठ ), दाबहल्दी, पिचुमर्द ( नीम ) के कषाय से, मैनफल आदि डालकर लवण यक्त तेल मिलाकर तीन बार अथवा सात बार आस्थापन-कर्म करना चाहिये ॥ १८ ॥

प्रस्वागते च पश्चिमे बस्तौ प्रत्याश्वस्तं तद्ददेवोभयवोभागहरणं संशोधनं पाययेगुक्त्या। तस्य विधिकपदेश्वये। मदनफळिपप्पळीकषा-यस्यार्षोञ्जळिमात्रेण त्रिवृत्करकाक्षमात्रमाळोड्य पातुमस्मै प्रयच्छेत्, तदस्य दोषमुभयतो निर्देशते साधु, एवमेव कल्शोक्तानि वमनिषरे-चनानि संसूज्य पाययेदेनं बुद्धपा सर्वविशेषानवेक्षमाणो भिषक्॥१६॥

द्येष बस्ति के गुदा द्वारा बाहर निकळ आने पर रोगी को आव्वासन देकर उसी दिन (जिस दिन बस्ति दी है) दोनों ऊर्ध्व एवं अघोमार्गों से दोष निकालने के लिये बमन, विरेचन रूपी संशोधन, देश, काल, मात्रादि की अपेखा से देना चाहिये।

विधि—मदनफल, पिप्पली कपाय की आधी अंजलि, को तिहुत् (निशोध) के कल्क की एक अध मात्रा में मिलाकर रोगी को पीने के क्षिये देना चाहिये। इस प्रकार से रोगी के दोष दोनों मार्गों से भली प्रकार निकल्दे हैं। इस प्रकार से कल्प-स्थान में कहे जाने वाले वमन, विरेचन योगों को परस्पर मिला कर रोगी को सन वालों को देख कर बुद्धि से मली प्रकार विचार कर रोगी को पीने के लिये देवे॥ १६॥

अथैनं सम्यग्विरक्तं विज्ञायापराह्ने शंखरिकक्षायेण सुखोष्णेन परिषेचयेत्, तेनैव च कपायेण बाह्याभ्यन्तरान् सर्वोदकार्थान् कार-येच्छश्वत् । तदभावे वा कटुतिक्तकषायाणामीषधानां कार्थेर्मृत्रकारैवां परिषेचयेत् । परिषिक्तं चेनं निर्वातमागारमनुप्रवेश्य पिष्पर्छा-पिष्पर्छा-मूल-चल्य-चित्रक-शृङ्गवेर-सिद्धेन यवाग्वादिना क्रमणोपकामयेत्। विकेष्याः क्रमागतं चेनममुजासयेद्विडङ्गतैलेनेकान्तरं द्विश्चिर्या । २० ॥

इसके पश्चात्(दोनों भागों से संशोधन होने पर ) मही प्रशास संशोधन हुआ जान कर शैखरिक कथाय (अगमार्ग के योड़े गरम कथाय ) से परिषेचन करें । इसी कथाय को पानी के स्थान पर पीने के िक्षेत्र ओर बाह्य (स्नान आदि में ) निरन्तर बरतना चाहिये। इस अपामार्ग के कथाय के अभाव में कहु, तिक, कथाय रखवाली औषधियों के कथाों में, मूत्रमिश्रित यवखार (जवाखार ) आदि से परिपेचन करना चाहिये। परिषिक्त इस गेगों को बायु-रिहत घर में प्रविष्ट करके पिप्पलीमूल, चब्य, चित्रक और सींट इस पंचकोल हारा खिद यवामू को उपकल्पनीय अध्याय में कहे पेयादि कम से देना चाहिये। विकेपी तक पहुंच जाने पर रोगी को विदंग-तेल द्वारा एक दिन के अन्तर से दो बार तीन बार अनुवासन देना चाहिये। (अनुवासन में पेया का निषेच है, क्यों कि पेया अभिध्यन्दी है )॥ २०॥

यदि पुनरस्यातिप्रदृद्धाञ्ज्ञीर्घादान्कृमीन्मन्येत शिरस्येवाभिसर्पतः काँश्चित्, सतः स्तेहस्वेदाभ्यामस्य शिर उपपाद्य विरेचयेदपामार्गतण्डु-छादिना शिरोविरेचनेन ॥ २१॥

धिरो-विरेचन—इस रोगी के शिर को खाने वाले कृमियों को बहुत बहा हुआ जाने और देखे कि कृमि धिर में फिरते हों, ऐसा नैस को अनुमन हो तो रोगी के शिर को स्नेहन और स्वेदन देकर अपामार्ग के तण्डुकों (चावकों) आदि धिरो-विरेचन योग्य द्रक्यों से धिरोविरेचन देवे॥ २१॥ यस्वस्यवद्दार्थिविधः प्रकृतिविधातायोकः इसोणां, सोऽनुत्यां स्यास्यते—मृषिकपणीं समूलामप्रतानासाहृत्य सण्डसः छेदियता, वल्लके क्षोदियता पाणिभ्यां पीडियत्वा रसं गृहीयात्, तेन रसेन कोदितसालितण्डुळिपष्टं समालोड्य पूपलिकाः कृत्वा विधूमेष्वकारेषु विपाच्य विडक्षतेळळवणोपहिताः कृतिकोष्ठाय मक्षयितुं प्रयच्छेत्; अनन्तरं चाम्छकाञ्जिकसुद्दिवद्वा पिष्पल्यादिपद्धवर्गसस्ष्टं सळवण-मनुपाययेत्।। २२॥

अनेन कल्पेन मार्कवार्क-सहचर-नीप-निर्गुण्डी-सुमुख-सुरस-छुठेरक-गण्डीर-काळमालक-पर्णास-श्ववक-फणिज्ञक-बकुळ-छुटज-सुवर्णक्ष्मेरी-स्वरसा नामन्यतमस्मिन्कारयेत्पूपिलकाः, तथा किणिही-किरात-तिक्तक-सुवहामलक-हरीतकी-विभीतक-स्वरसेषु कारयेत्पूपिलकाः। स्वरसाक्षे-तेषामेकुकशो द्वन्द्वराः सर्वशोवा मधुविलुलितान् प्रावरनन्नाय पातुं

प्रयच्छेत् ॥ २३ ॥

क्रमियों के प्रकृति-विधात के किये जो आहार-विधि कही है, उस की व्याख्या करते हैं। जल और कोमक पत्तों के साथ मूपापर्णी को लाकर इसकी दुकड़े २ करके, ऊखल में कृटकर, हाथों से दबाकर रस निकाल ले। इस रस में खाळ धानों के चावडों की पिड़ी को मिढ़ाकर इससे पूरी (पूप) बनावे। इन पूरियों को भूम रहित अंगारों पर पकावे। फिर विडंग तैक और उवण के . साथ मिळाकर कृमि कोष्ठवाळे रोगी को खाने के लिये दे। पूरी खाने के पीछे खड़ी कांजी ( धान्य-काखिक ) में या उद्धित ( आधे विकाये मठे, या छाछ ) में पिप्पली आदि पंचकील की कवण के साथ मिला कर पीने के किये दे। इसो विधि से मार्कव ( भुंगराज ), अर्क ( आंक ), सहचर ( झण्ट ), नीप ( कदम्ब ), निर्मुण्डी ( सिन्धुवार सम्हाल ), सुमुख, सुरस, कुठेरक, गण्डीर. ( सेहण्ड ), काळमाळ ( कुठेरक के भेद ), पर्णास, श्वनक, फणिश्रक ( तळ्सी के मेद ). बकुळ ( मोळसरी ) कुटज, स्वर्णक्षीरी (सत्यानाशी ) इन में से किसी एक के रस के साथ पूरी तैयार करनी चाहिये। इसी प्रकार किणिही ( अपामार्ग ), किरातिक ( चिरायता ), आम की, हरड, विभीतक ( बहेडा ), सबहा ( शेफाडिका ) इनके रसों में पूरियां बनानी चाहियें। इन ( मण्डूक-पर्णी आदि ) में से एक एक को या दो दो को अथवा सब को मिडाकर स्वरस निकाल कर इस स्वरस में मधु मिला कर प्रातःकाल खाली पेट पीने के किये दे॥ १२-२३॥

अयाश्वराकृदाहत्य महति किलिखके प्रश्तीर्याऽऽतपे शोषवित्योद्धक्रे

क्षोविष्त्वा हवि पुनः सूक्ष्माणि चूर्णानि कारियत्वा विबङ्गकषायेण त्रिफळाकषायेण वाऽष्टकत्वो दशकृत्वो वाऽऽतपे सुपरिभावितानि भाविष्त्वा हवि पुनः सूक्ष्माणि चूर्णानि कारियत्वा नवे कळ्ये समा-वाप्यानुगुप्तं निधापयेत् । तेषां तु खळु चूर्णानां पाणितळं चूर्णं यावद्वा साधु मन्येत, तत् स्रोहेण संसुच्य कृमिकोष्ठाय ळेढुं यच्छेत् ॥ २४ ॥

इसके पीछे घोड़े की शक्त (छीद) को लाकर बड़ी चटाई पर फैलाकर धूप में सुखा छै। फिर ऊखल में कूटकर शिला पर पीसकर बारीक बताले इस चूर्ण को विडंग के कथाय से या त्रिफला-कपाय से आठ बार अथवा दस बार धूप में भावना देकर छुष्क कर छै। फिर इसको परयर पर पीसकर नये चढ़े में रखकर, बायु आदि न जा सके इस प्रकार से ग्रुल को ढांग कर ग्रुत स्यान पर रख दे। इसमें से कई परिमाण (चार माखा) अथवा रोग के अनुसार जितनी मात्रा उचित समझे उतनी मात्रा को शहद में मिलाकर कृमि रोगी को खाने के लिये दे॥ २४॥

तथा मल्लातकाश्यीन्याहृत्य कल्लश्यमाणेन संपोध्य स्तेहभाविते हुदे कल्लशे सुक्ष्मानेकिल्लग्नुत्रभने शरीरमुपवेष्ट्य मृदाविल्ला समावाप्यो- ल्येन पिघाय भूमावाकण्ठं निस्नातस्य स्तेहभावितस्यैवान्यस्य हृद्धस्य कुम्भस्योपिर समारोप्य समन्ताद् गोमयेकपित्रत्य दाहयेतः, स यदा जानीयात् साधु द्राथानि गोमयाति गल्लितस्तेहानि मल्लातकास्यीनीति, ततस्तं कुम्भमुद्धाटयेत्। अथ तस्माद् द्वितीयात्क्रभ्मात्तं स्तेहमादाय विहङ्गस्यज्ञल्लेण्लां स्तेहार्धमात्रेः प्रतिसंस्य क्याऽऽतपे सर्वमहः स्थाप्याव तत्रोऽस्मै मात्रां प्रयच्छेत्पानाय, तेन साधु विरिच्यते, विरिक्तस्य चाऽऽत्रपूर्वी यथोक्ता॥ २५॥

दूसरा प्रयोग — चड़े में जितने भिडावे के फड़ था सकें, उतने फड़ों को कूट कर तैडादि स्नेह से चिकने, मजबूत एक घड़े में मरें। इस घड़े के भिचले भाग में अनेक सुदम छिद्र बना दे तथा घड़े पर मिट्टी का लेप कर दे। इस घड़े में मिलावे मर कर दक्षन से गुंह दांग दे। फिर स्नेह से भावित एक दूसरे घड़े को ले कर जमीन में गले तक गाह दे। इस गड़े हुए घड़े के जगर भिखावे बाला घड़ा रख कर चारों ओर उपले रख कर जड़ावे। जब उपले मही प्रकृति का ला जानें, तब उपर के घड़े को प्रयक्करें। जब इस दूसरे घड़े में से तेल (स्नेह) ले कर स्नेह से आधी मात्रा में विदंग-तण्डल चूर्ण को स्नेह में सिला कर धूग में चार प्रहर तक रखे। पीछे इस स्नेह को

कृमि-कोष्ट रोगी को पीने के लिये दें। इससे मली प्रकार बिरेचन होता है। बिरेचन के पीछे पूर्व की मांति पेया आदि देने का कम है।।२५॥

एवमेव भडेदारु-सरलकाष्ठस्तेद्दानुषकल्य पातुं प्रयच्छेत्। अनुवास्येचनमनुवासनकाले॥ २६॥

इसी मल्लात के स्नेइ-बिधि से देवदार, सरल (शल-सर्ज), इस्तों से स्नेइ बना कर रोगी को पीने के लिये देना चाहिये और अनुवासन के योग्य समय में कहे हुए स्नेहों से अनुवासन देना चाहिये॥ २६॥

अयं 'आहर' इति म्यात् शारदान्नवास्तिलान्संपदुपेतान्। तानाहृत्य सुनिष्पूय सुग्रुद्धान् शोधियत्वा विङङ्गकषाये सुलोष्णे निर्वापयेदाक्षेष-गमनात्, गतदोषानिभसमीक्ष्य सुपल्नान्मलुच्य पुनरेव सुनिष्पूतान् सुनिष्पूय सुगुद्धान् शोधियत्वा विङङ्गकषायेण त्रिःसप्तृङ्गतः सुपरिभावितान्मावित्वाऽऽतपे शोषियत्वोद्गलले संखुद्य दपदि पुनः ऋक्षणिष्टान्कारियत्वा द्रोण्यामध्यवधाय विङङ्गकषायेण सुदुर्मुद्धरवसिञ्चन् पाणिमदेमेव मर्दयेत्। तरिमन्सलु प्रपोड्यमाने यरीलसुद्धियात्तत्पाणिध्यां पर्योदाय शचौ दढे कलग्रे समासिच्यानुगुर्मा निधापयेत्।

अन्ययोग—वैद्य रोगी से कहें कि 'आगे कहें पदार्थ लाओं । अच्छी प्रकार पके, रस-वीर्थ युक्त, शरद श्रायु में होने वाले नये तिलों को ला कर, मली प्रकार मिट्टी आदि से साफ़ करके सुखा लें। फिर सुखोष्ण, कुछ गरम बिंडंग-कपाय में भिगो दे, जब तक कि जिल्ले में लगा मैल दूर न हो जाय तव तक भिगो कर रखे। दोष निकलने पर इन तिलों को तुष रहित करके, सुखा लेवे। फिर लाज से साफ़ करके घोले। फिर सुखने पर विडंग कषाय में इक्कीस बार मावना दे कर धूप में सुखा लेवे। इन तिलों को जखल में कूट कर परयर की शिला पर ख बारीक पील लेवे। अब इनको होणी ( याली, कड़ाही ) में रखकर विडंग कषाय को योड़ा थोड़ा डालते हुए हाथों से खूप मले, इस प्रकार हाथों से मलने पर जो तैल निकलता है, हाथ पर लगे हुए तस तैल को ले कर पवित्र, इद घड़े में रखकर गुप्त स्थान में सुरक्षित रख देवे। इस को खाने के लिये कहे।

ध्य 'आहार' इति म्यात्-तिल्वकोदालकयोद्धीं विल्वमात्री पिण्हो ऋक्ष्णपिष्टी विडङ्गकषायेण, ततोऽर्धमात्री स्यामात्रिवृतयोरतोऽर्धमात्री दन्तीद्रवन्त्योरतोऽर्धमात्री चव्यचित्रकयोरित्येतं सम्भारं विडङ्गकषा-यस्याऽऽष्टकमात्रेण प्रतिसंसुच्य तत्तरतेल्यस्थमावाप्य सर्वमालोड्य महित पर्योगे समासिच्याग्नावधिश्रत्य महत्यासने सुस्रोपविष्टः सर्वेदः स्तेह- मबलोकयमजन्नं सहूमिना साधयेहन्यं सततमवघट्टयन् । स यदा जानीयाद्विरमति शब्दः, प्रशास्यति च फेनः, प्रसादमापचते सेनेहो यद्यास्यं गन्धवर्णरसोखितः, संवर्तते च भेषजमंगुल्डिश्यां मृद्यमानमिनि सृद्धनिदाशणमनंगुल्जिपाद्दि चेति, स कालस्तस्यावतारणाय । ततस्तम-वतीर्णशितीभूतमहतेन वाससा परिपृय श्चौ टढे कल्यो समासिच्य पिधानेन पिधाय शुक्लेन बद्धपट्टेनावच्छाच स्त्रोण सुबद्धं सुनिगुप्तं निधाययेत् । ततोऽसमे मात्रां प्रयच्छेत्यानाय, तेन साधु विरिच्यते, सम्यगपहृतदोषस्य चास्याऽऽनुपूर्वी यथोक्ता । ततश्चौनमनुवासयेदनु-वासनकाले ।

फिर वैद्य आगे कहे पदार्थ लाने को कहे-तिल्ब और उदालक ये दो बिल्ब भर (पूछ भर. ४ तोला) लेकर विदंग कवाय क साथ खब बारीक पीस छै। इनसे आधी मात्रा (२ तोला) स्थामा (काली निशोध) और त्रिवत (सफेद निशोध), इन से आधी (१ तोला) दन्ती और द्रवन्ती, इनसे आधे ( है तोला) चन्य और चित्रक इन सबको अर्घाटक (दो प्रस्थ) विडंग क्याय. में तथा एक प्रस्थ पर्वोक्त तिलों से तैयार किये तैल के साथ मिलाकर एक बड़े कड़ाड़े में रख कर आग पर रख कर आराम से बैठ कर. चारों ओर स्नेह को देखते हुए कि तिरे नहीं, निरन्तर मट अग्नि से पकावे। और पकाते समय कड़की द्वारा बरावर हिलाता रहे । जिस समय शब्द होना बन्द हो जाय. झाग उठना भी रुक जाय. तथा स्नेह (तैल ) भी स्वच्छ हो जावे. एवं तैल में उचित गन्ध. वर्ण और रस की उत्पत्ति हो जाय तब समझे कि तैल बन गया। औषध (कल्क) अंगली से मलने पर न तो बहत कोमल और न बहत कटोर हो तथा अंगुली पर चिपटे नहीं, ( कल्क की बत्ती बन जावे ) । तब समझ हो कि तैल सिद्ध हो गया यह समय है. तैल उतारने का: अब इसको उतार कर ठण्डा होने पर बड़े भारी वस्त्र से छान कर एक छुद्ध, मजबूत पात्र में डाल कर, दक्कन से दांग कर. सफेंद वस्त्र से बांध कर तागे से कस कर, गुप्त (सुरक्षित ) स्थान पर रख देवे। इस तैल की मात्रा को रोग के अनुसार पीने के लिये (किम-रोगी को ) देवे। इससे मली प्रकार विरेचन होता है। दोषों के भली प्रकार निकल जाने पर पहिले कही विधि करनी चाहिये। अनुवासन योग्य समय में उस तैड से अनुवासन देना चाहिये।

ष्टतेनैव च पाकविधिना सर्वपातसी-करञ्ज-कोषातकी-स्तेहानुपकल्य पायथेस्सर्वविशेषानवेक्ष्यमाणः । तेनागदो भवतीति ॥ २० ॥ इसी पूर्वोक्त विधि से सरवों, अलसी, करज, कोषातकी ( तुरई ) का तैल मना कर सब परीक्षणीय वस्तुओं को देख कर कृमि-रोगी को तैल पिळावे। इस से रोगी नीरोग हा जाता है।। २७॥

इत्येवत् द्वयानां ऋष्मपुरोषसंभवानां कृमीणां समुख्यान-संस्थान-स्थान-वर्ण-नाम-प्रभाव-चिकित्सित-विशेषाञ्याख्याताः सामान्यतः ॥२०॥ इस प्रकार से कफजन्य और पुरीषजन्य कृमियों के निदान, संस्थान,

स्थान, वर्ण, प्रभाव और चिकित्सा सामान्य रूप में कह दी है ॥ २८ ॥

विशेषतस्वल्पमात्रमास्थापनानुवासनानुकोमहरणभृथिष्ठं तेष्वीप-धेषु पुरीषजानां कृमीणां चिकित्सितं कार्यमिति। मात्राधिकं पुनः शिरोविरेचन-वमनोपशमन-भृथिष्ठं तेष्वेवीषचेषु ऋष्मजानां कृमीणां चिकित्सितं कार्यमिति। एप कृमिन्नो भेपजविधिरनुज्याख्याता भवति॥ १९॥

विशेष रूप से पुरीयजन्य कृमियों के लिये कही हुई वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, शिरोविरेचन, औषधियों में अस्पमात्रा में आस्थापन, अनुवासन और अनुलोम-हरण, विरेचन बरतना चाहिये। मलजन्य कुमियों में बस्ति, विरेचन अधिक बरतना चाहिये। क्षजन्य कृमियों में शिरोविरेचन, वमन और श्रमन अधिक देता चाहिये। २६॥

तमनुतिष्ठता यथास्वद्देतुवर्जने प्रयतितन्यम् ॥ ३० ॥

यथोदेशमेवमिदं कृमिकोष्ठचिकित्सितं थथावदनुज्याख्यातै भवतीति ॥ ३१ ॥

इस विधि को बरतते हुए वैद्य को चाहिये कि रोगी को क्रिम निदान से भी बचाये। इस प्रकार से पूर्व कथितानुसार क्रिम-कोष्ट चिकित्सा (बोधन-शमन रूप) को यथावत् पूर्ण रूप से कह दिया है॥ ३०-३१॥

भवन्ति चात्र—अपकर्षणमेवाऽऽदौ कृमीणों भेषजं स्मृतम् । ततो विषातः प्रकृतेनिद्दानस्य च वर्जनम् ॥ ३२ ॥ अयमेव विकाराणां सर्वेषामपि निष्रद्दे । विषिद्दृष्टिक्षषा योऽयं कृमीनुद्दिस्य कीर्तितः ॥ ३३ ॥ संशोधनं संशमनं निदानस्य च वर्जनम् । यताबद्धिषजा कार्यं रोगे रोगे यथाविधि ॥ ३४ ॥

कृमियों को प्रथम खींच कर निकालना हो औषघ है। फिर प्रकृति का नाश, निदान का छोड़ना है यह विधि तब प्रकार के कृमियों के किये है। इतना ही नहीं, अपिद्ध तब रोगों के लिये है। इतलिये बैटा को चाहिये कि प्रत्येक रोग में सब विकारों में संशोचन, संशमन और निदान का स्याग यह तीन प्रकार की चिकित्सा करे॥ ३२-३४॥

तत्र स्होकी—ज्याधिती पुरुषी झाझी भिपजी सप्रयोजनी । विश्वतिः कूमयस्तेषा हेत्वादिः सप्तको गणः ॥ ३४ ॥ वको ज्याधितरूपीय विमान परमापणा ।

शिष्यसंबोधनार्थं च ज्याधिप्रशमनाय च ॥ ३६॥

ब्याधि से पीडित दो प्रकार के पुरुष विज्ञ (जानने वाले) और अज्ञ (मृद् ), इनका प्रयोजन (जानने वाल से सिद्धि और मृद् से रोगदृद्धि या मृद्यु ), बीस प्रकार के कृमि, इन के हेतु, संस्थान वर्णे, प्रभाव, नाम और विकित्सा ये सात बातें, भगवान आयेथ ने रिष्ण को समझाने के लिये तथा रोग की शान्ति के लिये इस विमान स्थान में कह दो हैं ॥ २५–३६ ॥

इत्यक्रिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिर्धस्कृते तृत्वेये विमानस्थाने व्याजितस्पीयविमानं नाम सतमोऽध्यायः॥ ७ ॥

## अष्टमोऽध्यायः।

अथातो रोगभिषग्जिर्तायं विमानं व्याख्यास्यामः॥ १॥ इति ह स्माऽऽह भगवानात्रेयः॥ २॥

इस के आगे 'रोगभिषिक्तित्रीय' नामक अध्याय को व्याख्यान करेंगे। जैसा कि भगवानु आत्रेय ने कहा था।। २॥

बुद्धिमानाःसनः कार्यगुरुठाववे कर्मरुठमनुबन्धं देशकाळी च विदित्वा युक्तिदर्जनाद् भिषग्बुभूषुः शास्त्रमेवाऽऽदितः परीक्षेत । विविधानि हि शास्त्राणि भिषजां प्रचरन्ति लोके । तत्र यनमन्येत सुमह्यश्चित्ववादेषुरुषासेवितमथंबहुळमाप्तजनप्जितं त्रिविधशिष्यबुद्धितमप्णतुष्पुत्रकासेवितमथंबहुळमाप्तजनप्जितं त्रिविधशिष्यबुद्धितमप्णतुषुत्रकत्रदोषमार्षं सुप्रणीतस्त्रभाष्यसम्बद्धमं स्वाधारमनव पतित-शब्द्दमक्ष्टश्चरं पुष्कलाभिधानं क्रमागतार्थमर्थतत्त्वविनश्चयप्रधानं संगतार्थमसंकुलप्रकरणमाग्रुप्रयोधकं लक्षणवश्चोदाहरणवश्च, तदभिप्रप्ययेत शास्त्रम् । शास्त्रं होवविधममल इवाऽऽदित्यस्तमो विध्य प्रकाशयित सर्वम् ॥ ३ ॥

शास्त्र-परीक्षा — बुढिमान् पुरुष अपने कार्य के गौरव (बहुत प्रयास से साध्य) एवं काषत्र (अस्र प्रयास से साध्य), कर्मों के एक, अनुबन्ध (कर्मजन्य शुभ-अशुभ फड), देश एवं काल को जान कर तथा युक्ति को देख कर यदि वैद्य बनने की इच्छा करे तो तथ से प्रथम शास्त्र की ही परीक्षा करे, क्योंकि वैद्यों के नाना प्रकार के शास्त्र लोक में प्रचलित हैं। इन में से जो शास्त्र निम्मक्षिखत गुणों वाला हो, उसे पहुने के क्षिये स्वीकार करे।

शास्त्र के गुण-शास्त्र खब बड़ा, असंक्षित, यशस्त्री, धीर प्रदर्श से उप-सेवित. माननीय. थोड़े से शब्दों में बहत अर्थ को बतलाने वाला. आस जनों से अनुमत ( निर्दोष ), उत्तम, मध्यम और अधम इन तीन प्रकार के जिखी की तीनों प्रकार की बुद्धि के लिये योग्य, सब जिस को समझ सकें, पनकक्ति दोष से रहित. ऋषियों से बनाया. संप्रणीत ( अच्छी प्रकार प्रधित किया हो ). जिस में सूत्र ( संक्षेप में अर्थों का ग्रहण ) भाष्य ( विस्तार से वर्णन ), और प्रतिपाद्य विषयों को क्रम से कहा हो, सुन्दर अधिकरणों वाली, ग्राम्य शब्दों से र्राष्ट्रत. कठिन दुवींय या बोलने में कठिन शब्दों से रहित. मली प्रकार से बहुत तत्त्व बतलाने वाला. (क्रम से उद्देश्य क्रम से अर्थों को बतलाने वाला ). वस्ततस्य को सन्देष्ट से रहित. निश्चित तस्य को बतलाने वाला. संगतियक अर्थों को बतलाने वाला. अञ्चवस्थित, बेमेल मिले हए प्रकरणों से रहित: सुनते ही स्पष्ट अर्थज्ञान कराने वाला. लक्षण और उदाहरण वाला हो. ऐसा शास्त्र अध्ययन के लिये चनना चाहिये। क्योंकि जिस प्रकार बादल आदि से रहित, निर्मल सूर्य अन्धकार को दर करके सब पदार्थीं को प्रकाशित कर देता है उसी प्रकार शास्त्र अज्ञान को दर करके सब क्षर्थ-तत्त्व को प्रशशित कर देता है ॥ ३ ॥

ततोऽनम्तरमाचार्यं परीक्षेत । तद्यथा—पर्यवदातश्रुतं परिदृष्टक-मोणं दक्षं दक्षिणं शुचि जितहस्तगुपकरणवन्तं सर्वेन्द्रियोपपत्रं प्रकु-तिक्षं प्रतिपत्तिज्ञमनुपरकृतविद्यमनहरूकृतमनसूयकमकोपनं क्रदेशसमं शिष्यवत्सळमध्यापकं ज्ञापनसमर्थं चेति । एवंगुणो ह्याचार्यः सुक्षेत्रमा-तेवो मेघ इव सस्यगुणैः सुशिष्यमाशु वैद्यगुणैः संपादयति ॥ ४ ॥

आचार्य का रुक्षण-धास्त्र की परीक्षा करने के अनन्तर आचार्य की परीक्षा करे! यथा-वह निर्मल धास्त्रज्ञान से सम्प्रक हो, जिसने कर्म को उचित रीति से देखा हो, केवल धास्त्र ही न पढ़ा हो, प्रत्युत वह कर्म में कुशल, छुचि (पवित्र), शक्त आदि किया में वशी, सिद्धहस्त, नाना उपयोगी उपकरणों वाका सब हन्द्रियों से शुक्त, रोगी की प्रकृति को पहिचानने वाला, उत्तम सुक्ष वाका, रोगों की चिकित्सा को समझने वाला, अन्य धास्त्रों के ज्ञान से प्रकट स्वस्क विद्या वाला, अभिमान से रहित, गुणों में दोव न देखने वाला, कोध-

रहित क्रेंग्रेस सहन करने वाला, शिष्य से प्रेम-भाव रखने वाला, शास्त्र के बतलाने में समर्थ आचार्य होना चाहिये। जिस प्रकार ठीक ऋतु अनुसार बरसा हुआ मेघ उत्तम क्षेत्र को घान्यों से सम्पन्न कर देता है उसी प्रकार उक्त गुणों वाला आचार्य शिष्य को निर्मल शान आदि यैद्य के गुणों से शीव सम्पन्न कर देता है। । ४॥

तमुपसृत्यारिराधयिषुरुपचरेद्धिवच्च द्ववच्चराजवच्च पितृवच्च भर्तृवच्चाप्रमत्तः । ततस्तत्यनादास्त्रस्तं शास्त्रमधिगम्य, शास्त्रस्य हड-तायामभिधानसौष्ठवेऽर्थस्य विज्ञाने वचनशक्तो च भूयो भूयः प्रयतेत सम्यक् ॥ ४ ॥

उपरोक्त गुणों बाले आचार्य के शान जाहर सेवा करने की इच्छा से शिष्य अफ्रि, देव, राजा, माता, पिता और स्वामी के समान प्रभादरहित होकर उस की सेवा करें। तब उस की प्रसन्ता में स्मूर्ण शास्त्र की जान कर शास्त्र को हृद्ध करने में, शास्त्र को उत्तम रीति से प्रवचन करने में, शास्त्र के अर्थ जानने में और वाक्-चातुर्य (बोलने की पहुता प्राप्त करने ) में लगातार मही प्रकार से प्रयक्ष करें ॥ ५ ॥

तत्रोपाया व्याख्यास्यन्ते—अध्ययनमध्यापनं तद्विद्यसंभाषा चेत्युपायाः ॥ ६ ॥

शास्त्र को हद करने आदि के उपायों का वर्णन करते हैं। वे उपाय ये हैं—(१) अध्ययन (पदना), (२) अध्यागन (पदाना) और (३) उस विद्या के विदानों से वार्चाळाप करना ॥ ६॥

तत्रायमध्ययनविधिः—कल्यः कृतक्षणः प्रातक्तथायोपन्यूपं वा कृत्वाऽऽ-वश्यकमुप्तरः श्वादेकं देव-गो-त्राक्षण-गुरु-वृद्ध-सिद्धाचायभ्यो नम-स्कृत्य समे शुचो देशे सुखोपविष्ठो मनःपुरःसरीभिवोग्भिः सृत्रमनुपरि-कामन्युनःपुनराविधेयद् बुद्ध्या सम्यगनुप्रविश्यार्थतत्त्वं स्वशेषपरिहार-परदोषप्रमाणार्थम् । एवं मध्यन्दिनेऽपराह्वे रात्रो च शश्वद्परिहापयन्न-ध्ययनमभ्रथस्येदित्यध्ययनविधिः ॥ ७॥

इस शास्त्र की अध्ययन विधि यह है—नीरींग, समय में, नियम-पूर्वक प्रातःकाल उपःकाल में उठ कर शीचादि आवश्यक कमों को करके, पानी का आचमन स्नान आदि जलकार्य करे, पीछे देव, परमेश्वर ऋषि, गी, ब्राह्मण, गुरु, इद, सिद प्रवं आचार्य इनको नमस्कार करके समान (न ऊंचे और न नीचे) एवं पवित्र स्थान पर सुखपूर्वक बैठकर मनोयोग पूर्वक बाणी से बार-बार सुत्रों को उच्चारण करता हुआ खूब समझ कर, अर्थ-तच्च में बुद्धि द्वारा

प्रवेश करके, ( भर्ळा प्रकार समक्ष कर ) अपने अध्ययन के दोष को स्थागने और दूसरे के अध्ययन के दोषों के ज्ञान लिये एकान्त में बैठ कर अध्ययन करे। इस प्रकार से मध्याइ और रात्रि में निरन्तर अध्ययन ( किसी दिन को भी बिना स्थाग किये, ) प्रतिषद्ध दिनों को छोड़कर, अभ्यास करे।। ७ ॥

अधाध्यापनविधि:—अध्यापने छत्तुद्धिराचार्यः शिष्यमादितः परीक्षेत । तद्यथा—प्रशान्तमार्थेपकृतिमक्षद्रकर्माणसृजुचक्षुमुक्तनासा-वंशं ततुरक्तविश्वदित्वस्वद्वसमिष्मणं धृतिमन्तमनहङ्कृति मेधाविनं वितकस्मृतिसंपन्नमुद्दारसत्त्वं तद्विद्यञ्जळन्नमथवा तद्विद्यपृत्तं तत्त्वाभिनिवेशिनमञ्यङ्गमञ्यापन्नेन्द्रियं निस्तमनुद्धतवेशमञ्यस्तिनं शिल्योचाचारानुराग-दाक्ष्य-प्राद्धिण्योपपन्नमध्ययनाभिकाममर्थविन् ज्ञाने कर्मदर्शने चानन्यकार्यमलुङ्यमनलसं सर्वभूतिहत्विणमाचार्यं सर्वानुद्विष्टिप्रतिकरमनुरक्तमेवंगुणसमुदितमध्याप्यमेवमाहः ।

क्षव अध्यापन-विधि कहते हैं---पढाने की इच्छा करने वाले आचार्य को सबसे प्रथम शिष्य की परीक्षा करनी चाहिये। यथा-शिष्य सीम्य आकृति, शान्त, नीच स्वभाव से रहित, कमीने स्वभाव का न हो, नीच कर्म न करने वाला सरह मख, आंख और नासिका नाला. पतली लाक वर्ण, स्पष्ट जिल्ला बाहा. टांत और ओष्ठों के विकार से रहित, नाक से अनुनासिक न बोहने वाहा. संतोषी या वैर्यवान , अहंकार रहित, मेघावी, वितर्क (ऊहापोह ) स्मृति (याददास्त) से यक्त. उदारचित्र बाला, वैचकुल में या वैदा वृत्ति करने बाले माता विता से उत्पन्न, वैद्य के समान आचार वाला, तत्त्व के प्रहण में दस्तवित्त. अविकल अंगों वाला, सम्पूर्ण इन्द्रियों से युक्त, निमृत ( विनीत ), अनुद्धत. अर्थ-तस्त्र को बिचारने वाला, अकोषी, व्यसनरहित, शील (सचरित्रता ) शीच ( शक्ति ) आचार, अनुराग ( पढने से स्नेह् ) रखने वाला, दक्षता, प्रादक्षिण्य सर्वत्र अनुकलता इन गुणों से युक्त, कर्म दर्शन और अर्थ के जानने में अन्य कर्म रहित. दचचित्त लोमरहित, अपमादी, सब प्राणियों में मंगळ कामना करने वाला. आचार्य के सब उपदेशों को यथावत करने वाला और मिक्तमान हो: इन गुणों से युक्त शिष्य को पढ़ाना चाहिये। (इन गुणों से रहित शिष्य को पदाने में आचार्य को भी यश नहीं मिलता।)

एवंविधमध्ययनार्थमुपस्यवमारिराघषिषुमाचार्यम्रानुभावेव— अयोदगयने शुन्छपक्षे प्रशरतेऽहिन विष्य-हस्त-श्रवणाश्ययुजामन्यवमेन नक्षत्रेण योगमुपगते भगवित शक्तिक कल्याणे; कल्याणे च करणे मैत्रे मुहुर्ते मुण्डः स्नातः कृषोपवासः कषायवक्षसंवीतः समिधोऽप्रिमाष्य- सुपळेपनसुषकुम्भां ख्रगन्धह्स्तो माल्य-दाम-प्रदीप-हिरण्य-हेम-रजत-मणि-सुक्ता-बिद्रम-स्रोम-परिधि-कुश-लाज-सर्षपाक्षतां ख्र शुक्राख्य सुमनसोमिथ-तामिथतां ख्र मेम्यां ख्र भक्ष्यान् गन्धां ख्र घृष्टानादायोपति छस्वेति । अथ सोऽपि तथा कुर्यात् ॥ ८ ॥

इन उपरोक्त गुणों से युक्त अध्ययनार्थ शिष्य के सेवा में उपस्थित होने पर आचार्य उसे कहे — कि "तू उत्तरायण ( माघ आदिके शुक्क पक्ष में, प्रशस्त दिव्य उत्तम तिथि, बार से युक्त दिन में, तिष्य, हस्त, श्रवण, अहिवनी इनमें से किसी एक नश्चन के साथ कल्याणकारी करण और सुन्तप्रद मुहूर्च के अनुकूछ होने पर, मुण्डन करा, उपवास और स्नान करके, कत्यय वस्त्र धारण करके, हाथों में सुगन्ध (धूप), सिधा, अग्नि, धी, उपलेपन ( चन्दन आदि ), जल के बड़े, माळा, हार, स्वर्ण, रजत, मोती, प्रवाल (धूपा), श्रीम (रेशम), हवनकुण्ड के चारों पाश्चों में रखने योग्य हस्तप्रमाण के पराश्चादि समिधा, कुशा, लाजा, सरसों, अश्वत, श्वेत, गुंधे और प्रन्यन रहित (हुटे, अनविषे) पुष्य-माला, पवित्र खाद्य पदार्थ ( तिळ से बने लड्डू आदि ), धिसे हुदे चन्दन, आदि सुगन्धों को लेकर उपस्थित हो।"

वह शिष्य उसी प्रकार से करे।। = !!

तम्पस्थितमाज्ञाय शुभे शुचो दंशे प्राक्तवणे उदक्षवणे वा चतु-किन्कुमात्रं चतुरसं स्थण्डिलं गोमयादकेनोपलित कुरास्तीणं सुपरिद्वितं परिधिभश्च तुर्दिशंयथोकः चन्दनोदक-कुम्म-श्लोम-हेम-हिरण्य-रजन-मणि-सुका-विद्वमाळङ्कतं मेध्य-भक्ष्य-गन्ध-शुक्त-पुष्प-छाज-सप्पाश्लतोपशो-भितं कृत्वा, तत्र पाछाशांभिर्जुदीभिमां धुकीभिवां समिद्धिरिम्रमुपसमा-धाय प्राञ्चसुखः शुचिरध्ययनां विधमनुविधाय मधुसपिभ्यां त्रिक्षिर्जुद्व-यादिश्रमाशीःसंप्रयुक्तैमन्त्रैक्द्वाणमिष्टं धन्वन्तरि प्रजापतिमश्विनावि-न्द्रमुपीश्च सुत्रकारानिभमन्त्रयमाणः पूर्वं स्वाहेति ॥ ६॥

दीखा-जिस समय अध्ययनार्था शिष्य समिया आदि वस्तुओं को लेकर आचार्य के पास उपस्थित हो उस समय एक समान एवं पवित्र स्थान में पूर्व या उत्तर दिशा में चार हाथ प्रमाण चौकोर जगह को गोवर और पानी से लेप कर इस पर कुशा विद्या दें। इसके चारों ओर से मली प्रकार वेष्टित कर दे। इसके चारों ओर चन्दन, पानी के घड़े, रेशम, स्वर्ण, चांदी, मिण, मुक्ता, मूंगा आदि पवित्र मक्ष्य, गन्ध, बवेतपुष्प, लाजा, सरसों, अखत आदि वस्तुष्ट, साना देवे। इसमें पलाश (दाक), इंग्रुदी (हिंगोट), गूलर,

महुए आदि किसी एक इस की समियाओं से अप्नि प्रकालित करके पित्र एवं पूर्वमुख वैठ कर अध्ययन त्रिधि (वेदारम्भ विधि ) के अनुकूल आशीबांद में प्रयुक्त मन्त्रों द्वारा ब्राह्मण, अप्नि, धन्वन्तरि, प्रजापित, दो अश्वी, इन्द्र, और सुत्रकार ऋषियों (भरद्वाज आदि) को पहिले मन्त्रों से आहान करके स्वाहा शब्द के साथ मधु (शह्द) और घी प्रत्येक से तीन तीन वार आहुति दे॥ ह॥

शिष्यश्चेनमन्वालभेत, हुत्वा च प्रदक्षिणमग्निमनुपरिकामेत् । ततोऽनुपरिकम्य ब्राह्मणान् स्वस्ति वाचयेत्, भिषजश्चामिपूजयेत् ॥ १०॥ आचार्य के होम कर लुकने पर पीछे शिष्य भी होम करे । हक्म करके

अग्निकी तीन परिक्रमा करे। पीछे ब्राह्मणों की परिक्रमा करके स्वस्तिवाचन

करे और वैद्यों की पूजा करे।। १०॥

अथैनमग्निसकाशे ब्राह्मणसकाशे भिषक्सकाशे चानुशिष्यात्-ब्रह्मचारिणा इमश्रुधारिणा सत्यवादिनाऽमांसादेन मेध्यसेविना निर्म-त्सरेणाशस्त्रधारिणां च भवितव्यं, न च ते मद्भचनात्किंचद्कायं स्यादन्यत्र राजद्विष्टात्प्राणहराद्विपुलादधम्योदनर्थसंप्रयक्ताद्वाऽप्यर्थात मदर्पणेन मत्प्रधानेन मदधीनेन मित्प्रयहितानुवर्दिना च शहबद भवित्रव्यं, पुत्रवदासवद्धिवश्चोपचरताऽनुवस्तव्योऽहमनुत्सुकेनावहिते-नानन्यमनसा विनीतेनावेश्यकारिणाऽनसूयकेन, न चानभ्यनुज्ञातेन प्रविचरितव्यं, अनुज्ञातेन प्रविचरता पूर्व गुर्वर्थापान्वाहरणे यथा-शक्ति प्रयतितन्यं, कर्मसिद्धिमर्थसिद्धि यशोछाभं प्रेरेय च स्वर्गमि-च्छता त्वया गोत्राद्वणमादौ कृत्वा सर्वेप्राणभुतां शमीऽऽशासितव्यम-हरहरुतिष्ठता चोपविशता च, सर्वात्मना चाऽऽतुराणामारोग्यं प्रयति-त्रव्यं, जीवितहेतोरिप चाऽऽतुरेश्यो नाभिद्रोग्धव्यं, मनसाऽपि च पर-बियो नाभिगमनीयास्तथा सर्वमेव परस्वं, निभृतवेशपरिच्छदेन भवितव्यमशौण्डेनापापेनापापसहायेन च ऋक्ष्ण-श्रक्ष-धर्म्य-धन्य-सत्य-श्रम्यं-हित-मित-व चसा देशकालविचारिणा स्मृतिमता ज्ञानात्थानोपक-रणशंपत्स नित्यं यत्नवता, नच कदाचिद्राजद्विष्टानां राजद्वेषिणां वा महाजनद्विष्टानां महाजनद्वेषिणां वाऽप्यौषधमनुविधातव्यं तथा सर्वे षामत्यर्थ-विकृत-दुष्ट-दुः ख-शीलाचारोपचाराणामनपबादप्रतीकाराणां मुमूष्णां च तथैवासंत्रिहितेश्वराणां खीणामनध्यक्षाणां वा, नच कदा-चिरसीदत्तमामिषमादातव्यमननुज्ञातं भन्नीऽथवाऽध्यक्षेण, आतुर-कुळं चानुप्रविशता त्वया विदितेनानुमतप्रवेशिना सार्धे प्रहर्षेण मुसंबीतेनावाक्शिरसा स्मृतिमता स्तिमितेनावेक्ष्यावेक्ष्य मनसा सर्वमाचरता मुद्धया सम्यगनुप्रवेष्टव्यं, अनुप्रविश्य च वाक्सनोनुद्धीन्द्रियणिन कवित्रपणिधातव्यान्यन्यत्राऽऽनुरादातुरोपकाराधीद्वाऽऽनुरगतेष्वन्येषु वा भावेषु, न चाऽऽनुरकुळप्रवृत्तया विहिनिश्चार्यितव्याः, हसिः चाऽऽनुष्क प्रमाणमानुरस्य न वर्णियनव्यं जानताऽपि तत्र यत्रोच्यमानमानुरस्यान्यस्य वाऽध्युपधाताय संपद्यते, विज्ञानवताऽपि च नात्यर्थमासानो ज्ञाने विकत्यितव्यं, आग्नादपि हि विकत्यमानाद्द्यर्थमुद्धि-जन्त्यनेके॥ ११॥

आचार्य का शिष्य को उपदेश-इसके अनन्तर आचार्य उस शिष्य को अप्रि. बाह्मण और वैद्यों के समक ( इन ह साक्षि रूप में ) निग्न उपदेश देवे । तुझको ब्रह्मचारी, इमश्रुधारी, सत्यवादी, पवित्रभोती, मात्सर्यरहित, निरामिष-मोजी निःशस्त्र होकर रहना चाहिये। तमको मरी आजा से ही सब कछ करना चाहिये. परन्त राजविरुद्ध. प्राणनाशक, बहुत बड़ा अवर्म या अनर्थ का काम हो तो बह बाम मेरी आजा से भो नहीं करना चाहिये। व्यवकी मझको अपंग करके, मेरी प्रधानता से, मेरे अधीन रह कर, मेरे बिय और मेर हितकारो रह कर सदा बरतना चाहिये। पत्र पिता की, भृत्य स्वामी की, अर्थी धनी की जिस प्रकार से सेवा करते हैं. वैसे तुले मेरी सेवा करनी चाहिये। उत्सकता-रहित. दत्तचित्ता. सावधान, एकाम मन से, नम्र होकर, बार २ देख कर कार्य करना चाहिये। तक्षे निन्दा से रहित और मेरी आज्ञा से विचरना चमना चाहिये। मेरी आज्ञा से या विना मेरी आज्ञा के घुमने पर भी तुझे प्रथम मुझ गढ के लिये अर्थ (धन) लाने का प्रयत्न करना चाहिये। चिकित्सा कर्म में **७५छता. धनप्रा**ति, यश-छाभ और परलोक में स्वर्ग की कामना से तुझे गा-ब्राह्मण का प्रथम संस्कार कर अन्य सब प्राणियों की मंगल कामना करनी चाहिये। प्रति दिन उठते-बैठते, जागते सब अवस्थाओं में, सब समय मे, सम्पर्णरूप से रागियों के कल्याण के लिये यत्नवान रहना चाहिये (रोगी का दुःखित करके जाविका नहीं कमानी चाहिये )। मन से भापर खा की चाह न करनी चाहिये। इसी प्रकार दसरे के धन को मन से भी नहीं चाहना चाहिये। विनीत (नम्र वेश) वस्त्रों वाला होना चाहिये (उद्धत वेश नहीं पहिनना चाहिये ) । प्रमाद रहित. स्वयं पापरहित, तथा पापकर्म में साथी नहीं हाना चाहिये। कोमल, निर्दोष, धर्मानुकूल, सुखकारक, सत्य, हितकारी, परिमित वाणी बोलने वाला तथा. देशकाल को विचार कर काम करने वाला.

स्मतिमान होना चाहिये । ज्ञान और अम्युदय के उपकरणों को प्राप्त करने में सदा यहवान रहना चाहिये। राजा जिनसे द्वेष करता है, अथवा जो राजा से द्वेष करते हैं. महाजन ( बड़े आदमी), जिनसे द्वेष करते हैं, अथवा जो महाजनों से देव करते हैं. उनकी चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। इसी प्रकार जिनके शील (स्वभाव ) और आचार अत्यन्त निकष्ट और दुष्ट हो, अल्पवाद, प्रतिकार, धनरहित ( जनपदोदध्वंस में कहे हुए ) छोगों की तथा मरणोनमुख रोगियों की चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। इसी प्रकार जिन स्वियों का पति अथवा संस्थक पास में न हों. उन की भी चिकित्सा नहीं करनी चाहिये। स्त्रियों से दिये धन को पति या संरक्षक के पुछे बिना कभी भी ग्रहण नहीं करना चाहिये. ( उनकी आज्ञा से ही ग्रहण करना चाहिये )। रोगी के घर जाते समय चेतावनी देकर. आज्ञा मिलने पर दसरे परुष के साथ उत्तम विनम्न वेश को पहिने हए शिर को नीचे किये जाना चाहिये। जाते समय स्मृतिमान, स्थिर मन से भूखी प्रकार-सोच विचार कर जो कुछ करना हो. भक्षी प्रकार से घर में पहुंच कर करना चाहिये। घर में जा कर रोगी के उपकार के सिवाय रोगी से सम्बन्धित अथवा चिकित्सा से अतिरिक्त अन्य स्थानों में वाणी, मन, बुद्धि और इन्द्रियों को नहीं खगाना चाहिये। रोगी के घर के रहस्यों को बाहर नहीं करना चाहिये। जहाँ पर कहने से किसी अन्य प्राणी के मरने की सम्भावना हो, वहाँ पर मरणोन्म ल रुखणों से रोगी की आयु का श्वय जानने पर भी नहीं कहना चाहिये। ज्ञानवान होने पर भी अपने ज्ञान की प्रशंसा नहीं करनी चाहिये. क्योंकि सत्यभाषी, आप्त, विद्वान होकर भी अपने मुख से अपनी प्रशंसा करने बाले से अनेक कोग बहत उद्धि : हो जाते हैं ॥ ११ ॥

न चैब द्वारित सुतरमायुर्वेदस्य पारं, तस्मादममत्तः शश्वदिभयो-गमस्मिन् गच्छेत्। एतच कार्यं, एवं भूयञ्च वृत्तासौष्ठवमनतुस्यता परेश्योऽप्यागमयितव्यं, छत्स्तो हि छोको बुद्धिमतामार्चार्यः। शत्रुञ्चा-बुद्धिमताम्, अतञ्चाभिसमीक्ष्य बुद्धिमताऽभित्रस्यापि घन्यं यशस्यमा-युष्यं पौष्टिकं छोकमञ्जयुपदिशतो वचः शोतव्यमतुविधातव्यं चेति।१२।

आयुर्वेद ज्ञान की कहीं पर समाप्ति नहीं है। इसलिये इस आयुर्वेद के ज्ञान उपलब्ध करने में सदा प्रमादराहत होकर निरन्तर मनोयोग देवे। यहां कहे हुए कार्य स्पर्यणं रूप से करने चाहिये। इस प्रकार करते हुए निन्दारहित होकर बुक्तरे लोगों से भी ( शास्त्र के सिवाय ) अन्य ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। क्योंकि बुद्धिमानों का सम्पूर्ण संसार आचार्यनत् है और मूखों का वह बाजु है। अतः ठीक २ जान कर बुद्धिमान् मनुष्य को धन्नु के भी घन्य, यशकारी, आयुष्य, पीष्टिक और लैकिक वचन को सुनना चाहिये और तदनुसार करना चाहिये॥१२॥ अतः परमिदं स्थात—देवतान्नि-द्विजाति-गुरु-दृद्ध-सिद्धाचार्यम्

अतः परामद् मृथात्—दवतागन-हिजाति-गुरु-पृद्ध-सिद्धाचायधु त नित्यं सम्यग्वतिकयम् । तेषु ते सम्यग्वतमानस्यायमग्निः सर्वगन्धरस-रब्रबोजानि यथेरिवाश्च देवताः शिवाय स्युः । अनोऽन्यथावर्तमानस्या-शिवायेति ।

इसके आगे निम्न प्रकार से उपदेश देवे—'देवता, अग्नि, ब्राह्मण, ग्रुह, इद्ध, खिद और आचार्य इनकी प्रतिदिन भन्नी प्रकार से सेवा करनी चाहिये। इन देवताओं की भन्नी प्रकार से सेवा करने पर गह तेरे सामने उपस्थित अग्नि सब प्रकार के गन्य, रस, रस्न, बीज और पूर्वोक्त देवता आदि सब तेरे लिये मंगळकारी होंगे।'

एवं मुबति चाऽऽचार्ये शिष्यस्तथेति त्र्यात् । तद्यथोपदेशं च कुर्वन्न-ध्याप्यो क्रेयः, अतोऽन्यथा त्वनध्याप्यः । अध्याप्यमध्यापयन् ह्याचार्यो यथोक्तैश्वाध्यापनफळेर्योगमाप्नोत्यन्यैश्चातुक्तेः श्रेयम्बर्रेगुणैः शिष्यमात्मानं च युनक्ति । इत्युक्तावध्ययनाध्यापनविद्यी यथावत् ॥ १३ ॥

इस प्रकार से आचार्य के कहने पर शिष्य भो 'तथास्तु' कह कर स्वीकार करें । आचार्य उपदेशानुसार करने वाले शिष्य को पढ़ावे और न करने वाले को नहीं पढ़ावे । पढ़ाने के योग्य शिष्य को पढ़ाने से ही आचार्य को अध्या-पन-कार्य का योग्य फल उचित हाम मिलता है और यहाँ न कहे हुए दूसरे, अनेक अयस्कर गुणों से शिष्य को और अपने को भी युक्त करता है। इस प्रकार अध्ययन और अध्यापन विधि कह दी॥ १३॥

अध्ययनाध्यापनविधिवत्संभाषाविधिमत ऊर्ध्वं व्याख्यास्यामः— भिषक् भिषजा सह संभाषेत, तद्विद्यसंभाषा हि ज्ञानाभियोगसंहर्षकरी भवति,वैद्यारद्यमपि चाभिनिर्वर्तयति,वचनशक्तिमपि चाऽऽधत्ते,यशब्धा-भिदीपयति, पूर्वेश्रुते च संदेहवतः पुनः श्रवणात् संशयमपकर्पति, श्रुते चामंदेहवतो भूयोऽध्यवसायमभिनिर्वर्तयति, अश्रुतमपि च कंचिद्यं श्रोत्रविषयमापादयति, यद्वाचाऽर्थः शिष्याय ग्रुश्युषे प्रसन्नः क्रमेणो-पदिशति गुद्धामिमतमर्थेजातं तत्परस्परेण सह जल्पन् पिण्डेन विजि-गीपुराह संहर्षात्, तस्मात्ताद्विद्यसंभाषामभित्रशंसन्ति कुश्रुलाः ॥ १४॥

संभाषणविधि — अध्ययन अध्यापन विधि के समान ही अब संभाषणविधि का वर्णन करते हैं। वैद्य वैद्य के साथ संभाषण करे। क्योंकि उसी विद्या को

जानने वाले के साथ संभाषण करने से ज्ञान और हुर्प को प्राप्त करता है, ज्ञान की चतुरता उत्पन्न करता है, बोलने की शक्ति पैदा करता है. यश को बढाता है, अध्ययन काल में पहिले सुने शब्द या अर्थ में जरा संदेह होता है. उसको मिटाता है। और संदेह रहित वस्तु में और भी अधिक हट निश्चय कर लेता है क्षध्ययन काल में गढमल से न सना हुआ भी कछ विषय यहां पर सनने में आता है और आचार्य की सेवा करने वाले शिष्य के लिये जो गोपनीय बस्त ( अर्थ ) प्रसन्न होकर गुरु बताता है, उस गोपनीय बात को यह दूसरे के साथ शास्त्रार्थ करते हुए अपनी विद्वत्ता दिखाने के लिये. जीतने की इच्छा से सार रूप में प्रसन्तापुर्वक प्रकट कर देता है। इस्लिये बुद्धिमान लोग "उस विद्या में निष्ण विद्वान से संभाषण करने की प्रशंसा करते हैं ॥ १४ ॥

द्विविधा तु खल् तद्वियसंभाषा भवति—संधाय संगाषा, विगृह्य सम्भाषा चेति ॥ १४ ॥

'तद्विद्य- संभाषण' अर्थात उस विद्या के वेता पुरुष से भाषण दो प्रकार का है। (१) संघाय संभाषा—संधि आर्थात् परस्पर मेळ करके प्रेमपूर्वक संभाषण करना, अनुलोम संभाषण है। (२) विग्रह्म संभाषा-विग्रह करके, दसरे को पराजित करने के अभिप्राय से संभाषण करना प्रतिलोम-संभा-वण है।। १५।।

तत्र ज्ञान-विज्ञान-वचन-प्रतिवचन-शक्ति-संपन्नेनाकापनेनापस्कृतवि-द्येनानसूयकेनानुनेयेनानुनयकोविदेन क्रोशक्षमेण प्रियसंभाषणेन च सह संधाय संभाषा विधायते । तथाविधेन सह कथयन्विखन्धः कथयेत. पुच्छेद्पि च विस्नब्धः, पृच्छते चास्मै विस्नब्धाय विशदमर्थं नयात. न च निम्रहभयाद्वांद्वजेत, निगृह्य चैनं न हृध्येत्र च परेषु विकत्थेत, नच मोहादेकान्तमाही स्यात. न चाविदितमथं तमनुवर्णयेत सम्यक् चानुन-येनानुनयेच, अनुनये तत्र चात्रहितः स्यादित्यन्छोमसंभाषा-विधिः ॥ १६॥

अनुलोम संभाषण की विवि-ज्ञान ( शास्त्रज्ञान ), विज्ञान, बचन ( पूर्व-पक्ष ), प्रतिवचन ( उत्तरपक्ष ) कहने में समर्थ, क्रेंघ से रहित, अविकृत विद्या बाले. अनिन्दक, अनुनय के योग्य, अनुनय को जानने वाले, क्रोशसाहिष्णु, प्रिय बोहने बाले परुष के साथ सन्ति करके संभाषण करते हुए विश्वासपूर्वक (विना संकोच या भय के) बातचीत करे और जो कुछ पूछना हो वह विश्वा-सपूर्वक पूछे। इस प्रकार के पुरुष के आगे पराजय के भय से न घरराए और स्वयं भी प्रतिवादी का पराजय करके प्रसन्न न हो। दूसरों के आगे अपनी डींग न करे, अपनी प्रशंसा नहीं करे। मोहवश केवल लेने वाला ही न बने। न जाने हुए विषय का वर्णन नहीं करे। प्रतिवादी से किये अनुनय के सामने विनीत होते। दूसरे के अनुनय में सायधान रहे। यह 'अनुकोम-संभाषण विधि' है। १६॥

अत ऊर्घ्वमितरेण सह विगृष्ध संभाषायां जल्पेत् श्रेयसा योगमा-स्मतः परयनः प्रागेव च जल्पाजल्यान्तरं परावरान्तरं परिवद्विग्रेषाश्च सम्यक्परीक्षेत । सम्यक् परीक्षा हि जुद्धिमनां कार्यप्रवृत्तितृत्विकालौ श्रंसति, तस्मात्परीक्षामभित्रशंचन्ति कुश्रशः । परीक्ष्मणण्यु खळु परा-वरान्तरिममाञ्चल्पकगुणान् श्रेयस्करान् दोषवतश्च परीक्षेत सम्यक् । तद्यथा—श्रुतं विज्ञातं धारणं प्रतिभानं वचनशक्तिरित्येतान् गुणान् श्रेयस्करानाहुः । इमान्युनर्वीपवतः, तद्यथा-कोपन्तस्यमवैशारयं भीक-त्वमधारण्यमनविद्यत्वमिति । एतान्द्वयानिष गुणान् गुक्लाववतः परस्य चैवाऽऽस्मनश्च तोलयेत् ॥ १७॥

विग्रह्म-संभाषा—इसके अनन्तर 'विग्रह्म संभाषा' का वर्णन का ने हैं। पुरुष अपना श्रेय (विद्योक्तर्प आदि) यंग देखता हुआ प्रतिवादी के साथ 'विग्रह्म संभाषण' करे। इसमें कहर (वाद-विश्वद ) से पूर्व ही जल्प के लक्षण, जल्म के गुण दोष, प्रतिवादी और अपने गुण दोष, और परिपद् के गुण दोषों को मली प्रकार से देख लेवे। क्योंकि भली प्रकार को हुई पराश्वा हुद्धिमानों को कार्य में प्रश्चत होने और निष्चल होने का काल बता देती है। इसलिये कुशक लोग परीक्षा की प्रशंसा करते हैं।

अपने और प्रतिवादी के गुण-दोशों की परीक्षा करने में, इन श्रेयस्कर और अश्रेयस्कर जल्यगुणों की परीक्षा करनी चाहिये। जैसे—गुक्मुख से शास्त्र का अवण, विज्ञान, (अवशेष), घारण (मन से धारण करना), प्रतिमान (प्रतिमा, प्रत्युत्पन्नमति) और बोलने की शक्ति का होना — इन गुणों को श्रेयस्कर कहते हैं और इन निम्नलिखित गुणों को अश्रेयस्कर अर्थात् दोषयुक्त कहते हैं। जैसे—कोध करना, अर्थाण्डत्य, भीवता, अनम्यास दल्लाच्या न होना, ये दोष हैं। इन दोनों प्रकार के गुणों को अपने में तथा प्रतिवादी में गुलना करके न्यून-अधिक रूप से देखना चाहिये॥१७॥

तत्र त्रिविधः परः संपद्यते,-प्रवरः प्रत्यवरः समो वा गुणविनिक्षे-पतः, नत्वेव काल्स्च्येन ॥ १८ ॥ इनमें प्रतिवादी तीन प्रकार का होता है—(१) प्रवर (उत्तम), (२) प्रत्यवर (हीन) और (३) सम (समान)। ये मेद धुत, विज्ञान आदि गुणों के परिमाण से होते हैं, कुल, बील आदि मेद से नहीं ॥ १८॥

परिषत्तु खलु द्विविधा,-ज्ञानवती, मृदपरिषज्ञ; सैव द्विविधा सती त्रिविधा पुनरनेन कारप्यविभागेन-सुद्धत्परिषद्, उदासीनपरिषत्, प्रति-निविष्णपिषक्वेति ॥ १८ ॥

परिषद् अर्थात् सभा दो प्रकार की होती है, ज्ञानवती और मूद् । यही दो प्रकार की परिषद् शत्रु, भित्र और उदासीन कारण से तीन प्रकार की हो जाती है। (१) सुहत्परिषद्, (२) उदासीन-परिषद्, (३) प्रतिकूल-निविष्ट-परिषत् (विरोधियों की परिषद्)।। १६॥

तत्र प्रतिनिविष्टायां परिषदि ज्ञान-विज्ञान-वन-प्रतिवचन शक्तिसंप-त्रायामपि मूढायां वा न कथंचित्केनचित्सह जल्पो विधीयते, मूढायां तु सुहृत्परिषदि एदासीनायां वा ज्ञान-विज्ञान-वचन-प्रतिवचन-शक्तिमन्त-रेणाप्यदीप्तयशसा महाजनद्विष्टेन सह जल्पो विधीयते, तद्विषेन च सह कथयता आविद्वदीर्घसूत्रसंकुळैविक्यदण्डकैः कथयितव्यं, अतिहृष्टं सुदु-मुंहुरुपद्दस्तापरं, निरूपयता च परिषद्माकारैः, बुवता चास्य वाक्यावका-का न देयः। कष्टशब्दं च ब्रवता वक्तव्यं 'नोच्यते' इति, अथवा पुनः 'हीना ते प्रतिज्ञाग्हति, पुनश्चाऽऽह्यमानः प्रतिवक्तव्यः—'परिसंवत्सरो भव, शिक्ष-स्व तावत्, पर्योत्तमेतावत्ते', सक्दपि हि परिक्षेपिकं निहतं निहत्तमाहु-रिति नास्य योगः कर्तव्यः कथंचित्। अपयेवं श्रेयसा सह विगृद्ध वक्तव्य-मित्याहुरेके; न त्वेवं क्यायसा सह विग्रहं प्रशंसन्ति कुशब्धः॥ २०॥

हनमें से शतु-परिषद् अथवा मृद्-परिषद् में शान-विश्वान, वचन-प्रतिवचन को शक्ति होने पर भी किसी उत्तम, होन वा समान व्यक्ति के साथ किसी भी प्रकार से जल्म (विवाद ) नहीं करना चाहिये। मृद्धपरिषद् में, वा मित्रपरि-षद् में, वा उदासीन-परिषद् में शान-विश्वान और वचन-प्रतिवचन शक्ति के विना भी, प्रष्विक्ति कीर्ति से रहित और अनेक जनों के द्वेषपात्र (जिसका पश्च कोई नहीं करें) ऐसे पुरुष के साथ जल्म किया जा सकता है। इस प्रकार के पुरुष के साथ संमाधण करते हुए, टेड्रेमेड्रे लम्बे सूत्रों से युक्त लम्बे र वाक्यों से माषण करना चाहिये। खून प्रस्ता होते हुए, प्रतिवादी की बार-बार हंसी करते हुए, आकार-चेष्टा आदि से परिषद् का ध्यान खींचते हुए और बोलनेको उत्तस्त हुए प्रतिवादी को बोलने का अवसर नहीं देना चाहिये। दुर्बोब अर्थ या

वाक्य को कहते हुए उत्तरे वोलने के लिये कहना चाहिये कि 'नहीं कहते अथवा तेरी प्रतिज्ञा होन है।' और यदि वह फिर वाद-विवाद के लिये बुजावे तो उत्तकों कहना चाहिये कि—''एक साल और अधिक गुरु के पास पद, तेरे लिये हतना ही पर्याप्त है।" एक वार पराजित हुए प्रतिवादों को पराजित हो कहते हैं। अतः फिर इसके पश्च का प्रश्ण नहीं करना चाहिये। एक वार प्रति-पद्मी को पराजित करके पुनः उत्ते अववर नहीं देश चाहिये। कुछ आचार्यों का मत है कि इस प्रकार अरने से अंद्र से भी प्रतिज्ञाम जहर कर लेना चाहिये परन्तु बुद्धिमान् मनुष्य अरने से अंद्र के साथ प्रतिज्ञाम (विष्ण्ञ) संभाषण को इच्छा नहीं करते।। २०॥

प्रत्यवरेण तु सह समानाभिमतेन वा विगृद्य जलगता सुद्धत्यरिषदि कथयितन्यं, अथवाऽष्युदासीनवपंदि अवधानःश्रवण ज्ञान-विज्ञानापधा-रण-वचन-शक्ति-संपन्नायां कथयता चावहितेन परस्य साद्गुण्यदोषन्त्रसम् वेक्षितन्यं; सभवेद्धय च यत्रेनं श्रेष्टं मन्येत, नास्य तत्र जलपं योजयेदना-विष्कृतसयोगं कुर्वेन्; यत्र स्वेनमवरं मन्येत तत्रत्रेनमासु निगृह्वीयात् ।

अपने से हीन या अपने समान प्रतिवादों के साथ युद्धायियद्, उदासीन परिषद् या मृह परिषद् में निच्छा संभावण करना चाहिये। अथवा उदासीन परिषद् में निच्छा संभावण करना चाहिये। अथवा उदासीन परिषद् में अववान, अनण, जान, निज्ञान, उपवारण, व वन, प्रतिवचन शक्ति, आदि गुणों तथा क्रोच आदि दांगें को अपने में और दूनरे में युक्ता करके सावधानी से संभावण करना चाहिये और परिश्वा करके जिस नात में प्रतिवादों को अपने से श्रेष्ठ समझे, उस निषय में अपनी अयोग्यता को प्रकटन करते हुए जहर का प्रयोग नहीं करना चाहिये और जिस निषय में प्रतिवादों को अपने से हीन समझे, उसमें इस हो शीवता से पकड़ लेना चाहिये।

तत्र खल्विमे प्रत्यवराणामाशु निष्ठहे भवन्त्युरायाः, तद्यथा —श्रुत-हीनं महता सूत्रपाठेनाभिभवेत्, विद्यानहीनं पुनः कष्टशब्देन वाक्येन, वाक्यधारणाहीनमाविद्धद्वीर्धसूत्रसंकुळैर्बोक्यरण्डकेः, प्रतिमाहीनं पुन-वं वनेनैकविषेनाने कार्यवाचिना, बचनशक्तिहीनमर्वोक्तस्य वाक्यस्याऽऽऽ-क्षेपेण, अविशारदमपद्वेपणेन, कीपनमायासनेन, भीकं वित्रासनेन, अन-वहितं नियमनेन । इत्येवमेतैकपायैः परमबरमभिभवेत् ॥ २१ ॥

प्रतिवादी को बीम निप्रह करने के लिये निग्न उपाय हैं। जैसे—जिसने बाका न पढ़ा हो उसको बड़े लग्ने र सूत्र सुना कर पराजित करे। विशेष ज्ञान से हीन अतिदुर्वोध अर्थ वाले, क्रिष्ट बान्सों से बने वाक्यों का प्रयोग करे। अनम्यस्त शास्त्र वाले या अल्पबुद्धि के लिये वक, लम्बे २ सूत्रों से बने वाक्यां का प्रयोग करें। प्रतिमा से हीन के लिये अनेकार्धवाची, अनेक प्रकार के वचनों का प्रयोग करें। वचन-शिक्त से हीन को आधे ही वाक्य पर टोक दे। अपण्डित या अचतुर को (जिसने कभी पहिले सभा नहीं देखी हो) लजाजनक वाक्यों से पराजित करना चाहिये, कोषी ब्यक्ति को तंग करके, डरपोक को भय दिखला कर, जो सावधान न हो उसको मन के नियमन करने वाले वचनों से पराजित करे। इन नाना ट्यायों द्वारा प्रतिवादी का श्रीप्र पराजय करे॥२१॥ तत्र अनेकों—विग्रह्म कथ्येस्यक्त्या युक्तं च न निवार्येत्।

विगृह्यभाषा तीत्रं हि केषांचिद् द्रोहमाबहेत्॥ २२॥ ं नाकार्थमस्ति कृद्धस्य नावाच्यमपि विद्यते। कुराला नाभिनन्दन्ति कलहं सहिताः सताग् ॥ २३॥ एवं प्रवत्ते वादे कुर्यात्॥ २४॥

प्रतिलोम संभाषण करने का प्रकार—तूसरे के साथ विग्रह्म-संभाषण करते हुए युक्तिपूर्वक भाषण करे । युक्ति प्रमाणानुकूल दूसरे के वचन का निपेष नहीं करे । जल्म कई पुरुषों में तीव्र कोष उत्सव्य कर देता है । कुद्ध व्यक्ति के लिये कुछ भी अकार्य नहीं होता, वह कुछ भी कर सकता है । उसके लिये कुछ भी अवास्य नहीं, वह सब कुछ तुरा-भवा भी वह सकता है । इसलिये कुछ भी अवास्य नहीं, वह सब कुछ तुरा-भवा भी वह सकता है । इसलिये कुछ मी अवास्य नहीं, वह सब कुछ तुरा-भवा भी वह सकता है । इसलिये कुछ मी अवास्य नहीं, वह सब कुछ तुरा-भवा भी वह सकता है । इसलिये कुछ मी अवास्य नहीं । इसलिये कुछ मी अवास्य करी । सहस्य प्रकार करे ॥ २२-२४ ॥

प्रागेष तावदिदं कर्तुं यतेत—संघाय परिषदाऽयनम्तमात्मनाः प्रक-रणमादेशयितव्यं यद्वा परस्य भृशदुर्गं स्थात्, पक्षमथवा परस्य भृशद्वां स्थात्, पक्षमथवा परस्य भृशं विभुक्षमानयेत् परिषदि, परिषदि चोपसंहितायामशक्यमस्माभिर्वक्तम्, एवेब ते परिषद्येष्टं यथायोगं यथाभिप्रायं वादं वादमर्थादां च स्थाप-विष्यतीत्युक्त्वा तूष्णीमासीत ॥ २५॥

बाद प्रारम्भ होने से पूर्व निम्न बार्त करने का यत्न करे। यथा—परिषद् ( सम्यों ) से मिलकर अपने अम्यास किये हुए प्रकरण या विषय का निर्देश करे। अथवा को प्रकरण वा विषय दूसरे को बहुत हुवींघ हो उसे कहे अथवा दूसरे का पक्ष को बहुत अधिक शगका उत्पन्न करने वाला हो, वहां पर सम्यों के बीच कहे। यदि परिषद् अपने विरोध में जान पड़े तो कहे कि—'हर परिषद् अपने विरोध में कान पड़े तो कहे कि—'हर परिषद् को तो हुमने पहिले हो मिलकर अपने पक्ष में कर लिया है, इसलिये हमारा बोहना असम्मव है। यह तो तुस्हारी घर की ही सभा है। जैसा चाहोंगे, जैसा

बने, जैसा अभिपाय हो, बह वैसा वाद, और वैसी वाद-मर्यादा को स्थापित करेगी,—ऐसा कह कर सुप हो जाये॥ २५॥

तत्रेद् वादमर्थादाळक्षणं भवति—ध्रुं भवति वाच्यमिद्मवाच्यः मेवं सति पराजिनो भवतीति ॥ २६ ॥

बाद की मर्यादा—यह कहना, यह नहीं कहना, इस प्रकार से पराजय होता है. यह तीन बाद-मर्यादा के लक्षण कहाते हैं ॥२६॥

इमानि तु खल पदानि वादमार्गज्ञानार्थभिष्यम्यानि भवन्ति । तद्यथा—वादः, द्रव्यं, गुणाः, कर्म, सामान्यं, विशेषः, समवायः, प्रतिज्ञा, म्यापना, प्रतिष्ठापना, हेतुः, इटान्तः, नगमनं, उत्तरं, सिद्धान्तः, उपनयः, शब्दः, प्रत्यक्षं, अनुमात्मेतिद्धमीपन्यं, संशयः, प्रयोजनं, सव्यभिषारं, जिज्ञासा, व्यवसायः, अर्थप्राप्तः, संभवः, अनुयोज्यं, अनुयोज्यं, अतुयोगः, प्रत्यनुयोगः, वाक्यदोपः, वाक्यप्रशंसा, इक्रमहेतुरतीतकालमुपालस्मः, परिहारः, प्रतिज्ञाहानिरभ्यनुज्ञा, हेत्वन्तरमर्थान्तरं, निप्रहस्थानमिति। १००॥

बाद के मार्ग को समझने के लिये वेद्यों को निम्न चवार्लस वार्ते समझ लेनी चाहियें। यथा—वाद, द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विदोष, समवाय, प्रतिक्षा, स्थापना, प्रतिष्ठापना. हेतु, दृष्टान्त, उपनय, निगमन, उत्तर, सिद्धान्त, शब्द, प्रत्यक्ष, अनुमान, ऐतिह्य, औपम्य, संश्य, प्रयोजन, सव्यभिचार, जिज्ञास, व्यवसाय, अर्थमाति, संभव, अनुयोज्य, अननुयोज्य, अनुयोग, प्रत्य-नुयोग, वास्यदोष, वास्यप्रदोस, उल, हेतु, अतीतकाल, उपालम्म, परिहार, प्रतिज्ञाहानि, अभ्यनुज्ञा, हेत्वन्तर, अर्थान्तर और निमहस्थान।। २७।।

तत्र बादो नाम—यत् परः परेण सह शास्त्रपृर्वकं विगृहा कथयति । स बादो द्विवधः संग्रहेण—जल्पो वितण्डा च । तत्र प्रशाक्षितयोर्वचनं जल्पः, विपर्वयो वितण्डा । यथा—एकस्य पक्षः—पुनर्भवोऽस्तीति, नास्तीत्यपरस्य । तो च हेतुभिः स्वस्वपक्षं स्थापयतः, परपक्ष मुद्धावयतः, एष जल्पः । जल्पविपर्ययो वितण्डा, वितण्डा नाम—परपक्षे दोप-वचनात्रमेव ॥ रू ॥

वाद का रूक्षण—शास्त्र के अनुसार जो परस्पर विग्रह्म भाषण है वह बादक कहाता है। यह संक्षेप से दो प्रकार का है। जल्प और वितण्डा। इनमें

वाद का २६७०— 'प्रमाणतर्कसाधनोपारुम्मः विदान्ताविकदः पञ्चा-वयवोपपन्नः पद्यमितपञ्चपरिप्रहो वादः । न्यायदर्शन १।२। ४२।

पक्ष और प्रतिपक्ष का आश्रय करके जा बाद किया जाता है, उसका नाम 'जल्य' है। इससे विपरीत 'वितण्डा' है। जैसे एक व्यक्ति का पक्ष है कि पुनर्जन्म होता है, और दूधरे का पक्ष है कि पुनर्जन्म नहीं होता है। ये दोनों नाना हेतुओं से अपने अपने पश्च की स्थापना करते हैं और प्रतिवाधक प्रमाणों सं दूसरे के पश्च का निराक्षरण करते हैं। इसका नाम 'जल्य' है। जल्प से विपरीत वितण्डा है, परपश्च में केबल दोध दिखाना 'वितण्डा होता है । ॥ १८ न॥

द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमबायाः स्वन्नक्षणेः श्लोकस्थाने पर्वेसकाः॥ २८॥

द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय इनमें से प्रत्येक का रुखण सन्नत्थान में कह आये हैं॥ २६॥

अथ प्रविज्ञा। प्रविज्ञा नाम साध्यवचनम्। यथा नित्यः पुरुष इति ॥ २०॥

प्रतिज्ञा—साध्य बचन का नाम 'प्रतिज्ञा' कहे। जैसे पुरुष नित्य है ॥३०॥ अथ स्थापना। स्थापना नाम तस्या एव प्रतिज्ञाया हेतुडच्टान्तो-पनयिनगमनें: स्थापना। पूर्व हि प्रतिज्ञा पश्चास्थापना, किं ह्यप्रतिज्ञातं स्थापयिष्यति। यथा नित्यः पुरुष इति प्रतिज्ञा। हेतुः—अकृतकत्वा-दिति। दण्टान्तः—अकृतकमाकारां तच्च नित्यम्। जपनयो यथा—चाकृत-कमाकारां तथा पुरुषः। निगमनं—तस्मान्नित्य इति।। ३९॥

स्थापना—इसी प्रतिज्ञा के हेतु, दृशन्त, उपनय, और निगमन द्वारा विद्व करने का नाम 'स्थापना' है। प्रथम प्रतिज्ञा होती है, किर उसकी स्थापना की जाती है। विना प्रतिज्ञा के किस बस्तु को स्थापना करेगा। जैसे पुरूष नित्य है यह प्रतिज्ञा है। इसमें हेतु—उत्पन्ति न होने से। दृशन्त-आकाश, जिसे किसीने उत्पन्न नहीं किया और वह नित्य है। उपनय—जिस प्रकार अनुत्यन्न आकाश है इसी प्रकार पुरुष है। निगमन-इसक्षिये पुरुष भी नित्य है। इशा

श्रथ प्रतिष्टापना—प्रतिष्टापना नाम या परप्रतिश्चाया विपरीतार्थ-स्थापना, यथा—श्रानत्यः पुरुष इति प्रतिश्चा। हेतुः-ऐन्द्रियकत्वातु, हष्टान्तः—घट ऐन्द्रियकः, स चानित्यः, उपनयो-यथा घटस्तथा पुरुषः। निगमन—तस्मादनित्य इति ॥ ३२ ॥

<sup>† &#</sup>x27;यथोक्षोपपन्नश्रुक्कजातिनग्रहस्थानसाधनोपारुम्मो जल्रः । स प्रतिपक्ष-स्थापनाहीनो वितण्डा । न्याय द०१।२।४३।४४।

<sup>🛮</sup> साध्यस्य वचनं प्रतिज्ञा । न्याय द० १ । १ । ३२ ।

पविष्ठापना--दूबरे बादी क्षेत्र प्रितंश के विपरीत अर्थ की स्थापना करना प्रतिष्ठापना कहलाता है। पुरुष अनित्य है, यह विपरीतार्थ प्रतिशा है। इसमें हेतु—क्ष्मित्रमाह्य होने से। दृष्टान्त—घड़ा इन्द्रियमाह्य होने से। दृष्टान्त—घड़ा इन्द्रियमाह्य है, वह अनित्य है। उपनय-जिस प्रकार घड़ा है उसी प्रकार पुरुष भी अनित्य है। निगमन—इस- क्षिये पुरुष अनित्य है। ३२॥

अथ हेतु:—हेतुर्नामोपलव्यिकारणं, तत्प्रत्यश्चमतुमानमैतिह्यमोपम्य-मिति । एभिर्हेत्सिर्यंदपलस्यते. तत्त्रात्त्वम् ॥ ३३ ॥

हेतु—साध्य के उपखिक्ष अर्थात् ज्ञान का कारण हेतु है ॐ। प्रत्यक्ष, अनु-मान, ऐतिक्का और उपमान ये भी उपक्रवित्र (ज्ञान ) के साधन हैं। इन हेतुओं ( प्रमाणों ) से जो ज्ञान उपलब्ध होता है, वह तस्त्र अर्थात् ज्ञान है ॥ ३३ ॥

**डपनयो निगमनं चोक्तं** स्थापनाप्रतिष्ठापनाञ्याख्यायाम् ॥ ३४॥ **डपनय और निगमन को** स्थापना और प्रतिष्टापना की व्याख्या में कह दिया **है** ॥ ३४॥

अधोरारं—उत्तरं नाम साधम्योंपदिष्टे वा हेनी वेधम्यंवचनं,वेधम्यां-पदिष्टेवा साधम्यंवचनं।यथा-हेतुसधमीणो विकाराः, शीतकस्य हिज्याधे-हेतुसाधम्यंवचनं-हिमशिशिरवातसंस्त्रशी इति ब्रुवतः परो ब्र्यात्-हेतु-विधमीणो विकाराः, यथा शर्रारावयवानां दाहोष्ण्यकोथप्रपचने हेतु-वेधम्ये हिमशिशिरवातसंस्त्रशोहातः, एतस्तवि स्वयमुत्त रम्॥ ३५॥

उत्तर—हेतु में साधर्म दिखाने पर वैधर्म दिखाना अथवा हेतु में वैधर्म दिखाने पर साधर्म दिखाना 'उत्तर' है। कोई कहे—विकार (रोग) हेतु (कारण) के समान धर्म (त्रुल्य धर्म) वाले होते हैं। यथा धांतजन्य रोगों में कारण के तुल्य धर्म हेमन्त शिशिर की वायु का धांत संस्पर्ध हो इस पर प्रतिपक्षी कहे कि रोग हेतु के विकद्ध धर्म (अतुल्य धर्म) वाले होते हैं। जैसे—धरीरावयवों के जलने में, गरम होने में, सड़ने में, पकने में हेतु (कारण) से असमान धर्म वाले हेमन्त, शिशिर को वायु का स्तर्श है। यह विपरीत उत्तर है। ३५॥

अथ दृष्टान्तः--दृष्टान्तो नाम यत्र मूर्खविदुषां बुद्धिसाम्यं, यो वर्ण्यं

<sup>% &#</sup>x27;उदाहरणवाषम्यात् वाष्यवाघनं हेद्यः । तथा वेषम्यात् । न्याय० ११।१।३४-३५ ।

वर्णयति, यया-अग्निरुष्णो द्रवसुदकं स्थिरा प्रथिवो आदित्यः प्रकाशक इति,यथा वाऽऽदित्यः प्रकाशकस्तथा सांख्यवचनं प्रकाशकमिति॥३६॥

हष्टान्त—जिसमें विद्वान् अविद्वान् दोनों की खुद्धि समान हो, उसका नाम हष्टान्त है अ। जिस वस्तु का वर्णन करना होता है, उसका उसी प्रकार की वस्तु से वर्णन करते हैं। यथा—अग्नि उष्ण है, जल द्रव है, पृथिवी स्थिर है, सूर्य प्रकाशक है, इन वार्तों को मूर्ल भी उसी प्रकार समझता है, जिस प्रकार एक विद्वान् समझता है। जिस प्रकार सूर्य प्रकाशक है, उसी प्रकार संख्य ज्ञान भी प्रकाशक है। यहां पर संख्य ज्ञान साध्य 'वर्ण्य' है। इसको आदित्य के हथान्त से सिद्ध करते हैं।।३६॥

अथ सिद्धान्तः—सिद्धान्तो नाम यः परीक्षकेर्वेद्वविधं परीक्ष्य हे-तुभिः साधियत्वा स्थाप्यते निर्णयः स सिद्धान्तः, स चोक्तश्चतुर्विधः,— सर्वेतन्त्रसिद्धान्तः, प्रतितन्त्रसिद्धान्तः, अधिकरणसिद्धान्तोऽभ्युपगम-सिद्धान्त इति ।

सिद्धान्त—जिस को परीक्षकों ने बहुत प्रकार से परीक्षा कर हेतुओं हारा सिद्ध कर निर्णय रूप से स्थापित कर दिया है वह निर्णय 'सिद्धान्त' है। यह सिद्धान्त चार प्रकार का है। (१) सर्वतन्त्र सिद्धान्त, (२) प्रतितंत्र सिद्धान्त, (३) अधिकरण सिद्धान्त और (४) अस्युपगम सिद्धान्त।

तत्र सर्वतन्त्रसिद्धान्तो नाम—सर्वतन्त्रेषु यस्त्रसिद्धम् । सन्ति व्याषयः सन्ति सिद्धगुपायाः साध्यानामिति ।

(१) चर्वतन्त्र सिद्धान्त—स्व तंत्रों ( शास्त्रों ) में ( उस सम्बन्ध के ) को सिद्धान्त प्रसिद्ध हो, उनका नाम चर्वतंत्र सिद्धान्त है। यथा—निदान हैं, साध्य रोग हैं, रोगों को दूर करने के भी उपाय हैं, ये बार्ते सब तत्रों में प्रसिद्ध हैं।

प्रतितन्त्रसिद्धान्तो नाम तिस्मस्तिस्मितन्त्रे तत्तरप्रसिद्धं, यथा— अन्यत्राष्टौ रसाः पडत्र, पञ्चोन्द्रयाणि यथाऽन्यत्रान्यत्र षडिन्द्रियाणि । बातादिकृताः सर्वेषिकारा यथाऽन्यत्र वातादिकृता भूतकृतास्र प्रसिद्धाः।

(२) प्रतितंत्र सिद्धान्त—उसी विशेष तंत्र में जो तस्य प्रसिद्ध हों और तंत्रों में अप्रसिद्ध हों, उसका नाम प्रतितंत्र सिद्धान्त है। यथा—एक तंत्र में रस आठ प्रकार के हैं। एक तंत्र में पांच हिन्द्रयां हैं, अन्य तंत्र में छः इन्द्रियां मानी हैं (मन को भी इन्द्रिय गिनते हैं) अन्य तंत्रों में स्वा आदि दोषजन्य ही माने गये हैं। एक तंत्र में रोगों

क्ष क्रीकिकपरीक्षकाणां यस्मित्रयें बुद्धिसान्यं सदृष्टान्तः ॥ न्याय० १। १। २५॥

का कारण वात आदि दोष तथा पंच महाभूत वा सुक्म कीट-प्राणियों की भी माना है।

अधिकरणसिद्धान्तो नाम यस्मिन् यस्मिन्नधिकरणे संस्त्यमाने सिद्धान्यन्यान्यधिकरणानि भवन्ति, यथा-न मुक्तः कर्मानुवन्धिकं कुकते; निस्पृहत्वादिति प्रस्तुते सिद्धाः कर्मफलमोक्षपुरुषप्रत्यभावा भवन्ति ।

(३) अधिकरण सिद्धान्त—जिस जिस अधिकरण के उपस्थित करने पर अन्य न कहे हुए अधिकरण भी अपने आप सिद्ध हो जाते हैं, उसका नाम अधिकरण सिद्धान्त है। यथा—गुक्त पुरुष निःस्पृह होने में पालजनक कम नहीं कर सकता। इस अधस्था में कर्मणल, मोझ, पुरुष और प्रेथमान से प्रक-रण भी स्वयं सिद्ध होते हैं। नयोकि यदि कर्मणल न हो तो मुमुक्त भी कर्म करें। कर्मणल से उद्दिश होकर ही वे कर्म नहीं वन्ते। यदि मोख हो तो मुक्त ऐसा नाम हो। यदि पुरुष न हो तो बन्ध और मोख किसका।

अभ्युपगमसिद्धान्तो नाम — यमर्थमिनिद्धमपरीक्षितमनुपदिष्टमहे-तुकं वा वादकालेऽभ्युपगच्छन्ति भिषजः। तद्यथा—दृत्यं न प्रधानमिति कृत्वा वस्त्यामः, गुणाः प्रधाना इति कृत्वा वस्त्यामः, इत्येवमादिश्च-तुर्विधःसिद्धान्तः॥ ३७॥

(४) अभ्युपगम छिद्धान्त—ं जिस है। थिना सिद्ध किये, थिना परीजा किये और बिना हेतु आदि बतलाये ही। थवादकाल में वहा लोग स्वांकार कर लेते हैं, वह अभ्युपगम छिद्धान्त है। यथा—द्रश्य को प्रधान न मानकर छिद्दान्त रूप से स्वीकार करके आगे विवाद करें। इसी प्रकार गुण को प्रधान मान कर, कर्म की प्रधान मानकर वाद आरम्भ करें। ये चारी प्रकार के छिद्दान्त कह दिये हैं। ३०।

अय शब्दः—शब्दो नाम वर्णसमाम्नायः, स चतुर्विधः-दृष्टार्थश्चाः दृष्टार्थश्च सत्यश्चानृतश्चेति ।

शब्द—वर्णों क समाम्नाय (समूह) का नाम शब्द है। यह चार प्रकार का है। यथा (१) इष्टार्थ, (२) अटएार्थ (३) सत्य और (४) अनृत ।

तत्र दृष्टार्थः—त्रिभिर्हेतुभिर्होषाः प्रकुरयन्ति षडभिरुपक्रमेश्च प्रशान्यन्ति, श्रात्रादिसद्भावे शन्दादिप्रहणमिति ।

(१) दृष्टार्थ —तीन कारणी (असारम्येन्द्रियार्थसंयोग, प्रजापराध और परि-णाम ) से बात आदि दाप कृपित होते हैं। वे छः उपक्रमों (बृंहण, छंचन, स्नेहन, रूखण, स्वेदन और स्तम्मन ) से धान्त होते हैं। श्रोत्र आदि इन्द्रियों के होने पर शन्द आदि विषयों का अहण होता है। इन वाक्यों का अर्थ यहां प्रत्यक्ष होता है, देखा जाता है।

स दृष्टार्थः पुनः—अस्ति प्रत्यभावोऽस्ति मोक्ष इति ।

(२) अदृष्टार्थ—जैसे प्रेत्यमाव अर्थात् (पुनर्जन्म ) है और मोछ है, यह अदृष्ट अर्थ है।

सत्यो नाम यथार्थभूतः—सन्त्यायुर्वेदोपदेशाः, सन्त्युपायाः साध्या-नां, सन्त्यारम्भफलानीति, सत्यविपर्ययाचानृतः ॥ २८ ॥

सरम-यथार्थ जैसा हो वैसा कहना सत्य है। यथा आयुर्वेद का उपदेश है, साध्य रोगों की चिकित्सा के उपाय हैं। आरम्भ फळ अर्थात् कर्मों के फळ होते हैं। स्त्य से विपरीत अर्जुत (सिध्या) है।। इस ।।

अथ प्रत्यक्षं—प्रत्यक्षं नाम तद्यदातमना पञ्चेन्द्रियेश्च स्वयग्रपळ-भ्यते । तत्राऽऽत्मप्रत्यक्षाः मुखदुःखेच्छाद्वेषादयः, शब्दादयस्त्विन्द्रय-प्रत्यक्षाः ॥ ३६ ॥

प्रत्यक्ष—आत्मा और इन्द्रियों द्वारा जो ज्ञान स्वयं प्राप्त किया जाता है, उसका नाम प्रत्यक्ष है, इनसे सुख, दुःख, इच्छा, देव आदि आत्मा द्वारा प्रत्यक्ष होते हैं, शन्द आदि विषय श्रोत्र आदि इन्द्रियों द्वारा प्रत्यक्ष होते हैं॥३६॥

ध्यानुमानं—अनुमानं नाम तकों युक्त्यपेक्षः। यथोक्तम्—अन्नि जरणशक्त्या, वळं व्यायामशक्त्या, श्रोत्रादीनि शव्दादिम्रहणेनेत्ये-वमादि॥ ४०॥

अनुमान—युक्ति की अपेक्षा करने वाला तर्क अनुमान है। कार्यकारण भाव के ज्ञान से अविज्ञात अर्थ को जानना तर्क है। यथा—जीर्ण करने की शक्ति से अप्रिका, व्यायाम शक्ति से बढ़ का, शब्दादि के प्रहण करने से ओत्रादि इन्द्रियों का अनुमान किया जाता है।। ४०।।

अथैतिहां — ऐतिहां नामाऽऽप्तोपदेशो वेदादिः ॥ ४१ ॥

ऐतिहा-ऐसा वृद्ध पुरुषों ने कहा था यह 'ऐतिहा' है। आस-वचन का नाम ऐतिहा है। यथा आस-वचन वेद आदि॥ ४१॥

क्षयौपम्यं—औपम्यं नाम यदन्येनान्यस्य सादृश्यमधिकृत्य प्रका-शनं, यथा—दण्डेन दण्डकस्य, धनुषा धनुष्टम्भस्य, इन्वासिना आ-रोम्यदस्येति ॥ ४२ ॥

१ इन्द्रियार्थसिककोत्सकं ज्ञानमञ्जयपदेश्यमञ्जाभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्य-सम् । न्याय- १ । १ । ४ ।

स्रोपस्य (उपमा)—साहश्य को देखकर एक प्रक्षिद्ध वस्तु का प्रकाशन करना 'उपमाग है। जैसे दण्डे से दण्डक नाम (वातन्याधि) रोग बतलाया है। धनुष द्वारा धनुस्तम्म (जिसमें धनुष के समान शरीर मुझ जाता है, ऐसा धनुवात रोग बतलाया है) और धानुष्क (तीर चलाने वाले) का उदाहरण देकर आरोग्यता देने वाले वैद्य का प्रयोजन वतलाया है (खुड्डाक चतुष्पाद अध्याय १० में)॥ ४२॥

अय संशयः—संशयो नाम संदेहलक्षणानुसंदिग्धेष्वर्थेष्वनिश्चयः। यथा-दृष्टा द्यायुष्यलक्षणोपेताश्चानुपेताश्च तथा सक्रियाश्चाक्रियाश्च पुरुषाः शीव्रमङ्गाश्चिरजीविनश्च, एतटुभयद्रश्रत्वात्म्शयः-किन्नु सल्व-काल्यस्युरस्युत नास्त्रीति ॥ ४३ ॥

संधय—संदिग्ध अथों में निश्चय का न होना संधय े हैं। जैसे क्या अकाल मृत्यु है, अथवा नहीं है! आयुष्मान् पुरुषों के लक्षणों से युक्त एवं इन लक्षणों से रहित किंवा विकित्सा क्रिया के विना और चिक्तिसा करने पर भी शीव मरने वाले तथा देर तक जीने वाले दोनों प्रकार के पुरुष देखे जाते हैं। दोनों प्रकार की अवस्थाओं के देखने से संध्य होता है कि क्या अकाल मृत्यु है, अथवा नहीं है। ४३॥

अथ प्रयोजनं—प्रयोजनं नाम यद्रथमारभ्यन्त आरम्भाः । यथा--यद्यकालमृत्युरस्ति ततोऽहमात्मानमायुष्यंरूपचरिष्याम्यनायुष्याणि च परिहरिष्यामि, कथं मामकालमृत्युः प्रसहेतेति ॥४४॥

प्रयोजन - जिसके लिये कमों का आरम्भ किया जाता है वह 'प्रयोजन' है। जैसे यदि अकाल मृत्यु है, तो में आयु के लिये हितकारी पथ्यों द्वारा अपने शरीर की रक्षा करूंगा। आयु का नाश करने वाली अपथ्य वस्तु का परित्याग करूंगा। फिर किस प्रकार से मुक्षपर अकाल मृत्यु आक्रमण कर सकती है शाथशा

अथ सन्यभिचारं—सन्यभिचारं नाम यद्व्यभिचरणं; यथा— भवेदिदमौषधं तस्मिन् न्याधौ योगिकमथवा नेति ॥४५॥

सस्यभिचार — ब्यभिचार एकत्र अव्यवस्था, अनिश्चितता, अनेकों में प्रकृत होना ही सब्यभिचार है। यथा— इस रोग में इस औषघ का यौगिक

१ समानानेकघर्मोपपचेः विप्रतिपचेक्परूच्यनुपरुब्ध्यव्यवस्थातस्च विशेषान पेको विमर्धः संज्ञयः ॥ न्याय० १ । १ । ४१ ॥

अर्थात् योग के अनुकूर होना वा विषरीत भी होना सम्भव है, इन प्रकार एकान्त निश्चय न होना 'सम्यमिचार'क है ॥ ४५ ॥

अथ जिज्ञासा—जिज्ञासा नाम परीक्षा; यथा भेवजपरीक्षोत्तर-कालमुपदेक्ष्यते ॥ ४६॥

जिज्ञ सा—प्रमाणों द्वारा अर्थ को परीक्षा करना 'जिज्ञासा' है। यथा मेवज परीक्षा जो आगे कहेंगे॥ ४६॥

अय व्यवसायः—ज्यवसायो नाम निश्चयः, यथा वातिक एवार्य व्यापिः. इदमेवास्य भेषजमिति ॥ ४७॥

ब्यवंशय—निश्चय का नाम 'ब्यवंशाय' है। यथा—यह रोग वातंजन्य हो है, और इस रोग की यही आविष है॥ ४०॥

अथार्थप्राप्ति:-अर्थप्राप्तिर्नाम यत्रेकेनाथें नोक्तेनापरस्यार्थस्यानुकस्य सिद्धिः; यथा नायं संतर्पणसाध्यो व्याधिरित्युक्ते भवत्यर्थप्राप्ति:-अप-तर्पणसाध्योऽयमिति, नानेन दिवा भोक्तव्यभित्युक्ते भवत्यर्थप्राप्तिः--तिश्चि भोक्तव्यमिति ॥ ४८ ॥

अर्थप्राप्ति—एक कहे हुए अर्थ से दूबरेन कहे हुए अर्थ का जिससे ज्ञान होजाय उसका नाम अर्थप्राप्ति है। यथा यह रोग से तर्पणसाध्य नहीं है, यह कहने पर पता लग जाता है कि यह रोग अरतर्पण साध्य है। इसको दिन में भोजन नहीं देना चाहिये, ऐसा कहने पर ज्ञात हो जाता है कि रात्रि में भोजन देना चाहिये॥ ४८॥

अथ संभवः—संभवो नाम यो यतः संभवति स तस्य संभवः; यथा-षद् धातवो गर्भस्य, ज्याघेरहितं हितनाराग्यस्येति ॥ ४९ ॥

संभव—जो जिससे उत्रव्य होता है, वह उसका संमन अर्थात् कारण है। जैसे छः धातु (पृथिवो, अप, तेन, वायु, आकाश और चेतना) गर्भ का उत्पत्ति में कारण हैं। इसी प्रकार अहित-सेवन रोगों की उत्पत्ति में, हित-सेवन आरोग्यता की उत्पत्ति में कारण हैं॥ ४८॥।

अथातुयोज्यं-अनुयोज्यं नाम यद्वाक्यं वाक्यदोपयुक्तं तदनुयो-ज्यमुच्यते,सामान्योदाह्रनेष्वर्थेषु वा विशेषप्रहणार्थं यद्वाक्यं तदनुयोज्यं;

क्ष न्यायदर्शन में सन्विभिचार को देखाभास माना है। यह हेतु नहीं, परन्तु हेतु के समान दीखता है। यथा—'सःयभिचार-विषद-प्रकरणसम-साध्यस-मातीतकाला देखाभासाः'। न्याय० १। २। ४५॥ यथा—संशोधनसाध्याऽयं व्याविरित्युक्ते कि वमनसाध्यः कि वा विरेचनसाध्यः १ इत्यनुयुक्यते ॥ ४० ॥

अनुयंक्य — जो बाका बाका के न्यून आदि दोगों से युक्त होता है, उसका नाम अनुयाक्य है। क्योंकि इस प्रकार का दांग्युक्त वाक्य प्रयुक्त नहीं किया जा सकता। अथवा सामान्य रूप में कहे हुए वाकार्य में विधेप प्रहण के किये जो बाक्य कहा जाता है, वह भा अनुयाक्य होता है। यथा — पह रोग संशोधन से साध्य है, ऐसा कहने पर वमनसाध्य है या विरेचनसाध्य है। यह आर भी बक्कव धेप रह जाने संअनुयाकर है। ॥ ५०॥

अथाननुयोज्यं—अननुयोज्यं नामाती विषयेयेण; यथा—अयम-साध्यः ॥ ११ ॥

अननुयाज्य — अनुपोश्य के विषरीत-वाक्य रोप से रहित वचन को 'अननु-योज्य' कहते हैं। यथा — यह रोग अनाध्य है।। ५१॥

अथानुयागः—अनुयागा नाम यत्तियाना तिर्द्धयोरेव सार्व तन्त्रे तन्त्रेकदेशं वा प्रश्तः प्रश्तकदेशां वा ज्ञान विज्ञान-व वन-प्रतिव वन-परी-क्षार्थमादिश्यते । यथा नित्यः पुरुष इति प्रतिज्ञाते, यत्त्ररः को हेतुरि-त्याह सोऽनुयोगः ॥ १२ ॥

अनुयोग—विशेष विद्या वाले पुरुष का उसी (एक समान) विद्या बाले पुरुष के साथ ज्ञान, विज्ञान, प्रतिवचन शक्ति की परीक्षा के जिये सम्पूर्ण उसी शास्त्र में अथवा उस शास्त्र के किसी एक भाग में प्रश्न करना 'अनुयोग' कहाता है। जैसे—रक ने प्रतिज्ञा की—पुरुष नित्य है। दूसरे ने पूज —हसमें हेतु क्या है? यह कहना अनुयाग है। ५२।।

अथ प्रत्यनुयोगः —प्रत्यनुयोगो नामानुयोगस्यानुयोगः; यथा— अस्यानुयोगस्य पुनः का हेर्नुरिति ॥१३॥

प्रत्यनुयोग — अनुयोग का अनुयाग करना प्रत्यनुयोग है। जैसे — एक ने प्रतिज्ञा की-पुरुष नित्य है, दूबरे ने प्रश्न किया इसमें क्या हेन्न है ? इस हेन्न में क्या हेन्न है ? ऐसा प्रश्न पर प्रश्न पूछना 'प्रत्यनुयोग है॥ ५३॥

अथ वाक्यदोषः —वाक्यदोषो नाम यथा —खल्वस्मित्रर्थे न्यूतम-धिकमनथँकमपार्थकं विरुद्धं चेति । तत्र प्रतिज्ञाहेतूराहरणोपनयनि-गमनानामन्यनमेनापि न्यूनं न्यूनं भवतीति, बह्वरदिष्टहेतुकमेकेन साध्यते हेतुना तच न्यूनम्, एतानि ह्यन्तरेण प्रक्रतोऽप्यथः प्रणश्येत्।

बास्यदाप—वास्य में विषय को दृष्टि से निम्न दोध हाते हैं जैसे —न्यून, अधिक, अनर्थक, अपार्थक और विरुद्धार्थ।

न्यून—प्रतिज्ञा, हेतु, उदाइरण, उपनय, निगमन इनमें से किसी एक से भी न्यून हो तो वह न्यून दोष गिना जाता है। अथवा जो वस्तु बहुत से हेतु दैकर विद्व करनी चाहिये, उस वस्तु को कैवल एक ही हेतु से सिद्ध किया जाये तो वह भी 'न्युन' दोष समझना चाहिये।

अथाधकं — अधिकं नाम यदायुवें दे भाष्यमाणे बाईरपत्यमौहातः समन्यद्वा यत्किचिदप्रतिसंबद्धार्थमुञ्यते । यद्वा पुनः प्रतिसंबद्धार्थम् । द्विरभिधीयते तत्पुनरुक्तत्वादधिकम् । तच पुनरुक्तं, द्विविधम् । अर्थ-पुनरुक्तं शब्दपुनरुक्तं च । तत्रार्थपुनरुक्तं नाम यथा—भेषजमौषधं साधनमिति, शब्दपुनरुक्तं नाम पुनः भेषजं भेषजमिति ।

अधिक-न्यून से विपरीत हेतु आदि उदाहरण अधिक हो उसको अधिक कहते हैं। अथवा आयुर्वेद के विषय में बाहर्सस्य, औद्यान आदि अन्य अप्रासंगिक बातों का कहना, अथवा प्राकृत (सम्बन्धित) वस्तु को दो बार कहना यह भी पुनरक्त होने से 'अधिक' ही होता है। यह पुनरक्त दो प्रकार का है। जैसे—अर्थपुनरक्त और शब्दपुनरक्त। हनमें 'अर्थपुनरक्त' दो प्रकार का है। जैसे—भेषज, औषध और साधन। 'शब्दपुनरक्त' जैसे 'भेर उम्रोपजा है।

अनर्थकं नाम यद्भवनमञ्जरमाममात्रमेव स्यात्पञ्चवर्गवन्न चार्थते? गुद्धते।

अनर्थक — जिनका कहना पंचवर्ग (ङ ज ण न म ) के समान केवल अखर समृह (वर्णमाला ) के रूप में होता है, जिसका कोई अर्थ नहीं निकलता उसका नाम 'अनर्थक हैं।

अथापार्थकं — अपार्थकं नाम यदर्थवच परस्परेण चायुज्यमानार्थ-कम । यथा—चक्र-नक्र-वंश-वज्र-निशाकरा इति ।

अपार्थक—जब बहुतोंमें से प्रत्येक शब्द अर्थ बाला होकर भी वे सब पर-स्पर मिककर किसी भी अर्थ को न बता सर्के तब 'अपार्थक' दोष होता है। जैसे—चक, नक, वंश, वज्र, निशाकर आदि। इनमें से प्रत्येक का पृथक् २ अर्थ है. प्रत्य मिळने पर कोई संगत अर्थ नहीं निकलता।

विरुद्धं नाम यद्द्ष्टान्तिसद्धान्तसमयैविरुद्धं, तत्र द्ष्टान्तिसद्धान्ता-वुक्तो,समयः पुनिक्षघा भवति,यथा— आयुर्वेदिकसमयो याझिकसमयो मोक्षवाश्विकसमय इति । तत्रायुर्वेदिकसमयश्चतुष्पादं भेषजमिति,याझि-इसमयः, आरुश्याः पशव इति,सर्वभूतेष्वद्दिसेति मोक्षशाश्विकसमयः । क्षेत्र स्वसमयविपरीतमुच्यमानं विरुद्धं भवतीति बाक्यदोषः ॥ ४४ ॥ विषद—को बाक्य दृष्टान्त, खिद्धान्त और समय के विपरीत हो। यह विषद तीन प्रकार का है, दृष्टान्त-विषद्ध, खिद्धान्त-विषद्ध और समय-विषद्ध। इनमें दृष्टान्त और सिद्धान्त दोनों को पीछे कह सुके हैं।

समयविष्ट्य—समय तीन प्रकार का है। यथा—(१) याञ्चिक समय, (॰) आयुर्वेदिक समय और (३) मोछछान्निक समय । इनमें आयुर्वेदिक-समय जैसे—मेषज चतुःष्पाद (भिषक्, द्रव्य, उपस्थाता और रोगी) है। याञ्चिक-समय जैसे—यजमान को चाहिये कि पशुर्भी का आल्स्मन करे। मोछछान्निक समय जैसे—स्व प्राणियों के प्रति अहिंस हत्ति रखे। इनमें अपने २ समय अर्थात् सिन्धान्त के विषरीत कहना 'विषट्प' है। ये वाक्यदोव हैं॥ ५४॥

अथ वोक्यप्रशंसा नान यथः खेल्बस्तित्रथे त्वन्यूनमनधिकम-र्थवदनपार्थकमविरुद्धमधिगतपदार्थं चेति यत्ताद्वाक्यमननुयोज्यमिति प्रशस्यते ॥ ४४ ॥

बाक्य प्रशंसा—जिस बाक्य में न्यून और अधिक दोप न हों, जो अर्थबान् होकर भी अरार्थक और विरुद्ध न हो। और प्रदाय को जहने वाला तथा दूसरे से अनुयोज्य न हो ऐसा वाक्य प्रशंसायोग्य होता है, हमें वाजनप्रशंसा कहते हैं।

अथ च्छलं—छलं नाम परिशठमधाँभासमन्धिकं वावस्तुमात्रमेव तदतिविधं वाक्ललं, सामान्यच्छलं च

छ्छ— शट के प्रति बद्धना के लिये अर्थ की भाँति दीलने वाले अनर्थक, बाणी मात्र को (दूसरे के बचन को नष्ट करने के लिये) प्रयुक्त करना 'छ्छ' है। यह छ्छ दो प्रकार का है छ (१) बाक्छल और (२) सामान्य छ्छ।

तत्र वाक्छलं नाम यथा-कश्चिद् मृयान्नवतन्त्रोऽयंभिषगिति । भिषग् मृयाद्—नाहं मवतन्त्र एकतन्त्रोऽहमिति । परो मृयात्—नाहं नवीमि नवतन्त्राणि तवेति, अपितु नवाभ्यस्तं हि ते तन्त्रमिति । भिषग्मृयात्— न मया नवाभ्यस्तं तन्त्रमनेकधाऽभ्यस्तं मया तन्त्रमिति । एतद्वाक्छल्प्।

इनमें बाक् छल — जैसे कोई कहे कि यह वैद्य तो नवतन्त्रों बाला है। वैद्य कहे कि मैं नव (नी) तंत्रों बाला नहीं हूं। दूषरा व्यक्ति कहे कि मैं यह नहीं कहता कि दुम नी तंत्रों बाले हो, अपितु दुमने तंत्रों का नया ही अभ्यास किया है। वैद्य कहे कि मैंने तन्त्रों का नया अध्यास नहीं किया अपितु अनेक वार किया है: यह बाक्-छल है।

<sup>🕸</sup> न्यायदर्शन में

<sup>&#</sup>x27;तत् त्रिविधं बाक्छलं सामान्यच्छलमुपचारच्छलं च ।' न्याय० १। २। ५२। 'वर्मविकल्पनिर्देशेऽर्थसद्भावप्रतिषेष उपचारच्छलम्' ॥ न्याय० १। २। ५५।

सामान्यच्छर्जं नाम यथा-ज्याधिप्रशमनायौषधिमत्युक्तं परो ब्रूयात्-सत् सत्प्रशमनायेति । (किंतु ) भवानाह, सन् हि रोगः, सदौ-षधं, यदि च सत् सत्प्रशमनाय भवति, तत्र सन हि कासः. सत् स्वयः, सरसामान्यात्कासस्ते क्षयप्रशमनाय भविष्यतीति । एतस्सामान्य-च्छल्य् ॥ १६॥

सामान्य च्छल — जैसे — ध्याधि को शान्त करने के लिये आंवध है, ऐसा कहने पर दूखरा कहें कि सत् वस्तु से सत् का प्रशमन होता है। यह आप कहते हैं। रोग भी सत् हैं। और औपध भी सत् है। यदि सत् वस्तु से सत् वस्तु का प्रशमन होता तो तेरे मत में सत् कास से सत् क्षय का नाश होना चाहिये, क्योंकि सत् घर्म दोनों में समान है। कास भी सत् है खय भी सत् है। यह सामान्य छळ है॥ ५६॥

अथाहेतु:--अहेतुनीम प्रकरणसमः संशयसमी वर्ण्यसम इति । अहेतु--वास्तव में जो हेतु न हो। यह तीन प्रकार का है। जैसे--(१) प्रकरणसम्, (२) संशयसम और (३) वर्ण्यसम।

तत्र प्रकरणसमो नामाहेतुर्यथा—अन्यः शरीरादातमा नित्य इति पक्षे ब्र्यान्-यस्मादन्यः शरीरादात्मा तस्मान्नित्यः, शरीरं हानित्यमतो विधामणा चाऽऽत्मना भवितन्यमित्येष चाहेतुः, न हि य एव पक्षः स एव हेतुः।

प्रकरणसम अदेतु—जैसे कोई कहे कि आत्मा शरीर से भिन्न है। इस पर दूसरा कहे कि आत्मा शरीर से अटग है, इसकिये नित्य है; शरीर अनित्य है। इसिट्ये आत्मा को विधर्मी होना ही चाहिये, यह अदेतु है। क्योंकि जो पश्च (प्रांतज्ञा वा साध्य) है वहीं देतु नहीं हो सकता।

संशयसमो नामाहेतुर्य एव संशयहेतुः स एव संशयच्छेदहेतुः । यथा-अथमायुर्वेदकदेशमाह, किंन्वयं चिकित्सकः स्यान्नवेति संशये परो ब्रृ्थात्-यस्मादयमायुर्वेदेकदेशमाह तस्माचिकित्सकोऽयमिति, न च संशयहेतुं विशेषयत्येष चाहेतुः, न हि य एव संशयहेतुः स एव संशयच्छेदहेतुर्भवति ।

संध्यसम अहेतु.—जो हेतु संध्य का कारण हो, वही हेतु संध्य के नाश का भी कारण हो जाय। जैसे-किसीने आयुर्वेद का कुछ भाग कहा, इसमें संध्य हुआ कि यह चिकित्सक है या नहीं ! इस पर दूसरा स्थक्ति कहता है कि-चूंकि इसने आयुर्वेद का कुछ भाग कहा है, इसिटेये वह चिकित्सक है। संग्रय के नाश करने वाले हेतु का स्पष्टीकरण नहीं करता, इसलिये यह अहेतु है। क्योंकि जो हेतु स्वयं संग्रय का कारण है, वही संश्य के नाश का कारण नहीं हो सकता।

वर्ण्यसमो नामाहेतुर्यो वर्ण्याविज्ञिष्टः। यथापरो ज्यात्-अस्पर्शत्वाद् बुद्धिरनित्या शब्दविति, अत्र वर्ण्यः शब्दो बुद्धिरपि वर्ण्या, तदुभय-वर्ण्याविज्ञिष्टत्वाद्वर्ण्यसमोऽप्यहेतः॥ ४७॥

वर्ण्यसम अहेतु — जो हेतु साध्य के समान असिद्ध होने से साध्य की मांति साध्य ये। जैसे किसी ने कहा कि बुद्धि अनित्य है, स्पर्ध, न होने के कारण, शब्द की भांति। इतमें बुद्धि साध्य है, शब्द भी साध्य है। इसिलेये दोनों के असिद्ध होने से यह वर्ण्यसम अहेतु है।। ५७॥

अथातीतकाळं—अवीतकाळं नाम यत्पूर्वं वाच्यं तत्पञ्चादुक्यते, तत्काळातीतत्वादमाझं भवनीति । पूर्वं वा निग्रहपाप्रमनिगृह्य पञ्चान्त-रितं पञ्चान्निगृहोते तत्तस्यातीतकाळव्यान्निगृह्यचनमसमर्थं भवतीति र्< अतीतकाळ—जो बात पहिळे कहनी चाहिय, उनको पोळे कहना 'अतीत-

आपापकाल—भाषाप नावल करना पाहर, उठका पर करना जाता काल है। समय के ब्यतीत होने के कारण वह बात अम्रहणीय होजाती है। अथवा दूसरे प्रतिवादी के निम्नह स्थान में आने पर उस समय उसको न पकड़ कर दूसरे पक्ष में पहुंचने पर पीछे से निम्नह करना, यह भी अतीत काल होने से निम्नह में अक्षमर्थ होता है॥ ५८॥

अथोपालम्मः—चपालम्भो नाम हेतोर्दोषवचनं; यथापूर्वमहेतवो हेत्वामासा न्याख्याताः ॥ ४८ ॥

उपालम्म—हेतु में प्रकरणसम आदि दोष दिखाना 'उरालम्म' है। जैसे पहिछे कहें अहेतु जो कि हेतु न होने पर भी हेतु की मांति दीखते हैं॥ ५९॥

अथ परिहार:—परिहारो नाम तस्येव दाववचनस्य परिहरणम् । यथा-नित्यमारमि शरीरस्ये जीविजिङ्गान्युवरुध्यन्ते, तस्य चापगमा-श्रोपरुध्यन्ते, तस्मादन्यः शरीरादासम् नित्युवति ॥ ६० ॥

परिहार—हेतु में कहे दांघ का दूर करना 'वरिहार' है। जैसे-धरीरस्य आस्मा में प्राण अरान आदि जीव के लक्षण नित्य उपलब्ध होते हैं और आस्मा के द्वारीर से निकल जाने पर ये लक्षण उपलब्ध नहीं होते, इस लिये आस्मा द्वारीर से मिल दूसरी वस्तु है और वह नित्य है॥ ६०॥

अय प्रतिज्ञाहानिः—प्रतिज्ञाहानिर्नाम सा पूर्वप्रतिगृहीतां पर्यनुयुक्तः परित्यज्ञति । यथा-प्राक् प्रतिज्ञां कृत्वा 'नित्यः पुरुष' इति । पर्यनुयुक्त-स्त्वाह—अनित्य इति ॥ ६१ ॥ प्रतिज्ञाहानि—पहिले की हुई प्रतिज्ञा को छोड़ कर दूररी प्रतिज्ञा को स्थी-कार करना 'प्रतिज्ञाहानि' है। जैसे—प्रथम प्रतिज्ञा की—पुरुष नित्य है, अञ्चतक होने से, आकाधवत्। दूसरे प्रतिपक्षी ने कहा—पुरुष अनित्य है, इन्द्रिय-प्राह्म होने से, घड़े के तुल्य। इसमें अपनी प्रतिज्ञा (निष्य पुरुष) को छोड़ कर दूसरी प्रतिज्ञा (अनित्य पुरुष है) को स्वीकार करना प्रतिज्ञा-हानि है॥ ६१॥

अथाभ्यनुज्ञा--अभ्यनुज्ञा नाम य इष्टानिष्टाभ्युपगमः ॥ ६२ ॥

अम्यनुज्ञा—इष्ट (परपक्ष में दोष) और अनिष्ट (स्वण्ड में दोष) दोनों को स्वीकार करना 'अम्यनुज्ञा' है। दूसरे से कहे हुए दोष को अपने पक्ष में मान हेना और दूसरे के पक्ष में दोष दिखाना 'अम्यनुज्ञा' वा 'मतानुज्ञा' है।।६२॥

अथ हैत्वन्तरं—हेत्वन्तरं नाम प्रकृतिहेती वाच्ये यद्विकृतिहेतु-माहा। ६२ ॥

देत्वन्तर-प्रापंगिक देतु के स्थान पर विकृत हेतु अर्थात् अप्रयांगिक देतु कहना 'हेन्वन्तर' है।। ६३।।

अथार्थान्तरं—अर्थान्तरं नाम एकस्मिन् वक्तक्ष्ये परं यदाहः, यथा— ब्वरत्तक्षणे बाक्ये प्रमेहळक्षणमाह ॥ ६४ ॥

अर्थान्तर—एक वस्तु के प्रसंग में दूसरी वस्तु का कहना 'अर्थान्तर' है। यथा—ब्बर के बक्षणों में प्रमेह के बक्षण कहने खगना ॥ ६४ ॥

अथ निम्रहस्थानं—निम्रहस्थानं नाम पराजयप्राप्तिः, तच त्रिर-भिहितस्य वाक्यस्याविज्ञानं परिपदि विज्ञानवत्याः, यद्वा अननुयोज्य-स्यानुयोगोऽनुयोज्यस्य चाननुयोगः। प्रविज्ञाहानिरभ्यनुज्ञाकालावीतव-चनमहेतवो न्यूनमितिरक्तं व्यर्थमपार्थकं पुनरुक्तं विरुद्धं हेत्वन्तर-मर्थान्तरं निम्रहस्थानम्॥ ६४॥

निम्महस्थान का दूसरा नाम पराजय-मासि है। यह विज्ञानवती परिषद् में तीन बार कहे हुए वास्य को न जानना, या अनुयोग्य का अनुयोग, अथवा अनुयोग्य का अनुयोग है अर्थात् जहां प्रश्न न करना चाहिये वहां प्रश्न करना और जहाँ करना चाहिये वहाँ न पूछना भी निम्महस्थान ही है। इसके अतिरिक्त प्रतिज्ञाहानि, अभ्यनुजा, अतीतकाळवचन, अहेतु, न्यून, अतिरिक्त, व्यर्थ, अनर्थक. पुनक्क, विरुद्ध, हेरवन्तर, अर्थान्तर, ये सब बार्ते पराजय का कारण होती हैं॥ ६५॥

इति वादमार्गपदानि यथोदेशमभिनिर्दिष्टानि भवन्ति ॥ ६६ ॥ इस प्रकार से बाद के मार्गों को पूर्व कथनानुसार कह दिया है ॥ ६६ ॥ बादस्तु खलु भिषजां वर्तमानां वर्तेवायुर्वेद एव. नान्यत्र ॥ ६० ॥ वैद्यजनों के बाद का विषय केवल आयुर्वेद ही है, अन्यत्र नहीं ॥ ६० ॥ अन्न हि वाक्यप्रतिवाक्यविस्तराः छेन्नलाञ्चोपपत्तयन्न सर्वाधिकर-णेषु । ताः सर्वाः सम्यगवेद्व्यावेद्व्य सर्वे वाक्यं त्र्यात्, नामकृतकम-शाक्षमपरीक्षितमसाधकमाकुलमन्त्रायकं वा, सर्वे च हेतुमद् त्र्यात्, हेतुमन्तो हाकलुषाः सर्वे एव वाहवित्रहाः चिकित्सिते कारणभूताः, प्रशस्तवदिवर्षकृतवातः, सर्वोरम्मलिद्धि खावहत्यतुपहता वृद्धिः॥ ६०॥

इस आयुर्वेद में वाक्य, प्रतिवाक्य, इतका विस्तार, सम्पूर्ण उपराचियां ये सब बातें प्रकरणों में हैं। उन सबका भर्य प्रकार देखकर सम्पूर्ण वाक्य कहना चाहिये। अप्रकृतक (असम्बद्ध), श्राच्याहित, अप्रशिक्षित, साधकरहित, बिना जाने कुछ नहीं कहना चाहिये: जा दुख कहना हो वह सब कारण वा हेतु, युक्तिपूर्वक कहना चाहिये, क्योंकि हेनुपूर्वक कहे दुष्ट सम्पूर्णवाद-विम्रह वच्छ होते हैं, तथा चिकित्सा मे कारणभूत है, वयोंकि वे निर्मेडबुद्धि सब प्रकार की सफलता को उसका करती है। ६८ ॥

इमानि खळु ताबदिह कानिचित्रकरणानि त्रमो भिषजी ज्ञानार्थम् । ज्ञानपर्वकं कर्मणां समारम्भं प्रशंसन्ति कुशळाः ॥ ६९ ॥

कारवा हि कारण-करण-कायेयांनि-कार्य-कार्यक्रात्वनथ-देश काळप्रट्-च्युपायान्सस्यगभिनिर्वर्तमानः कार्याभिनिष्टताविष्टफळानुबन्धं कार्य-मभिनिर्वर्तयस्यनतिमहता प्रयत्नेन कर्तो ॥ ७० ॥

तिम्म कुछ प्रकरणों को वैद्यां के जलन के लिये कहते हैं क्योंकि विद्वान् लोग ज्ञानपूर्वक कर्मों का आरम्भ करने को प्रशंसा करते हैं। कारण, करण, कार्ययोनि, कार्य, कार्यफल, अनुबन्ध, देश, काल, प्रवृत्ति और उराय, इनको भक्षी प्रकार जान कर ही कर्म करता हुआ कर्त्ता स्वस्त प्रयस्त से ही कार्यसमिति पर फल देने वाले कार्य का सम्मादन करता हैं॥ ००॥

तत्र कारणं नाम तत्, यस्करोति, संप्त हेतुः, संकर्ता॥ ७१॥ कारण—जो करता है वही 'कारण' है, इसी को हेतु या 'कर्त्ता' कहते हैं॥ ७१॥

करणं पुनस्तद्, यदुपकरणायोपकल्पते कर्तुः कार्याभिनिर्वृत्तौ प्रय-तमानस्य ॥ ७२ ॥

करण-प्रयत्न करने वाले कर्चा के कार्य को पूर्ण करने के लिये जिल साथन की अपेक्षा होती है, उस साधन को 'करण' कहते हैं ॥७२॥

कार्ययोनिस्तु सा, या विक्रियमाणा कार्यत्वमेवाऽऽपद्यते ॥ ७३ "

कार्यशेनि—जो बिकत होकर कार्य कप से पकट होती है ॥ ५३ ॥ कार्य तु तद्, यस्याभिनिर्शृत्तिमभिसंधाय प्रवर्तते कर्ता ॥ ७४ ॥ कार्य – जिसकी सफलता को सामने रखकर कर्ता प्रवृत्त होता है ॥७४॥ कार्यफल पुनन्तद्, यत्प्रयोजना कार्याभिनिर्शृत्तिरिष्यते ॥ ७४ ॥ कार्यफल—जिस मतहब से कार्य किया जाता है ॥७५॥

अनुबन्धरतु खल् स यः कर्तारमवश्यमनुबध्नाति कार्योदुत्तरकार्रं कार्यनिमित्तः शुभो वाऽप्यगुभो वा भावः ॥ ७६ ॥

अनुबन्ध— कार्य करने के पीछे जो छुम या अछुम ( कार्यजन्य ) कुर्म के कारण कर्त्ता को कर्म से बांधता है, उसका नाम 'अनुबन्ध' है ॥७६॥

देशस्वधिष्ठानम् ॥ ७७ ॥

देश-अधिष्ठान, आश्रयस्थान है ॥७७॥

कालः पुनः परिणामः ॥ ७८ ॥

काल का अर्थ परिणाम है ॥७८॥

प्रवृत्तिस्तु खलु चेष्टा कार्यार्था, सेव क्रिया कर्म यत्नः कार्य-समारम्भश्च ॥ ७६॥

प्रवृत्ति—प्रवृत्ति का अर्थ कार्य के लिये चेष्टा, इसीका नाम क्रिया, कर्म, यत्न और कार्य-समारम्भ (प्रारम्म ) है ॥ ७६ ॥

चपायः पुतस्त्रयाणां कारणादीनां सौष्टवमिभविधानं च सम्यक् कार्यकार्यफलानुबन्धोपायवर्धानां कार्याणामभिनिर्वर्तक इत्यतस्तूपायः, कृते नोपयार्थोऽस्ति, न च विद्यते तद्।त्वे, कृताचोत्तरदालं फळं फळा-बानुबन्ध इति ॥ ⊏० ॥

उपाय—कार्य, कार्यकल और अनुवन्ध को छोड़कर कारण, करण, कार्य-योनि इन तीन का उत्तम होना, भली प्रकार करना, यह 'उपाय' है। कार्यों को पूर्ण करने वाला 'उपाय' कहाता है। कार्य हो चुकने पर उपाय का कोई प्रयोजन नहीं है। कार्य के समय भी उपाय नहीं रहता। न्पाय करने के पीछे फल, और फल से अनुवन्ध ( ग्रुम, अशुम ) होता है ॥=०॥

एतदशविधमधे परीक्ष्यं, ततोऽनन्तरं कार्यार्था प्रवृत्तिरिष्ठाः, तस्मा-द्भिषक् कार्यं चिकीर्षुः प्राकार्यसमारम्भात्परीक्षया केवळं परीक्ष्यं परी-क्ष्याय कर्मे समारभेत कर्तुम् ॥ ८१ ॥

परीक्षा—इन दस प्रकार से प्रथम परीक्षा कर छेनी चाहिये। इसके पीछे कार्यके कि किये प्रवृत्ति या चेष्टा करनी चाहिये। इसकिये कार्यकरने की इच्छा बाढे वैद्य को चाहिये कि कार्य करने से पूर्न समूर्ण परीक्षा से परीक्षणीय वस्तु की परीक्षा करके काम करना आरम्भ करे ॥⊏१॥

तन्न चेद्भिषम् अभिष्यंवा भिषजं कश्चिदेवं पृच्छोत्-वमन-विरेषना-स्थापनानुवासन-शिरोविरेचनानि प्रयोक्तृकामेन भिषजा कतिविधया परीक्षया कतिविधमेव परीक्ष्या कतिविधमेव परीक्ष्या कतिविधमेव परीक्ष्या कतिविधमेव परीक्षा, कथां च परीक्षात्व्यः, किंप्रयोजना च परीक्षा, क च वसनादीनां प्रवृत्तिः, क च निवृत्तिः, प्रवृत्तिनिवृत्तिरक्षणसंयोगे च कि नैप्ठकं, कानि च वमना-दीनां भेषजद्वर्याण्युपयोगं गच्छन्तीति ॥ =२ ॥

यदि कभी भिषम् अथवा साधारण मनुष्य, जो वैदा नहीं, वैद्य से पूछे कि वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, शिरोबिरेचन देने की इच्छा वाले वैद्य की कितनी प्रकार की परीक्षार्ये, कितने प्रकार का परीक्ष्य और परीक्षा में विद्ये-पता क्या है, उसकी किस प्रकार से परीक्षा करनी चाहिये, परीक्षा का क्या प्रयोजन है श्वमन आदि का कहाँ प्रयोग करना और कहाँ नहीं करना चाहिये! प्रकृति और निवृत्ति दोनों के लक्षण मिलें तो क्या करना श्वमन आदि कार्यों में कौन से औषघ द्रव्य काम में आते हैं, इत्यादि प्रश्न करे तब निम्न प्रकार से दशर देना चाहिये ॥ पर ॥

स एवं पृष्टो यदि मोह्यितुमिच्छेत्, ह्यादेनं—बहुविधा हि परी-क्षा तथा परीक्ष्यविधिभेदाः, कतमेन विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण भिन्नया परीक्षया केन वा विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण परीक्ष्यस्य भिन्नस्य भेदाघ्रं भवान्ष्यच्छत्यास्यायमानं, नेदानी भवतोऽन्येन विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण भिन्नया परीक्षयाऽन्येन वा विधिभेदप्रकृत्यन्तरेण परीक्ष्यस्य भिन्नस्या-भिन्नविष्ठमेदप्रकृत्यन्तरेण परीक्ष्यं भिन्नाऽन्यथाऽऽचक्षाण इच्छा प्रपूर-येयमिति॥ = ३॥

यदि वैद्य पूछने वाले को परेशान करना चाहे तो—परीक्षा और परीक्षा-विधि इनके अनेक मेद होते हैं। आप कौन छी विधि-मेद-प्रकृति से भिक्ष परीक्षा से अथवा कौन से विधि-मेद-प्रकृति से भिक्ष परीक्ष्य के मेद को पूछना चाहते हैं। वहीं कहा जाय ? आप से बिना यह जाने कि आप कौन से विधि-मेद-प्रकृति से भिक्ष परीक्षा वा कौन से विधि-मेद-प्रकृति से भिक्ष परीक्ष्य को जानना चाहते हैं, मैं और मेदों को कहकर आपकी इच्छा को पूर्ण नहीं कर सकता ॥=३॥ स यदुत्तरं ब्र्यात्तत्परीक्ष्योत्तरं वाक्यं स्याद्यथोक्तं प्रतिवचनविधि-मवैक्ष्यः सम्यग्यदि तु ब्र्यात् , न चैनं मोहयितुमिच्छेद्, प्राप्तं तु वच-नकाळं मन्येत काममस्मे ब्र्यादाप्तमेव निक्षिळेन ॥ ८४ ॥

इस पर जो उत्तर बह दें, उसकी परीखा करके, प्रतिबचन विधि के अनु-सार उचित उत्तर दें। यदि वह भक्षी प्रकार से कहे और इसको चकर में डाककर चाहें तो इसके लिये सब कुछ विश्वस्त रूप से कह दें ॥⊏४॥

द्विविधा खलु परीक्षा ज्ञानवर्ता प्रत्यक्षमतुमानं च, एतद्धि द्वय-मुपदेशस्त्र परीक्षा स्यात् । एवमेषा द्विविधा परीक्षा, त्रिविधा वा सहोपदेशेन ॥ =४ ॥

बुद्वमानों के लिये परीक्षा दो प्रकार की है। प्रत्यक्ष और अनुमान (ये दोनों पहले कहे गये हैं) और तीसरी उपदेश भी परीक्षा है, इस प्रकार से यह दो प्रकार की परीक्षा उपदेश (आसोपदेश) के साथ तीन प्रकार की हो जाती है। स्था।

दशिवधं तु परीक्ष्यं कारणानि यदुक्तममे । तिद्द भिषगािद्यु संसार्थ संदर्शिषयामः—इह कार्यप्राप्तेः कारणं भिषकः, करणं पुनमं षजम्, कार्ययोनिर्धातुवैषयं, कार्यं वातुसाम्यं, कार्यकळं सुखावािप्तः, अनुबन्धस्तु खल्वायुः, देशो भूमिरातुरश्च । कालः पुनः संवत्सरश्चाऽऽतु-रावस्था च । प्रवृत्तिः प्रतिकर्मसमारमः । वपायस्तु भिषगादीनां सौष्ठ-वमभिविधानं च सम्यक् । इहाप्यस्योपायस्य विषयः पूर्वेणैवोपायविशेष्येण ज्याख्यात इति कारणादीनि दश दशसु भिषगादिषु संसार्थ संदर्शितानि, तथैवाऽऽतुपूर्व्या एतदृश्विधं परीक्ष्यमुक्तम् ॥ =६॥

पहिळे यह कहा है कि परीक्ष्य (कारण आदि) वस्तु दल प्रकार की हैं। इसी को निषम् आदि में घटाकर दिलाते हैं यहां कार्यमित में कारण भिषक है, औषध करण है। घातुओं की विषमता कार्ययोनि है। घातुओं को समान करना कार्य है। सुल का मिळना कार्यफळ है। आयु अनुवन्य है। भूमि और रोगी देश हैं। संवरतर और रोगी की अवस्था काळ है। प्रत्येक कर्म का आरम्भ करना प्रकृषि है। निषम् औषध, परिचारक और रोगी इनका मळी प्रकार से मेळ उपाय है। यहाँ पर भी इस उपाय के सम्बन्य में सब बातें पूर्वोक्त उपाय किसे साथ कह दी हैं। घातुसाम्य करनी कार्य के करने पर आरोग्यता निश्चित है। इस प्रकार से कारण आदि दर्शों को निषम, आदि में घटाकर दिला दिया है, इसी प्रकार कम से यह दश प्रकार का 'परीक्षण कह दिया है। इस ।

तस्य यो यो विशेषो यथा यथा च परीक्षितव्य; स तथा तथा व्याख्यास्यते ॥ ८० ॥

इस दश प्रकार की परीक्षा में जो जो विशेषता है और जिस जिस प्रकार से परीक्षा करनी चाहिये उसकी उसी २ प्रकार से ब्याख्या करते हैं ॥ ८७ ॥

कारणं भिषितित्युक्तमये, तस्य परीक्षा—भिषक् नाम स यो भेषित, यः सुन्नार्थप्रयोगकुशुरूः, यस्य चागुः सर्वथा विदितम् यथाव-सर्वधातुसाम्यं विकीर्षनात्मानमेवाऽऽदितः परीक्षेत गुणिषु गुणकः कार्याभिनिवृति पश्यन् —कक्षितृहमस्य कार्यस्याभिनिवृति समर्थो न वेति । तत्रेमे भिष्गुणा येकपपत्रो निषम्यानुनाम्याभिनिवृति समर्थो भवति।तद्यथाः—पयवदात्मतता परितृष्टकमितः दाक्ष्यं शोचं जितहस्तता उपकरणवत्ता सर्वेन्द्रयोपपन्नता प्रकृतिज्ञता प्रतिपतिङ्गता चेति॥==॥

पहिले कहा है कि भिषक कारण है। इस भिषक की परोखा यह है। जो पोझा (रोग) को दूर करता, शमन करता है, वह भिषक है। जो आयुर्वेदोय स्वायों में, प्रयोग में और कर्म में कुशल है, जिसे रोगी को आयु हित-अहित, मुख-अमुख, प्रमाण-अप्रमाण और स्वरूर से मर्ज प्रकार विदित है, शास्त्रज्ञ, कर्म को जानने वाला वैद्य सब घातुओं को समानता करने की इच्छा से सबसे प्रथम अपनी परीखा करें। जेसे गुण के योग से कार्य में उपकला को देखता हुआ वैद्य गुण्यों अर्थात भिष्य-दृद्ध, रोगो और परिचारकों में अपनी परीखा करे, क्या में इस कार्य को करने में उपमर्थ हूँ वा नहीं। भिषक के निम्मालिखित गुण हैं जिन गुणों से युक्त होने पर वैद्य घातुसम्य क्यी कार्य करने में समर्थ होता है। यथा—विमल शास्त्र-ज्ञान, सब प्रकार के कर्म का साखात अनुभव, दखता, श्राजेपचार आदि में इस्तलाधव, उपकरणों का होना, सब इन्द्रियों से युक्त होना, रोगी की प्रकृति का ज्ञान और प्रतिपत्ति अर्थात् जिस रोगी की जैसी चिकित्सा करनी चाहिये उसका ज्ञान और प्रतिपत्ति अर्थात् जिस रोगी की

करणं पुनर्भेवजं; भेषजं नाम तद्यदुपकरणायोपकल्पते भिषजो धा-तुसाम्याभिनिर्वृत्तौ प्रयतमानस्य विशेषतश्चोपायान्तरेभ्यः। तद्दृद्धिधं व्यपाश्रयभेदात्;-देवव्यपाश्रयं युक्तिव्यपाश्रयं चेति। तत्र दैवव्यपाश्रयं मन्त्रौषधिमणि-मङ्गळवल्युपहारःहोम-नियम-प्रायश्चित्तोपवास-स्वस्त्ययन-प्रणिपात-गमनादि, युक्तिव्यपाश्रयं-संशोधनोपशमने चेष्टाश्च दृष्टफछाः। एत्त्रचेष भेषजमङ्गभेदादिष द्विविधं द्रव्यभूतमद्रव्यभूतं च। तत्र यद् द्रव्यभूतं तदुपायाभिष्ठुतम्। उपायो नाम भयदर्शनविस्मापन-विस्मारण-स्नोभण-हृषण-सर्भन-वध - बन्ब-स्वप्न - संबाहनादिरमृतों भावविशेषो यथोक्ताः सिद्धयपायास्त्रोपायाभिष्कृता इति। यत्त् द्रव्यभूतं तद्वमनादिषु योगगुपैतिः, तस्यापीयं परीक्षा,-इदमेवंप्रश्वत्या एवंगुणमेवंप्रमावमस्मि-न्देशे जातमस्मिन्नृतावेवं गृहीतमेवं निहितमेवमुपस्कृतमनया मात्रया युक्तमस्मिन् रोगे प्वविषस्य पुरुषस्यतावन्तं दोषमपकर्षयत्युपशमयति वा यदन्यदपि चैवंविधं भेषजं भवेत्तवानेन विशेषेण युक्तमिति॥ ८९॥

मेवज ( औषध ) करण है। धातसाम्यरूप कार्य के करने में प्रयत्न करते हुए वैद्य को जो बस्त साधन होती हैं उसका नाम 'भेपज' है। यह मेवज ( औषध ) आश्रय मेद से दो प्रकार की है। (१) दैव व्यपाभय और (२) युक्तिव्यपाश्रय। इनमें दैवव्यपाश्रय मंत्र, औषधि, मणि, मंगळे. बि. उपहार, होम, नियम, प्रायश्चित्त, उपवास, दान, स्वस्त्ययन, प्रणिपात (विनय ), गमन आदि कार्य देव का आश्रय करके घातओं को समान करते हैं। सुक्ति-ब्यपाश्रय-संशोधन, उपशमन और दृष्टपल वाली चेष्टाएं (धावन, स्वप्न, जागरण आदि )। यही मेपज अंग भेद से दो प्रकार का है। (१) अहन्य और (२) द्रव्य । इनमें जो अद्रव्य औषध है वह उपाय से व्यास है । भय दिखाना, विश्मय उत्पन्न करना , क्षिड़कना, बांघना, नींद खाना, अंगमदेन आदि ( दौड़ना, तैरना आदि ) अमूर्त पदार्थी और चिकित्सा में सफळता देने बाले भिषम् आदि गुणों का होना ये उपाय हैं और जो औपच द्रव्य रूप हैं वह वसन आदि शोधन-शमन कार्यों में काम आते हैं। द्रव्य रूप (मर्त्त) ओषि की ऐसी परीक्षा करनी उचित है कि इस औषि की यह प्रकृति है, यह गण है, ऐसा प्रभाव है, इस देश में उत्पन्न हुई है, इस ऋतु में संप्रह की गई है, इस प्रकार से रक्ली गई है, इस प्रकार के पुरुष को देने से इतने दोष को बाहर करती है अथवा धमन करती है । अन्य भी जो औषघ इन या अन्य गुणों से युक्त थी, उसने भी दोषों का निष्कासन अथवा शमन किया था, इस-खिये यह भी करेगी, इस प्रकार अन्यत्र प्रत्यक्ष करके यहां पर अनुमान से निश्चय करना चाहिये ॥ ८६ ॥

कार्ययोतिषातुर्वेषस्यं, तस्य छक्षणं विकारागमः, परीक्षा त्वस्य विकारप्रकृतेश्वेवोनातिरक्तिछङ्गविशेषावेक्षणं विकारस्य च साध्यासा-ध्य-मुद-बुठ्य-छिङ्ग विशेषावेक्षणमिति ॥ १०॥

कार्यगीति—चातुओं की विषमता 'कार्यगीति' है। विकार का होना यह उसका लक्षण है। इस विकार की प्रकृति के वातादि दोषों के कम अधिक, विशेष अक्षणों को देखता। इसी प्रकार से विकार का साध्य, असाध्य, मृदु, दाकण आदि विशेष लक्षणों से परीक्षा करनी चाहिये॥ ९०॥ कार्य घातुसाम्यं, तस्य उक्षणं विकारोपशमः, परीक्षा त्वस्य रुपपर्शमनं स्वरवण्योगः शरीरोपचयः बलवृद्धिरस्यवहार्याभिलाषः रुविरा-हारकालेऽस्यवहृतस्य चाऽऽहारस्य काले मम्यग्जरणं निद्रालामो यथा-कालं वैकारिकाणां च स्वप्नानामदशनं लुखेन च प्रतिबाधनं वातमूत्र पुरीषरेतसां मुक्तिस्र सर्वोकारमनायुद्धीन्द्रयाणां चान्यापत्तिरिति ॥१४॥

कार्य — धातुओं का समान करना कार्य है। विकार का शान्त होना यह इसका रुखण है। इसकी परीक्षा दर्द का शान्त होना है। स्वर और वर्ण का प्राकृत रूप में आजाना। शरीर की वृद्धि, बरुवृद्धि, भोजन में इच्छा, आहार के समय किंच होना, खाये हुए भोजन का आहारकाल में भन्नी प्रकार जीर्ण होना, टीक समय पर नींद आना, विकार (रोग) जन्य स्वप्नों का न दीखना, सुखपूर्वक जागना, प्रातः उठना, वायु, मूब, मुब और शुक्र का ठीक समय पर स्वाग होना, सब प्रकार से मन, बुद्धि और इन्द्रियों में सुख होना।। हर ।।

कार्यफलं सुखावाप्तिः। तस्य लक्षणं मनोबुद्धीिद्रयशरारतुष्टिः॥६२॥ कार्यफल—सुख का पास होता । इसका लक्षण-मन, बुद्धि, इन्द्रिय और कारीर का प्रवस्न होना है ॥ ६२॥

अनुवन्धस्तु खल्वायुः, तस्य लक्षणं प्राणेः सहः संयोगः ॥ ६३ ॥ अनुवन्ध-आयु है, इत्तहा लक्षण-प्राणों के साथ शरीर का सम्बन्ध बना रहना है ॥ ६३ ॥

देशस्तु भूमिरातुरख । तत्र भूमिपरीक्षा—आतुरपरिज्ञानहेतोर्वा स्यादीषघपरिज्ञानहेतार्वा । तत्र ताबांदयमातुरपरिज्ञानहेताः । तद्यथा कस्मिन्नयं भूमिदेशा जातः संवृद्धो ज्याधितो वेति । तस्मिन्न्य भूमिदेशे मनुष्याणामिदमादार नातमिदं विद्यारजातमेतद्वलमेवविधं सत्वमेवविधं सत्वमेवविधं सार्व्यमेवविधा दायो भक्तिरयमिमे व्यायया हितामदमिद्विसिम्हमित (प्रायोभद्द्योग) । औषधपरिज्ञानहेतास्तु कल्पेषु भूमि-परीक्षा वक्ष्यते ॥ ६४ ॥

देश-देश मूर्म और रोगी हैं। इनमें मूमि-परीक्षा के जान का प्रयोजन रोगी के देश के कारण साल्य को समझने के लिये और औपधि के जान के लिये है। इनमें रोगी की समझने क लिये — जैसे-किस मूमि-लण्ड पर यह रोगी उत्पन्न हुआ है? बदा है १ रोगी हुआ है १ उस मूमि पर मनुष्यां का इस प्रकार का आहार है, इस प्रकार का आहार है, इस प्रकार का साल्य, इस प्रकार का साल्य, इस प्रकार के दोष, इस प्रकार की किस, इस प्रकार के सोष, यह हितकर, यह अहितकर है, यह

मृमि परीक्षा बह दी । औषधि परिज्ञान के लिये भूमिपरीक्षा कल्पस्थान ( मदन-फल-कल्प ) में कहेंगे ॥९४॥

आतुरस्तु खलु कार्यदेशः, तस्य परीक्षा आयुषः प्रमाणज्ञानहेतोर्ना स्याद्वल्दोषप्रमाणज्ञानहेतोर्ना; तत्र तावदियं बल्दोषप्रमाणज्ञानहेतोर्नाः वोषप्रमाणानुरूपो हि भेषजप्रमाणविकल्यो बल्पमाणविशेषापेद्यो भवति । सहसा इतिबल्मोषधमपरीक्षकप्रयुक्तमल्पबल्मातुरमिधात-येत्, न इतिबल्मान्योप्यो-सौम्य-वायवीयान्योषधान्यग्निक्कारशक्षकर्माण वा शक्यन्तेऽल्पबल्धेः सोढुम् । अविषद्यातितीक्ष्णवेगत्वाद्धि सद्यः प्राण-हराणि स्युः । एतर्षेव कारणमपेक्षमाणा हीनबल्मातुरमिवपास्करेन्ध्रिप्तुसुक्कमारप्रायेकतरोत्तरगुरुभिरविश्वमेरनात्वयिकहेन्त्रोपचरन्त्योषधेः , विशेषतरुच नारीः । ता इनवस्थितमृदुविवृत्तविक्लबहृद्याः प्रायः प्रकुमायोऽबल्यः परसंत्वभ्यास्च । तथा वल्ववि बल्ववृत्याधिपरिगते स्वल्यवल्योषधमपरीक्षकप्रयुक्तमसाधकं भवति ॥ ६४ ॥

कार्यदेश—धातुसम्य कार्ये का देश अर्थात् आधार रोगी है। इस ती परीक्षा आयु के प्रमाण ज्ञान के लिये हैं। अथवा रोगी के बल और दोष की जानने के लिये रोगी रूपी देश की परीक्षा होती है।

रोगी की बल-प्रमाण और दोष-प्रमाण की परीक्षा का प्रयोजन — औषिष का प्रमाण दोष और वल रोग और रोगी दोनों को देख कर निविचत किया जाता है। क्योंकि यदि बहुत बलवती औषध थोड़े बल बाले रोगी को विना परीक्षा किये दे दी जाय तो यह औषघ रोगी को मार देगी। क्योंकि अल्प बल बाले व्यक्ति, अति बल बाली, आग्नेय, वायबीय गुण से युक्त ओषधियों को और अन्न, खार और शक्त के कमों को सहन नहीं कर सकतें। इनका वेग असल और अतितीक्षण होने से ये बस्तुएं शीप्त प्राणनाशक हो जाती हैं। इन कारणों को देख कर ही हीनबल बाले रोगी की, खास कर की की विकित्सा शरीर और मन में ग्लान उत्पन्न न करने वाली, मृदु-कोमल ओषधियों से तथा धीरे धीरे, उत्तरोक्तर वीर्य और परिमाण में गुरु होते हुए भी व्यापित (विकार) न करने वाली, सम्यक् प्रकार से दी हुई ओषधियों से करते हैं। ये क्रियां आस्पर, ओट दिल की तथा भीर इदय वाली, प्रायः सुकुमार, अबला होती हैं और योड़ों से भी बेदना को सहन नहीं कर सकतीं और स्वयं अपने को कष्ट में नहीं संभाल सकतीं, उनको दूखरे ही को संभालना पड़ता है।

<sup>†</sup>देखिये सुअत, सुत्रस्थान में खार और अग्निकर्म।

ह्वी प्रकार बलवान् रोगों में अथवा बलवान् रोग से आकान्त होने पर स्वरूप वल बाकी आधिषि विना परीखा के दी हुई, रोग को शमन करने में समर्थ नहीं होती ||E.V.||

तस्मादातुरं परीक्षेत-प्रकृतितश्च विकृतितश्च सारतश्च संहननतश्च प्रमाणतञ्च साल्यतश्च सत्त्वतश्चाऽऽहारशक्तितश्च व्यायामशक्तितश्च वयस्तरचेति बळप्रमाणविशेषम्रहणहेतोः ॥ ६६ ॥

इसिंखे रोगी की परीक्षा ( निग्न साधनों से ) करनी चाहिये । यथा-

प्रकृति से, विकृति से, सार से, संहनन अर्थात् द्यारीर की बनावट से, प्रमाण से, सात्म्य से, सदव से, आहार द्यक्ति से, व्यायाम-द्यक्ति से, और वय से रोगी के बळ, प्रमाण विशेष को जानने के लिये इन गुणों से परीखा करनी चाहिये॥ १६॥

तत्रामी प्रक्रत्यादयो भावाः। तद्यथा—शुक्र-शोणित-प्रकृतिं काल ग-भाशय-प्रकृतिमानुराहारिवहार-प्रकृतिं महाभूतविकारप्रकृतिं च गर्भश-गोरमपेक्षते। एता हि येन येन दोपेणाधिकतमेनैकनोनेकन वा समनु-बध्यन्ते तेन तेन दोषेण गर्भाऽनुबध्यते। ततः सा सा दोषप्रकृतिक-च्यते मनुष्याणां गर्भादिप्रवृत्ता। तस्मद्भातलाः प्रकृत्या केचित्, पित्तलाः केचित्, स्रोध्मानाः केचित्, संस्षष्टाः कंचित्, समधातवः

प्रकृत्या केचिद्भवन्ति ॥ १० ॥

इनमें प्रथम प्रकृति आदि का वर्णन करते हैं। गर्भ का शरीर जैसे श्रुक्तएवं शोणित की प्रकृति की, काल (समय) की, गर्भाश्य की प्रकृति की, माता के आहार-विहार की, श्रुक्त, शोणित में मिले पंच महामृत, शरीरात्मक मृतों की अपेखा करता है। ये श्रुक्त शोणित आदि प्रकृतियां जिस जिस वातादि दोष से एक अथवा एक से अधिक दो या तीन से सम्बन्द होती हैं, उसी एक या अधिक दोष से गर्भ मी सम्बन्धित हो जाता है। इससे मनुष्यों की गर्भ में बनी प्रकृति को उसी दोष की प्रकृति कहते हैं। उस उस दोष के बळवान होने से वह वह प्रकृति शोरा की प्रकृति कहते हैं। इससे मनुष्यों की और कई बात-प्रकृति और कई बात-प्रकृति और कई बात-प्रकृति और कई वात-प्रकृति की होते हैं।

तेशं हि छक्षणानि व्याख्यास्यामः—श्रेष्मा हि स्निग्ध-श्रक्षण-मृदु-मधुर-सार-सान्द्र-मन्द्र-स्तिमित-गुरु-शीत-पिच्छिछाच्छः, तस्य स्तेहात् श्रेष्मछाः स्तिग्धाङ्गाः, श्रक्षणत्वाच्छ्छश्णाङ्गाः, मृदुत्वाद् दृष्टिसुख-सुकुमा-रावदातगात्राः, माधुर्यात्मभृतगुक्रव्यवायापत्याः, सारत्वात् सारसंहत- स्थिरशरीराः सान्द्रत्वादुपवितपरिपूर्णसर्वगात्राः मन्द्रवान्मन्द्-चेष्टाहारविद्दाराः, स्तैभित्यादशीघारम्भालपक्षोभविकाराः, गुरुत्वा-स्साराधिष्ठितावस्थितगतयः, शैत्याद्वयश्च चूष्णासंतापस्वेददोषाः, पिच्छ-छत्वात् सुन्धिष्ठसारसन्धिवन्धनाः, तथाऽच्छत्वात्पसन्वदर्शनानाः प्रसन्नवर्णस्वराश्च । त एवंगुणयोगाच्छ्छेष्मला बळवन्तो वसुमन्तो वि-धावन्त ओवस्विनः शान्ता आयुष्मन्तश्च भवन्ति ॥ ८८ ॥

रुप्ता—कप्त स्तिष्व, इलक्ष्ण, मृदु, मधुर, सार, सान्द्र, मन्द्र, स्तिमित ( घट्ट ), गुढ, श्रीत, विच्छिल और निर्मल होता है। कप्त के स्तेह गुण के कारण रुप्तम्मकृति के मनुष्य स्तिग्ध अंगों वाले इलक्ष्ण होने से चिकने अंग बाले, कीमल होने से आंखों को आनन्ददायक, सुकुमार, गौरवर्ण होते हैं। मधुरता होने से अधिक शुक्त, मैथुनशिक और संतान बाले होते हैं। सार के कारण इनका शरीर संहत, हद्द, स्थिर होता है। सान्द्रता के कारण से पुष्ट, सम्पूर्ण अंगो बाले; मन्द्र होने से चेष्टा, आहार और विहार में धीमे; स्तीमित्य ( आकस्य ) होने से देर में बाणी, मन शरीर के कार्य करने बाले एवं खोम तथा मानस विकार बाले, गुफ् होने के कारण हाथी के समान मन्द्रमस्त चाल बाले, श्रीतता के कारण थोड़ी, मूख, प्यास, संताप तथा पत्नीने के दोष बाले, पिच्छिल होने से इनके मांसादि तथा सन्य-बन्धन अच्छी प्रकार से संयुक्त होते हैं। निर्मल होने से प्रस्त्रमुख, प्रस्त्र और स्तिग्ध वर्ण तथा स्वर बाले होते हैं। इन गुणों के कारण कफ्पलूल, प्रस्त्र और स्तिग्ध वर्ण तथा स्वर बाले होते हैं। इन गुणों के कारण कफ्पलूल के मनुष्य बलवान, धनवान, विद्यावान, ओजस्वी, शान्त और दीर्घायु होते हैं क्षा । ६८ ॥

पित्तमुष्णं तीक्षणं द्रवं विस्तमम्ब्यं कटुकं च तस्यौष्णयात्पित्तला भवन्ति उष्णासहाः, उष्णमुखाः, सुकुमाराबदातगात्राः, प्रभूत-पिष्कृत्यङ्गविलकपिडकाः, ज्ञुन्पिपासावन्तः, क्षिपवलीपिलत्वािल-त्यदोषाः, प्रायो सृद्धल्पकपिलस्मश्रुलोमकेशाः, तैक्ष्ण्यात्तीक्षणपरा-क्रमाः, तीक्ष्णाप्रयः, प्रभूताशनपानाः, वलेशासहिष्णवो, दन्दश्काः, द्ववत्वािष्ळिथिलसुदुसन्धिवन्धमांसाः, प्रभृतसुद्धनेदसूत्रपुरीषाक्षः,

विस्नत्वास्त्रभूतपृतिकक्षास्यशिरःशरीरगन्याः; कट्वम्ब्स्वादलयशुक्र-व्यवायापत्याः; त एवंगुणयोगास्यित्ताला मध्यवला मध्यायुषी मध्यज्ञान-विज्ञानवित्तोपकरणवन्तस्य भवन्ति ॥ ६६॥

पिच-उच्ण, तीक्ष्ण, द्रव, विस्र (सड़ी गन्य बाह्रा ), अम्ब-कटु रस

क्षदेखिये मुश्रुत शारीरस्थान ४थं अध्याय में इनके लक्षण

होता है। पित्र के उष्ण होने से पित-प्रकृति के मनुष्य उष्णमा को न सहने वाले, श्रुष्क, कटोर, पीले धरीर बाले, बहुत पित्रु (फुंनियों), व्यंग (मुल व्यंग) और तिलपिक्त बाले, अधिक मूल और प्यास वाले होते हैं, इनके बाल धीह ही पक काते, गिर जाते हैं, तथा मुंह पर झुरियां आजाती हैं। ये प्रायः कोमल, योही एवं धूसर वर्ण दाड़ी-मूंळ वाले, अलम कोम तथा अलमकेश बाले होते हैं। तीक्षण गुण के कारण-तीक्षण पराक्रम वाले, तीक्षण अग्नि बाले, बहुत खाने पीने वाले, क्रिय को न सहन करने वाले, दन्दय्क अर्थात् वार-वार खाने वाले होते हैं। इन होने से—शिथिल एवं मृतु सन्धवन्य तथः मोस वाले होते हैं। इनको स्वेद-मूत्र और मल बहुत अधिक मात्रा में छाता है। पित्र के अति दुर्गन्थमुक्त होने से इनके बाल, मुख, शिर और धरीर से बहुत दुर्गन्य आती है। कद्र अल्प होने से थोड़े युक्त, मेयुन और न्यून संतान वाले होते हैं। इन गुणों के कारण पित्र प्रकृति का मनुष्य मध्यम वल, मध्यम आयु, मध्यम जात विज्ञान, मध्यम विद्या और सध्यम उपकरणों बाले होते हैं। शहर।

बातस्त रूक्ष-छपु-चळ-बहुशीम-शीत-परुष-विशादः। तस्य रीक्ष्याद्वातळा रूक्क्षापचिवाल्यस्रीराः, प्रतत-रूक्ष-क्षाम-भिन्न-मन्द-सक्त-जर्जर-स्वराः, जागरूकाश्च भवन्ति । छपुत्वाच छपु-चपळ-गति-चेष्टाहार-ज्यवहाराः चळत्वाद्नवस्थत-सन्ध्यस्य-भूहन्वोष्ठ-जिह्वा-शिरः-स्कन्ध-पाणि -पादाः चहुत्वाद् बहुमळाप-कण्डरा-सिरा-विवानाः । शीव्यवाच्छोप्रसमारम-क्षोभविकाराः, शीघोत्रशासरागविरागाः, श्रुतप्रहिणोऽल्पस्यत्यश्च । स्रैत्याच्छीतासहिष्णवः, प्रतवशीतकोद्वेपकस्तम्भाः । पाठ्यात्यस्य-विश्व-स्म्य-स्म्य-देम-नल्व-वश्व-पाणि-पादाङ्गाः । वैश्वदात्स्पुटिताङ्गावयवाः, स्वतसंधिश्च-रगामिनश्च भवन्ति । त एवंगुणयोगाद्वातळाः प्रायेणाल्य-चळाश्चालपायुषश्चाल्पाप्रयाश्चाल्पसावनाश्च भवन्ति ॥ १०० ॥

वायु—रूख, खघु, चल, प्रमाणादि मेद से अनेक प्रकार की, शीप्त कारो, शीत, परुष, विश्वद (अपन्छिल ) होती है। वायु के रूख होने से वात प्रकृति के मनुष्य भी रूख, कृष, एवं छोटे शरीर वाले, निरन्तर रूख, श्लीण, कटे वांख के समान जर्जर, अवंहत स्वर वाले, जागरणशीक (थोड़ी नींद वाले) होते हैं। अष्ठ होने से-शीप्रकारी, अस्थिर गति, चेहा, आहार, व्यवहार वाले होते हैं। वात के चल होने से उनके भी सन्य आँख, भौं, हनु, जवाड़ा, ओठ, जीम, कंषा, हाय-पाँव अस्थिर होते हैं। बहुत प्रकार का होने से, बहुत बोकने वाले, बहुत प्रवार का होने से, बहुत बोकने वाले, बहुत प्रवार का होने से, वहुत बोकने वाले,

[870 **∈** 

क्षोभ और मन के विकार वाले, जल्दी ही डरने वाले, स्नेह और द्वेष करने वाहे. सनते ही ग्रहण करने वाहे, परन्तु स्मृति ( याददास्त ) के कथे होते हैं। शीतल होने से शीत को न सहन करने वाले, निरन्तर शीत, कम्प और उद्वेग तथा स्तम्भवृत्ति (जड़) बने रहते हैं। कठोरता से-कठिन केश, इमध्र, होम, नख, दाँत, मुख, हाथ, पांच वाले होते हैं। बायु के विश्वद होने से उनके हाथ-पाँच पटते हैं. सन्ध बन्धनों में से निरन्तर शब्द निकला करता है. सिवयाँ चलती रहती हैं, चैन से नहीं बैठते, कुछ न कुछ करते ही रहते हैं। इन गणों के कारण वात प्रकृति के मनुष्य प्रायः अल्प बल, शल्प आयु, अल्पसंतान, अल्प साधन और अल्प धन वाले होते हैं ॥ १०० ॥

संसगीत्सं सष्टब्रह्मणाः । सर्वगुणसमुदितास्त समधातवः । इत्येवं प्रकृतितः परीक्षेत् ॥ १०१ ॥

दोषों के मिश्रित होने से रक्षण भी मिले जुले होते हैं। सब गुणों के मिलने मे समधातप्रकृति के होते हैं। इस प्रकार प्रकृति से परीक्षा करनी चाहिये।१०१।

विकृतितश्चेति-विकृतिरुच्यते विकारः। तत्र विकारं हेतु-दोष-दृह्य-प्रकृति-देश-काल-बल-विशेषैलिङ्गतश्च परीक्षेत, न हान्तरेण हैत्वा-दीनां बळिवशेषं व्याधिवलिवशेषोपलिब्धः । यस्य हि व्याघेदीष-दृष्य-प्रकृति-देश-काल-बल-साम्यं भवति, महच्च हेतुलिङ्गबलं स ज्याधिर्बल-वान भवति । तद्विपर्ययाच्चाल्पवलः, मध्यबलस्तु दोषादीनामन्यतम-सामान्याद्वेत्छङ्गमध्यबल्यवाच्चोपलभ्यते ॥ १०२ ॥

विकति से परीक्षा करनी चाहिये। विकृति का अर्थ विकार है। धातुओं की विषयता का नाम 'विकार' है। इसकी हेतु, दूष्य, (रक्त आदि), दोष ( बात आदि ), प्रकृति (बात-प्रकृति आदि ), देश, काळ के बल तथा पूर्वरूप से परीक्षा करनी चाहिये। हेतु आदि के बल विशेष को जाने विना रोग के विशेष बल का ज्ञान नहीं होता । जिस रोग में दोष, दूष्य, प्रकृति, देश, काल, समान हों तथा हेतु और पूर्वरूप के रुखण भी बलवान् हों, उस रोग को बलवान् समझना चाहिये । इस लिये यह असाध्य है । इनसे विपरीत हो तो निर्वेल सम-झना चाहिये। जिस रोग में दोष-दृष्य आदि में से कोई एक असमान हो. तथा हेतु और पूर्वरूप के लक्षण भी मध्यम बल हो तो उस रोग को मध्यम बल समझना चाहिये ।।१०२॥

बलमानविशेषज्ञानार्थमप-सारतञ्चेति—साराण्यष्टौ पुरुषाणां विश्यन्ते । तद्यश्या--त्वप्रक्त-मास मेदोस्थि-मज्ज-शुक्र-सत्वानि । ११०३॥ सार द्वारा परीक्षा करनी चाहिये—बढ परिमाण को विशेष रूस से जानने के क्षिये पुरुषों में भाठ प्रकार के सारों का उपदेश किया है, जैसे—त्वग्, रक्त, मांस, मेद, अस्प, मजा, श्रुक्त और सस्व ॥१०३॥

तत्र स्निग्ध-श्रक्ष्ण-सृदु-प्रसन्न-सृक्ष्माल्प-गम्भीर-सुकुमार-स्रोमा सप्त-भेव च त्वक् त्वक्साराणाम्।सा सारता सुख-सोभाग्येश्वयोपभोग-बुद्धि-विद्यारोग्य-प्रकृषेणान्यायुक्षानित्वरमाचष्टे॥ १०४॥

इनमॅ—स्वर् सार वाले पुरुष की स्वचा स्निग्य, निकनी, मृतु, प्रश्न, सूक्ष्म, अल्प, गम्मीर, कोमल लोमवाली और प्रभा (कान्ति ) से युक्त होती है। इस प्रकार की सारता, सुल, सौमाग्य, ऐंडवर्ष उपभेषा, सुद्यि, विद्या, आरोग्य, प्रदर्ष और दोष आसुष्य को बतलाती है। १०४।

कर्णाक्षि-सुख-जिह्ना-नासोष्ठ-पाणि-पादतल-नख-ललाट-मेहनं स्टिग्य-रक्तं श्रीमत् श्राजिष्णु रक्तसाराणाम्। सा सारता सुन्धस्त्रश्रतां मेघां मनस्वि-स्वं सोकुमार्यमनतिबलमक्ते शसहिष्णुत्व मुष्णासहिष्णुत्वं चाऽऽचष्टे १०५

रक्तसार बाळे पुक्षों के कान, आंख, सुल, जिहा, नाक, आंध, हाथ, पांव के तळ्वे, नल, मस्तक, लिंग स्निग्ध और रक्त वर्ण के, शोमा आंद दीति से युक्त होते हैं। इस प्रकार की रक्त-सारता, व्यक्ति के सुख, विदुस स्वित्तिता, सुकुमारता, मध्यम बल, क्लेश न सहन करने का स्वमाव और गर्मी न सह सकने की प्रकृति को बतलातों है।।१०५।।

शङ्ख-छडाट-कृकाटिकाक्षि-गण्ड-हतु-प्रीवा-स्कन्धोद्दर-कञ्च-वञ्चाः-पाणि-पादसंघयः गुरुस्थिरमासोपचिता मांससाराणाम्। सा सारता श्वमां पृति-मछोल्यं वित्तं विद्यां सुखमार्जवमारोग्यं बलमायुक्ष दीर्घमाच्छे ॥१०६॥

मांच-चार वाले पुरुषों में शंव (कनवटी), मस्तक, कुकाटिका (घाटः, गलघेंटी), आंख, गण्डस्थल, टोड़ी, भीवा, सकन्य, पेट, कोख, छाती, पांच, हाथ तथा सन्धियां-स्थिर, गुढ़ और मांस से भरी होती हैं। यह मांच-चारवा समा, पृति, निर्लोभता, बिच, विद्या, सुख, सरखता, आरोग्य, बल और दीर्फ-आयु को बतलाती है।।१०६।।

वर्ण-स्वर-नेत्र-केश-लोम-नख-दन्तीष्ट-मूत्र-पुरीपेषु विशेषतः स्नेहो मेदःसाराणाम् ।सासारता वित्तेश्वर्यसुखोपमोगप्रदानान्यार्जवं सुकुमारी-पचारता चाऽऽचष्टे ॥ १०० ॥

मेद:सार बाले पुरुषों में — वर्ण, स्वर, नेत्र, केद्य, लोम, नख, दांत, ओठ, मूत्र, पुरीय और विशेष कर स्नेह (चिकनाई) होता है। यह सारता विस्त, ऐस्वर्य सुसकर उपभोग सरलता और सुकुमारता को बतळाती है। ॥१०॥।

पाष्टिंग-गुरुफ-जान्बरिक-जनु-चिनुक-शिरा-पर्व-स्यूताः स्यूळास्थि-नख-दन्ताश्चास्थिसाराः । ते महोस्साहाः क्रियानन्तः क्रोन्नसहाः सार-स्थिर-शरीरा भवन्त्यायुष्मन्तञ्च ॥ १९८ ॥

अस्यिसार वाले पुरुषों में पढ़ी, टलना, घुटना, कलाई, इंसली, चित्रुक (टोड़ी), धिर, पोरू (पर्व) मोटे होते हैं; नल, दांत और अस्थियां मोटी होती हैं। अस्थिसार वाले मनुष्य बड़े उत्साह वाले, कियाबान, क्लेस सहने बाले, सार के कारण स्थिर शरीर वाले और आयुष्मान होते हैं॥ १९८ ॥

तन्त्रज्ञा बळवन्तः स्तिग्धवर्णस्वराः स्थूळ-दीर्घ-युत्त-संवयश्च मज्ज-साराः । ते दीर्घायुषो बळवन्तः श्रुत-वित्त-विज्ञानापत्य-संमान-मे।जञ्च भवन्ति ॥ १९९ ॥

मजाशारवाळे पुरुत्र छोटे या मुद्ध अंगवाळे बळवान्, स्निग्ध वर्ण और स्वर बाळे, स्थूल, रुम्बी, गोळ शन्धवाळे हाते हैं। ये पुरुत्र दीर्घायु, बळवान्, श्रुत-वान्, विज्ञानवान्, विचवान्, अपत्यवान् और संमानवान्, होते हैं॥ १९९॥

सौम्याः सौम्यप्रेक्षिणश्च क्षीरपूर्णलोचना इव प्रदर्षबहुलाः स्तिग्ध-वृत्त-सार-समसंहत-शिखरि-दशनाः प्रसन्नरिनग्धवर्णस्वरा श्राजिष्णवो महास्फिनश्च शुक्रसाराः। ते स्नीप्रियाःप्रियोपभोगा बलवन्तः सुखैश्वर्या-रोग्य-वित्त-संमानापत्य-भाजश्च सवन्ति॥ ११०॥

शुक्रधार वाले पुरुष सौम्यमूर्ति, सौम्य दृष्टि, देखने से ही तृष्ठ करने वाले, दूध से पूर्ण आंख वाले, अत्यन्त कामोचेजना वाले, स्निग्य वृत्त वाले, सार-वान्, एक समान मिले अंगो और उत्तत दांती वाले, प्रश्वस्तिग्य वर्ण स्वर बाले; दीप्तिमान, वह नितम्ब प्रदेश वाले होते हैं। ये पुरुष क्रियों के प्रिय, उपमोग को चाहने वाले, बलवान्, सुख, ऐस्वर्य, आरोग्यता, धन और संतान बाले होते हैं।। ११०॥

स्मृतिमन्तो भक्तिमन्तः कृतज्ञाः प्राज्ञाः शुचयो महोत्साहा दक्षा घीराः समर्रावकान्तयोधिनस्त्यक्तिषादाः स्वतस्थित गति-गर्मार-बुद्धि-चेष्टाः कल्याणाभिनिवेशिनव्य सरवसाराः । तेषा स्वळक्षणेरेव गुणा ज्याख्याताः ॥ १११ ॥

सस्त ( ओज ) सार बाळे पुरुष—स्मृतिमान्, भिक्तमान्, कृतरा, प्राप्त, श्वीस्त्रभाव, महोत्साही, दक्ष, धीर, छड़ाई में पराक्रम पूर्वक छड़ने वाळे, झोकरहित, सुक्यवस्थित गति वाळे. गम्भीर दुद्धि एवं चेशाशीक, श्वम कार्यों में व्यान क्रगाने वाळे होते हैं। इनके क्खणों से ही इनके गुण कह दिये हैं।। १११ ॥ तत्र सर्वैः सारेक्पेताः पुरुषा भवन्त्यतिवलाः परमगौरवयुक्ताक्षेत्रस्य स्वारम्भेष्वास्मिन जातप्रत्ययाः कल्याणाभिनिवेशिनः स्थिर-समाहितशरीराः सुसमाहितगतयः सानुनाद-स्निग्ध-गम्भीर-महास्वराः सुस्वैश्वयैवित्तोपभोगसंमानभाजो मन्दजरस्रो मन्दविकाराः प्रायस्तु-ल्यगुणविस्तीर्णोपस्याश्चिरजीविनश्च भवन्ति ॥ ११२ ॥

[इनमें सब सारों की विशेषता से बल प्रमाण तीन प्रकार का है।
यथा—उत्तम, मध्यम और अवम।] इनमें को पुरुष उपरोक्त आठों प्रकार के
उत्तम सारों से युक्त होते हैं, वे अति बलवान, अत्यन्त सुल से युक्त, क्लेश सहने बाले, सब कार्यों में समर्थ होने से प्रयत्नवान, शभ कार्यों में मन लगाने बाले, स्थिर और संहत शरीर वाले, सुधीर गतिवाले, प्रतिध्वनि से युक्त स्निम्ब, गम्मीर एव महान स्थर वाले, सुख-ऐस्वर्य, विषा, समान का भोग करने वाले, अल्प जरा वाले, थोड़े रोग वाले, प्रायः अपने ही समान तुल्य गुण वाले, बहुत से चिरंजीवी पुर्श्नोवाले होते हैं।। ११२ ॥

अतो विपरीतास्वसाराः ॥ ११३ ॥

इन उपरोक्त स्थणों से विपरीत स्थणों वाले पुरुष सारहीन होते हैं ॥११३॥ मध्याना मध्येः सारविशेषेशुणविशेषा ज्योख्याता भवन्ति इति साराण्यष्टौ पुरुषाणां बल्प्रमाणविशेषज्ञानार्थान्युपदिष्टानि भवन्ति॥१९४॥

प्रवर और अवर के मध्यस्य सार विशेषों से मध्यमसार के पुरुष होते हैं। इस मध्यम सार से ही इनके गुण समझ लेने चाहियें। इस प्रकार से बल-प्रमाण को विशेष रूप में जानने के लिये इन सारों की व्याख्या कर दी है।।११४॥

कथं तु शरीरमात्रदर्शनादेव भिषङ् मुद्धोदयमुपचितत्वाद् बळवान्, अयमल्पबळः कृशत्वात्, महाबळवानगं महाशरीरत्वात्,अयमल्पशरीर-त्वादल्पबळ इति; दश्यन्ते छल्पशरीराः कृशाश्चैके बळवन्तः, तत्र पिपी-ळिकाभारहरणविस्तिद्धः। अत्रश्च सारतः परीक्षेतेत्युक्तम् ॥११५॥

वैद्य केवळ शरीरमात्र के दर्शन से घोला भी खा जाता है, भरा पूरा शरीर होने से यह बळवान है, यह मनुष्य कुश होने से अल्पबळवाळा है, इसका शरीर बढ़न है, इससे यह मनुष्य वहा मारी बळवान है। यह अल्प शरीर होने से अल्पबळवाळा है इत्यादि। परन्तु देखा जाता है कि अल्प शरीर बाले और पतळे दुवले व्यक्ति भी बळवान होते हैं। जिस प्रकार चिउंटी अपने से तिगुने चौगुने बोख को भी उठा लेती है, उसी प्रकार पतळे व्यक्ति भी सार के कारण बळवान होते हैं और वे अनेक कार्य कर लेते हैं। इस कारण सार से परीक्षा करनी चाहिये यह कहा है।।११५॥

संहननतश्चेति—संहननं संघातः संयोजनमित्येकोऽर्थः । तत्र सम-सुविभकास्थि-सुबद्धसंधि-सुनिविष्ट-मास-गोणितं सुसंहतं ऋरीरमित्युच्यते। तत्र सुसंहत्तरुरीराः पुरुषा बळवन्तो विपर्ययेणाल्पबळाः, प्रवरावर-मध्यत्वात्संहननस्य मध्यवळा भवन्ति ॥ १९६ ॥

संहनन अर्थात् शरीर की बनावट से भी परीक्षा करनी चाहिये। संहनन, संघात और संयोजन ये सब शब्द समानार्थक हैं। जिसकी अश्यियां सम-अनुपात में विभक्त हों, सन्धियां ख्व संघी, मांस और रक्त अच्छी प्रकार से शरीर में भरा हो, उसको भक्षी प्रकार से संहत शरीरवाला कहते हैं। सुसंहत शरीर बाले पुष्प बलवान् होते हैं। इसके विपरीत शरीर वाले पुष्प अलग बल, मध्य शरीर वाले पुष्प मध्यम बल होते हैं। १९६॥

प्रमाणतर्चेति—रारीरप्रमाणं पुनर्यथास्वेनाङ्गुलिप्रमाणेनोपदेस्यते क्सोधिवस्तारायामैर्यथाक्रमम्। तत्र पादी चत्वारि षट् चतुर्दशः चाङ्गुलानि, जंघे त्वष्टादशाङ्गुले षोडशाङ्गुलपरिक्षेपे, जानुनी चतुर-ङ्गुले पोडगाङ्गुलपरिक्षेपे, त्रिंशदङ्गुलपरिक्षेपात्रष्टादशाङ्गुलावृह, षडंगुळदीचौं वृषणावष्टांगुलपरिणाही, शेकः पडंगुळदीचें पञ्चागुळ-परिणाहं, द्वादशांगुलपरिमितो भगः, षोडशांगुलविस्तारा कटी, दशांगुलं बस्तिशिरः, दशांगुळविस्तारं द्वादशांगुळमुदरं, दशांगुळविस्तीणें द्वादशां-गुलायामे पाइवें, द्वादशांगुलविस्तारं स्तनान्तरं, द्वर्यगुलं स्तनपर्यन्तं, चतुर्विशत्यंगुलविज्ञालं द्वादशांगुलोत्सेषम्रः, दुर्गगुलं हृद्यं, अष्टांगुलौ स्कन्धी, षडंगुलावंसी, षोडगांगुली प्रवाह, पञ्चदशांगुली प्रपाणी, हस्तौ दशांगुली, कक्षावर्णगुली, त्रिकं द्वादशांगुलीत्सेघं, अष्टादशांगुली-रसेधं पृष्ठं, चतुरंगु अत्सेवा द्वाविंशत्यंगुळगरिणाहा शिरोधरा, द्वादशां-गुलोत्सेधं चतुर्वशात्यंगुलपरिणाहमाननं, पञ्चांगुलमास्यं, चिबुकोष्ठः कर्णाक्षिमध्यनासिकाछलाटं चत्रंगुलं, षोडशांगुलोत्सेधं द्वात्रिंगदंगुल-परिणाहं शिर:-इति पृथक्त्वेनाङ्गावयवानां मानमुक्तम् । केवळं पुनः शरीरमंगु लिपर्वाणि चतुरशीतिस्तदायामविस्तारसमं समुच्यते। तत्राऽऽ-युवेखमोजःसुखमैश्वर्यः वित्तमिष्टाश्चापरे भावा भवन्त्यायत्ताः प्रमाण-वित जरीरे. विपर्ययस्त्वतो होनेऽधिके वा ॥ ११७॥

प्रमाण द्वारा करोर की परीक्षा करनी चाहिये। करीर का प्रमाण प्रत्येक व्यक्ति को अपनी अंगुलियों से माप कर जानना चाहिये। उत्सेष ( ऊंचाई ), विस्तार ( व्यास, चौडाई ), आयाम सम्बाई ये क्रमानुसार कहेंगे। इनमें-पांब की अंचाई ४, चौड़ाई ६ और लम्बाई चौदह अंगुल हो। टांगें ( घुटने से नीचे टखने तक का भाग ) लग्बाई में अद्वारह अंगुल, घेर में १६ अंगुल, घटने लम्बाई में ४ अंगुल और घेर में १६ अंगल, जांचें घेर में ३० अंगुल, लम्बाई में १८ अंगुल, कृषण ६ अंगुल लम्बे आर गोलाई में आठ अंगुल, शिश्न (लिंग) छ अंगुल लग्बा और गोनाई में पांच अंगुन (सुश्रुत में चार अंगुल ), भग (स्त्रीगृह्यांग ) १२ अंगुल, कटो १६ अंगुल चौड़ो, बस्ति का शिर (मेंद्रको जह से नामि प्रदेश तक पंड्र) १० अंपूर लग्या, नामि से जपर और छाती से नाचे लम्बाई में पेट १२ अंगुल लम्बा और १० अंगुल चौड़ा, पार्श्व (दानों पार्श्व) १० अंगुरु चोड़े आर १२ अगुरु लम्बे, स्तनों के बीच का अन्तर १२ अंगरु चौड़ा, स्तनपान्त दो अंगुरु छाती १२ अंगुरू जंबी, २४ अंगुरु चौड़ा, ( सुश्रुत में १८ अंगुरु चोड़ा छाता कहा है, यह स्त्रो की समझनी चाहिये ), हृद्य दी अंगुरु, स्कन्य म अंगुरु, सुजासीय ( अंस ) ६ अंगुल, प्रवाह ( कंचे से नीचे कोइनो तक का भाग ) १६ अंगुर, प्रशांग (कलाई से कोइनो तक का भाग, प्रकोष्ट ) १५ अंगुरु, हाथ १० अंगुरु, (उसमें भी मध्यम अंपृष्टि ५ अंपृत्र, प्रदेशिनी और अनामिका का अंपृत्र, कनिष्ठा और अंगुष्ठ ३॥ अंगुरु ), दःनों कक्षा ८ अंगुरु, त्रिक १२ अंगुरु **ऊंचा, पीठ ५८ अंगुल ऊंचा, प्रावा ४ अंगुल ऊंचा आर घेरा २४ अंगुल.** मुख ( मस्तक से टोड़ी तक ) १२ अंगुल और २४ अंगुल घेर वाला, खुना मुख ५ अंगुढ, चित्रक, (दादा) कान, अध्य, आंचों के बीच का मध्य भाग. नासिका और लखाट ये प्रत्येक चार अंगुल, शिर १६ अंगुल लम्बा, ऊंचा आर ३२ अंग्रुष्ठ घेर बाला होता है। इस प्रकार से पृथक पृथक अंगे का माप कह दिया है। सम्पूर्ण शरीर पांव से आरम्भ करके थिर तक सारा ८४ अंगड़ होता है (सुश्रुत में एक सी बीस अंगुज लम्बाई कही है। यह परिमाण पांव की अम-अध्य से लेकर हायों को ऊने उठाये हुए पुरुष का समझना चाहिये।)

प्रमाण तीन प्रकार का है, सम, हीन ओर अधिक। इनमें जो शरीर कम्बाई और विस्तार में उपरोक्त कहे हुए प्रमाण के समान हो वह 'समप्रमाण' समझना चाहिये। इस प्रकार के समप्रमाण वाले शरीर में आयु, बल, ओज, सुख, ऐस्वर्य, घन और अन्य शुभ भाव रहते हैं। इस समग्रिमाण से हीन वा अधिक में ये गुण (आयु आदि) नहीं रहते ॥ ११७॥

सात्म्यतश्चेति-सात्म्यं नाम तदात्मातत्येनोपयुज्यमानमुपशेते। तत्र ये घृत-श्चीर-तैळ-मास-रस-सात्म्यासर्व-रस-सात्म्याश्च, ते बलवन्तः

क्रोशसहाधिरजीविनश्च भवन्ति । रुक्षसालयाः पुनरेक-रस-सालयाध ये, ते प्रायेणाल्पबलामाक्त शसहा अल्पायुषोऽल्पसाघनाम् । न्यामिशसा-लयास्त ये. ते मध्यबलाः सारस्यनिमित्ततो भवन्ति ॥ ११८ ॥

सालय से परीक्षा करनी चाहिये । जिसके निरन्तर अभ्यास से सख मिळता है, उसको 'सात्म्य' कहते हैं। इसमें जो पुरुष घी, तैल, दूध, मांस रस का सेवन निरन्तर करते हैं तथा जिनको सब साल्य है, वे बलवान क्लेश सहने वाले और दीर्घाय होते हैं। जिन पुरुषों की रूक्ष पदार्थ सात्म्य हैं और जो एक ही रस का अम्यास करते हैं, वे पुरुष प्रायः करके अल्प-बल, थोड़ा कष्ट उठाने बाले. अल्पाय, अल्पिकिया से गुजारा करने वाके होते हैं। प्रवर और अवर इस मिश्रित साल्य वाले पुरुष मध्य साल्य के कारण मध्यम बल होते हैं। इसलिये मध्य क्रेश सहन करने वाले. मध्यमाय होते हैं ॥ ११८ ॥

सत्त्वतश्चेति-सत्त्वमुच्यते मनः, तच्छरीरस्य तन्त्रकमात्मसंयो-गात। तत त्रिविधं बळभेदेन-प्रवरं मध्यमवरं चेति। अतस्य प्रवर-मध्यावरसंस्थाश्च भवन्ति पुरुषाः। तत्र प्रवरसत्त्वाः स्वल्पाः, ते सारे-षपदिष्टाः स्वल्पशरीरा द्यपि ते निजागन्तनिमित्तास महतीष्वपि पीडा-स्वव्यमा दृश्यन्ते, सत्त्वगुणवैशेष्यात् । मध्यसत्त्वारत्वपरानात्मन्यपनि-धाय संस्तम्भयन्त्यात्मनाऽऽत्मानं परैर्वाऽपि सस्तभ्यन्तेः हीनसन्तास्त नाऽऽत्मना, न च परैः सत्त्वबलं प्रति शक्यन्तं उपस्तम्भयितं, महाशरीरा श्चिष ते स्वल्पानामपि वेदनानामसहा दृश्यन्ते, संनिहित-भय-शोक-लोभ-मोह-माना रोट्ट-भैरव-द्विष्ट-बीभत्स-विकत-संकथास्वपि च पशुपुरुषमां-स्क्रोणितानि चावेस्य बिषाद-वैबर्ण्य-मुच्छोन्माद-भ्रम-प्रपतनानामन्यत-ममाप्तुबन्त्यथवा मरणमिति ॥ ११६ ॥

सत्त्व से परीक्षा करनी चाहिये। सत्त्व का अर्थ मन है। यह मन आतमा के साथ मिलकर इस शरीर को (इन्द्रियों को ) प्रेरित करता है। यह सत्त्व-संज्ञा वाला मन बल के भेद से प्रवर मध्य और अवर यह तीन प्रकार का है। इसिंखेये प्रवर सत्त्व ( खुद्ध ) मध्यम सत्त्व ( राजस ) और अवर सत्त्व (तामस) प्रकृति के मनुष्य होते हैं। इनमें प्रवर सत्त्वों का वर्णन 'शत्त्वसार' ओज के वर्णन में (स्मृतिमान् आदि से) कह दिया है। ये प्रवर सत्त्व वाळे व्यक्ति कोटे शरीर के होने पर भी शारीरिक एवं आगन्तज, बढ़े रोगों में भी(तीव दर्दों में भी ) व्यथारहित दीखते हैं, बड़ी पीड़ा को भी कुछ नहीं मानते । इसका कारण सरवगुण की अधिकता है। ये अपने आत्मा से ही अपने को सम्भाव

कते हैं। सध्यस एस्व पुरुष तीव्र वेदना को अवहा देख कर वेदना में अपने को अपने आप रोकते हैं, अयवा दूवरे पुरुष इनको सम्मालते हैं। हीन सस्य बाले पुरुष स्वयं अपने को सम्माल नहीं सकते और नहीं दूसरे इनको सम्माल सकते हैं। ये हीनसस्य पुरुष बड़े शरीर वाले होकर भी योड़ी सी पीड़ा को भी सहन नहीं कर सकते। ये पुरुष भय, शोक, लोभ, मोह, अपमान, रौड़, भैरब, द्विष्ट, बीभन्स और विकृत कथाओं में, और पशु-मनुष्य के मांस-रक्त आदि को देख कर विचाद, विवर्ण, मुक्की, उन्माद, भ्रम, पतन इनमें से किसी एक के वश्च हो जाते हैं, अथवा सर जाते हैं ॥११६॥

आहारशक्तितश्चेति—आहारशक्तिरश्यवहरणशक्त्या जरणशक्त्या च परीक्ष्या, बलायुषी झाहारायरी ॥ १२० ॥

आहार शक्ति से परीखा करनी चाहिये—आहार शक्ति की परीखा मोजन करने और उसको पचा लेने की शक्ति से करनी चाहिये। क्योंकि बल और आस आहर के ही अधीन हैं ॥१२०॥

व्यायामशक्तित्रञ्जेति—व्यायामशक्तिःपि कर्मशक्तया परीक्ष्या कर्मशक्त्या श्रुतमीयते बद्धत्रैविष्यम् ॥ १२१ ॥

व्यायाम शक्ति से परीक्षा करनी चाहिये—व्यायाम शक्ति की परीक्षा शरीर में परिभ्रम उत्पन्न करने वाठें कर्म से करनी चाहिये। कर्म शक्ति से तीनों प्रकार का प्रवर, मध्यम और अवर बळ जाना जाता है ॥१२१॥

वयस्तभ्रोति, कान्ध्रमाणविशेषापेक्षिणी हि शरीरावस्था वयोऽभि-घीषते । वद्वयो यथास्थूळभेदेन त्रिविधं—वाळं मध्यं जीर्णमिति । तत्र बाळमपरिपक्षधातुमजातव्यञ्जनं सुकुमारमक्छेशसहमसंपूर्णवळं श्रेष्म-धातुप्रायमाषोडशवर्षं, विवर्धमानधातुगुणं पुनः प्रायेणानवस्थितसत्त्व-मात्रिंशहूर्षं मुपिदछं,मध्यं पुनः समत्वागत-बळ-वीर्थ-पौरुष-पराक्रम-प्रहण-धारण-स्मरण-वचन-विज्ञान-सर्वधातु-गुणं बळ-स्थितमवस्थितसत्त्वम-विश्वानं मात्र-पातु-गुणं पित्त-धातु-प्रायमाषष्टिवर्षमुपिद्वच्टं अतः परं परि-हीयमानधात्विन्द्रय-बळ-वीर्थ-पौरुष-पराक्रम महण-घारणस्मरण-वचन-विश्वानं अश्यमानधातुगुणं वातधातुप्रायं क्रमेण जीर्णमुच्यते आव-पंशतं, वर्षशतं स्वत्वायुषः प्रमाणमस्मिन्काळे । सन्ति पुनरिमको-नवर्षशतजीविनो मनुष्याः। तेषां विकृतिवर्जैः प्रकृत्यादिबळविशेषे-रायुषो छक्षणतश्च प्रमाणमुप्टश्च वयसिक्कत्वं विभजेत्।। १२२।।

आयु से परीक्षा करनी चाहिये-विशेष काळपरिमाण की अपेक्षा से शरीर

की अवस्था का नाम 'वय' कहा जाता है। यह वय अवस्था मेद से तांन प्रकार का है। (१) बाळ, (२) मध्य ओर (३) जांण, इनमें वाळ वय तोस वर्ष तक है। इसमें भी १६ वर्ष तक रस, रक्त आदि धाद्य अरिएक रहते हैं, दाई-मूंछ आदि रुखण स्पष्ट नहीं होते, घरीर सुकुमार, क्रेश न सहने वाळा, अस्पूर्ण वळ वाळा होता है। इस अवस्था में कर्फ धाद्य अविक होता है। प्रायः करके मन अस्थिर, धाद्य लगातार बद रहे होते हैं। मध्यम वय—तीस से ऊगर और ६० से नीचे तक की आयु है। वल, वीर्य, विक्रम, पीच्य, पराक्रम, अर्थ का प्रहण, शब्द आदि का धारण, स्मरण, बचन, विज्ञान, तथा सब धाद्यओं के गुण, समान अवस्था में पहुंचे होते हैं। इस समय वह स्थिर रहता है मन निश्चल हो जाता है, धाद्यओं के गुण नष्ट नहीं होते, पित्त प्रवान रहता है। जीण वय—६० वर्ष से जजर आर १०० वर्ष के बीच के समय की जीण वय कहते हैं। इस समय की जीण वय कहते हैं। इस समय में धातु, इन्द्रिय, बळ, वीर्य, पीक्य, पराक्रम, प्रहण, धारण, स्मरण, वचन, विज्ञान एवं धातुओं के गुण क्रमशः खोण होरहे होते हैं। घरीर में वायु की प्रधानता रहतो है। इसिलये इस अवस्था को जीण अवस्था कहते हैं।

इस काल में सी वर्ष से अधिक या कम जोने वाले पुरुष मी हैं। इन पुरुषों में विकृति को छोड़ कर अन्य प्रकृति आदि बल विशेष से तथा इन्द्रिय स्थान में और शरीर स्थान में कहे हुए छक्षणों से आयु का प्रमाण जान कर आयु के तीन विभागक करने चाहियें ॥१२२॥

एवं प्रकृत्यादीनां विकृतिवर्ज्यांनां भावानां प्रवरमध्यावरविभागेन वळविशेषं विभजेत । विकृतिवळत्रेविध्येन तु दोषवळं त्रिविबमतु-मीयते । ततो भवश्यस्य तीक्ष्णमृदुनध्यविभागेन त्रित्वं त्रिभश्य यथा-दोषं भेषश्यमवचारयेदिति ॥ १२३ ॥

इस प्रकार से विकृति को छोड़ कर प्रकृति से आरम्म करके वय के अन्त तक कहे हुए गुणों से प्रवर, अनर और मध्य विभाग करके इसके अनुसार रोग के बल का प्रवर, अवर और मध्य विभाग करना चाहिये। विकृति बल के भी तीन विभाग करके उनसे दोशों के तीन प्रकार के बलों का अनुमान किया

क्ष प्रभुत ने आयु का विभाग दोषों के संचय काल की दृष्टि से किया है। चरक में घातुओं की वृद्धि, सम्य और खय की दृष्टि से किया है, यह प्यान रखना चाहिये।

काता है। इसके अनन्तर औषघकामी तीक्षण, मृदुऔर मध्य रूप से विभाग करके दोष एवं बढ़ के औषघका प्रवर, मध्य और अवर रूप से प्रयोग करे॥ १२३॥

आयुषः प्रमाणज्ञानहेतोः पुनरिन्द्रियेषु जातिसूत्रीये च लक्षणान्यु-परेक्ष्यन्ते ॥ १२४॥

आयु के प्रमाण को जानने के स्टिये रुक्षण इन्द्रियस्थान में तथा शारीर स्थान के जातिसूत्रीय अध्याय में कहेंगे॥ १२४॥

कालः पुनः संबन्सरञ्चाऽऽनुरावस्था च । तत्र संबन्सरो द्विधा त्रिधा विद्या द्वाराधा भूयञ्चाष्यतः प्रविभव्यते तत्तत्कार्यमभिसमीक्ष्य । तं तु खलू तावत्वोदा प्रविभव्य कार्यमुपदेक्ष्यते —हेमन्तो प्रीष्मो वर्षाञ्चेति होतिष्णवर्षरक्षणास्त्रय ऋतको भवन्ति । तेपामन्तरेष्ट्यितरे साधारण- स्वक्षणास्त्रय ऋतको भवन्ति । तेपामन्तरेष्ट्यितरे साधारण- स्वक्षणास्त्रय ऋतकः प्रावृद्धराद्भसन्ता इति । प्रावृद्धितं प्रथमः प्रवृद्धेः कालः, तस्यानुबन्धो हि वर्षाः । एवमेते संशोधननधिकृत्य पड् विभ- व्यन्ते ऋतवः ॥ १२४ ॥

काल—संवत्सर और रोगी की अवस्था का नाम 'काल है। इन में संवत्सर अयन भेद से दो प्रकार का; शीत, उष्ण, वर्षा भेद से तीन प्रकार का, ऋतु विभाग से छः प्रकार का, मास भेद से वोवति प्रकार का, पक्ष भेद से चौवीस प्रकार का, और दिन, प्रइरादि के भेद से अने क प्रकार का है। कार्य की दृष्टि से इसका विभाग किया जाता है। यहां पर वर्ष का ऋतु विभाग से छः प्रकार का विभाग करके इसके कार्य को कहेंगे। हैमन्त, प्रीष्म और वर्षा रूप से शीत, उष्ण और वरसात के लक्षणों वाली सुख्याः तीन ऋतुओं के बीच में भी दृष्टी साधारण लक्षणों वाली तीन ऋतुएं होती हैं। यथा—प्राष्ट्र, शरद् और वसन्त अर्थात् प्रवृष्टि इसका प्रथम प्रारम्भ काल होना 'प्राष्ट्र, है। इसका पिछला भाग वर्षा-ऋतु। इस प्रकार से संशोधनाधिकार में हेमन्त, वसन्त, प्रीष्म, प्राष्ट्र वर्षा और शरद् ये ऋतुएँ कह दी हैं॥ १२५॥।

तत्र साधारणळक्षणेष्ट्रतुषु वमनादीनां प्रवृत्तिविधीयते, निवृत्ति-रितरेषु । साधारणळक्षणा हि मन्दशीतोष्णवर्षत्वात् सुखतमाश्च भव-न्त्यविकल्पकाश्च शरीरोषधानां, इतरे पुनरत्यर्थशीतोष्णवर्षत्वाद् दुःखतमाश्च भवन्ति विकल्पकाश्च शरीरोषधानाम् ॥ १२६ ॥

इनमें साधारण लक्षणों वाले समय में जब न बहुत श्रोत और न बहुत गरमी हो, जैसे प्राष्ट्र, शरद और वसन्त ऋतु में बमन आदि कार्यों के करने का विधान है। अन्य तीन, अधिक धीत, अधिक उष्ण, अधिक हृष्टि, हेमन्त, ग्रीष्म और वर्षा इन मृतुओं में वमनादि कार्य नहीं किये जाते। क्योंकि वाधारण कक्षणों वाली अपूतुएं मन्द शीत, मन्द उष्ण और मन्द वर्षा वाली होते हैं। धरीर के लिये अति मुखकारक एवं ओपधियों का नाश न करने वाली होती हैं। इसिंखये उनमें वमन आदि कार्य किये जाते हैं। अन्य तीन (हेमन्त, ग्रीष्म और वर्षा) ऋतुएँ अति शीत, अति गरमी और अति वर्षा वाली होने से शरीर के लिये दुःखदायक और अधिधियों का नाश करने वाली होती हैं। इसिंखये इन ऋतुओं में वमन आदि उपाय नहीं किये जाते॥१२६॥

वत्र हेमन्ते इतिमात्रशीतोपहतत्वाच्छरीरममुखोपपन्नं भवत्वित् शीतवाताध्मातमितदारुणीभूतमाबद्धदेषं च, भेषजं पुनः संशोधनार्थ-मुष्णस्वमावं शीतोपहतत्वान्मन्दवीर्यत्वमापद्यते, तस्मात्तयोः संयोगे संशोधनमयोगायोपपद्यते, शरीरमपि च वातोपद्ववाय ।

इनमें से हैमन्त ऋतु में अधिक शीत होने के कारण धारीर को सुख नहीं मिकता। अति शीत और अति वायु से शरीर विद्धुन्य, अति कठोर और बहुत भारी दोष युक्त एवं अतिस्तन्य दोष वाळा हो जाता है। उष्ण स्वभाव वाळो संशोधनकारी औषध भी शीत के अधिक होने से हीनवीर्य रहती है। इसळिये इस अवस्था में शरीर और औषध का संयोग अथोग अर्थात् अनुचित रहता है। शरीर में भी प्रायः वायु के उपद्रव होने ळगते हैं।

प्रीक्षे पुनर्शृज्ञोष्णोपहतत्वाच्छरीरमसुखोपपन्नं भवत्युष्णवातातपा-क्ष्मातमतिशिथिछमत्यन्तप्रविद्योनदोषं, भेषजं पुनः संशोधनार्थसुष्णस्व-भावसुष्णानुगमनाचीक्ष्णतरत्वमापद्यते, तस्माचयोः संयोगे संशोधन-मतियोगायोपपद्यते, शरीरमपि पिपासोपद्रवाय ।

ग्रीष्म श्रृद्ध में गरमी के अधिक होने से शरीर को सुख नहीं मिळता। इसिंक्ये उष्ण बायु और उष्ण धूप से शरीर फूंड जाता अति शियिख तथा गरमी के कारण दोप बहुत अधिक छिपे ( शुळे ) रहते हैं। संशोधन के लिये को औषघ दी जाती है, उसका स्वभाव उष्ण होता है। यह उष्ण स्वभाव की औषघ द्यं की किरणों के योग से अति उष्ण होकर अति तीषण हो जाती है। इसिंक्ये इस अवस्था में शरीर और औषघ का संयोग 'अतियोग' हो जाता है। शरीर में मी प्यास के उपद्रव होने करते हैं।

वर्षासु तु मेघजालावतते गृहार्कचन्द्रतारे धाराकुछे वियति भूमौ पङ्क-जळ-पटळ-संवृतायामत्यर्थोपिक्छमशरीरेषु भूतेषु विहतस्वभावेषु च केवळेटबौषषमामेषु तोयतोयदानुगतमारुतसंसर्गाद् गुरुप्रवृत्तीनि षम-नादीनि भवन्ति, गुरुसमुत्यानानि च शरीराणि। तस्माद्वमनादीनां निवृत्तिविधीयते वर्षामागान्तेष्टृनृषु न चेदात्ययिकं कर्म, आत्ययिके पुनः कर्मणि कायमृतुं विकल्प्य क्रित्रमगुणोपघानेन यथतुगुणविपरीतेन भेषक्यं संयोग-संस्कार-प्रमाण-विकल्पेनोपगर्य प्रमाणवीयसमं कृत्वा ततः प्रयोजयेदुत्तमेन यत्नेनाविद्दाः॥ १२७॥

वर्षा ऋतु में आकाश बादकों से भरा रहता है, स्यं, चन्द्र मा और तारे छिपे रहते हैं। इस समय आकाश से पानी बरसता है, स्यंम कीचड़से भरी होती है। प्राणियों का श्रारी अस्यन्त क्लिज (आर्द्र) होता है। इसिंख स्वामाविक गुण घट जाता है। सम्यूर्ण ओषियों में जल, बादक और इनसे मिली वायु का संस्थे होने से रस, बीर्य आदि का नाश हो जाता है। इसिंख वमन आदि गुड़ कार्यों को ये आषिथियों नहीं कर सकती। इस ऋतु में जो रोग शरीर में होते हैं, उनका निदान महान् होता है। इसिंख वे सेमन्त, भीष्म और वर्षा में वमन आदि कार्यों का निषेष किया जाता है।

यदि वमन आदि कार्य करना आवश्यक (अनिवार्य) हो हो तो हेमन्त आदि ऋतुओं में भी ऋतु के विपरीत कृत्रिम ऋतु (हेमन्त में गर्भग्रह आदि, भ्रीष्म में घाराग्रह आदि) बनाकर, मेवज को संयोग संस्कार के अनुसार तीक्ष्ण या मृदु वीर्य करके पूर्ण सावधानों के साथ प्रयोग करे जिससे हेमन्त में अयोग और भीष्म में अतियोग न हो ॥ ११९७ ॥

आतुरावस्थास्विप तु कार्यो कार्ये प्रति कालाकालसंझा । तद्यथा-अस्यामबस्थायामस्य भेषजस्याकालः कालः पुनर-यस्येति एतद्पि हि भवत्यवस्थाविशेषेण, तस्मादातुरावस्थास्विप हि कालाकालसंझा । तस्य परीक्षा गुहुर्गुहुरातुरस्य सर्वावस्थाविशेषावेक्षणं यथाबद्धेषजप्रयोगार्थं, नक्कतिपत्तिकालमप्राप्तकालं वा भेषजमुपयुज्यमानं यौगिकं भवति । कालो हि भेषज्यप्रयागपर्योक्षमभिनिवर्तयति ॥ १२= ॥

रोगी की अवस्था में भी कार्य एवं अकार्य को देखकर काल और अकार कहा जाता है। जैसे--इस अवस्था में इस औषष का काल नहीं है और इस अप्य खोषष का समय है। (यया-स्वर के छः दिन वीतने पर औषष देनी चाहिये यह औषष का काल है)। यह औषष देने का समय नहीं है (जैसे नव उपर में कथाय का देना अकाल है।) यह भी अवस्था मेंद से ऐसा होता है। इसकी परीक्षा

रोगी की सब अवस्थाओं को बार-बार देखकर उचित रीति से औषध देने के किये करनी चाहिये। क्योंकि समय के बीतने पर अथवा समय से पूर्व दी हुई औषघ पकदायक महीं होती। उचित काळ ही औषघ प्रयोग को सफळ करता है।। १२ = ॥

प्रवृत्तिस्तु प्रतिकर्मस्रमारम्भः । तस्य स्क्षणं-भिषगातुरौषधपरिचा-रकाणां क्रियासमायोगः ॥ १२९ ॥

प्रवृत्ति—चिकित्सा कर्म का प्रारम्भ 'प्रवृत्ति' है। भिषम्, औषध रोगी और परिचारक इन चारों का मिलकर क्रिया आरम्भ करना इसका टक्षण है ॥१२९॥

खपायः पुनिभिषगादीनां सौष्ठवमिभिविधानं च सम्यक् । तस्य लक्षणं—भिषगादीनां यथोक्तगुण-संपद्देश-काल-प्रमाण-सात्म्य-क्रियादि-भिक्ष सिद्धिकारणैः सम्यगुपपादितस्यौषधस्यावचारणमिति ॥ १३० ॥

एवमेते दश परीक्ष्यविशेषाः पृथकपृथक परीक्षितज्या भवन्ति॥

उपाय—भिषम, औषष, रांगी और परिचारक इन चारों का यथोक उत्तम गुण वाला होना एवं देश काल की अपेक्षा से इनका एकत्र होना है। खुड्डाक-चतुष्पाद अध्याय में कहे अपने-अपने गुणों से युक्त होकर, देश, काल, प्रमाण, सारम और किया आदि सफलता देने वाले कारणों से विचार कर मली प्रकार दी हुई औषध का प्रयोग ही उसाय का लक्षण है।

इस विधि से कारण आदि दस परीक्ष्य विषयों की पृथक् पृथक् परीक्षा करनी चाहिये॥ १३०॥

परीक्षायास्तु खलु प्रयोजनं प्रतिपत्तिज्ञानं । प्रतिपत्तिनीम-यो विकारो यथा प्रतिपत्तव्यस्तस्य तथाऽनुष्टानज्ञानम् ॥ १३१ ॥

परीक्षा का प्रयोजन—परीक्षा का प्रयोजन 'प्रतिपत्ति' है अर्थात् जो विकार जिस प्रकार से जानना चाहिये और जिस उपाय से चिकित्सा करना चाहिये, उस रोग को वैसी चिकित्सा का ज्ञान करना 'प्रतिपत्ति' है॥ १३१॥

यत्र तु खलु बमनादीनां प्रवृत्तिर्यत्र च निवृत्तिस्तद् न्यासतः सिद्धि-ष्तरकालमुपदेक्ष्यते सर्वम् । प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणसंयोगे तु खलु गुरु-लाघवं संप्रधार्ये सम्यगध्यवस्येदन्यतरनिष्ठायाम् । सन्ति हि न्याधयः शास्त्रेषस्मर्गापवादैरुपक्रमं प्रति निर्दिष्ठाः । तस्माद् गुरुलाघवं संप्रधार्ये सम्यगध्यवस्येदित्युक्तम् ॥ १३२ ॥

जिन रोगियों को वमन देना चाहिये और जिनको वमन आदि नहीं देना चाहिये, इन सबको पृथक् पृथक् आगे सिद्धिस्थान में कहेंगे। यदि एक ही पुरुष में बमन आदि कार्यों की महत्ति (देने) और निवृत्ति (न देने) दोनों कार्यों के स्थण हों तब रोगों में गुरुता और लघुता मुळी प्रकार देख कर एक कार्य का निश्चय करना चाहिये, प्रवृत्ति और निवृत्ति के स्थणों में से जिसके स्थण गुरु हों वह कार्य बरना चाहिये। दूनरे स्थु-स्थणों वाले कार्य को छोड़ देना चाहिये। क्योंकि शास्त्रों में ऐसे भी रोग हैं, जिनकी चिकित्सा विधि और निवृत्त स्थार के छोड़े हैं। शास्त्र में उपक्रम की पृष्टृत्ति और निवृत्ति दोनों ही कही है। इनमें से एक कार्य का निश्चय गुरु, स्यु देखकर करना चाहिये।।१३२।।

यानि तु खलु वमनादिषु भेपज-द्रव्याण्युपयेशं गच्छिन्त तान्ययुव्याख्यास्यन्ते । तद्यथा-फल-जीम्नकेद्वाइ - धामार्शय-छटज-छतवेवनफलानि, फल-जीम्नकेद्वाइ-धानार्शय-पुर्वाणि, आराव्यवृक्षकमदन-स्वादु-कण्टक-पाठा-पाटलः-राङ्ग्रिप्यान-समपण-नक्त-माल-विचुसद्द-पटोल-सुप्रवा - गुद्धची-चित्रक-सोमवक्क ह्यंपि-शिक्ष-मृत्य-विध्येश्व,
सञ्चक-मधूक-कोविदार-कर्नुदार-नीप-मिनुल-किश्वी-आणुष्ठश-सदापुष्पीप्रथ्यपुष्पी-कथायेश्व, एला-हरेण-प्रयंगु-पृथ्वीका-छह-ग्रुक-तगर-नलदह्येविर-तालीश्व-गोपी-कथायेश्व, इक्षकाण्डेहिव छ्वालिका-द्य-पीट-गलकाछन्न-कथायेश्व, मुमना-सौमनस्यायनी-हरिद्रा-दारहरिद्रा-पृश्वीर-पुननंवामहासहा-छद्रसहा-कथायेश्व, शाल्मिल-शाल्मिलक-भद्रवर्ण्यलप्रयेवीदिः
कोहालक-धन्वन-राजादनोपचित्रा-गोपी-श्वशाटका-कपायेश्व, पिप्पलीविप्तलीमूल-चन्नर-चित्रक-श्वक्तय-सर्वप-प्राणित-क्षीर-खार-ज्वणोदकेश्व
यथालाभं यथेष्टं वाऽप्युप्संस्कृत्य वर्तिक्रियाचूर्णावलेह-सनेह कथाय-मासरस-यवाग्-यूप-काम्बल्क-क्षीरोपषेयान्मोदकानन्याश्च योगान् विदिधाननुविधाय यथाह<sup>®</sup> वमनाहीय द्वाद्विधिवद्वमनीमित कल्पसंत्रहो
वमनदृब्याणाम् । कल्पस्त्वेषां विस्तरेणोत्तरकालसुप्रदेह्यते ।। १३३॥

वमनोपयोगी द्रव्यः—वमन आदि कार्यों में जो औपण द्रव्य काम में आदे हैं उनका वर्णन करते हैं। जैसे-वमन द्रव्य फल (मदन फल ) जीमूल (दुरई) इश्वाकु (कड़वी दुरई), धामार्गव (कोपातकी), कुटज (कुड़ा), कृतवेषन (तुरई) इस्त्रक्त फल लेने चाहियें। फल, जीमृत, ईश्वाकु, धामार्गव इनके परो और फूल। अमलतास, कुड़ा मैनफल, विकड़त, पाठा, पाटला, गुझा, मूबां, सतवन, नाटाकरङ्का, नीम, परवल, करेका, गिलोय, चीता, खैर, श्वतावरी, कंटेरी (छोटी), श्रीभाञ्जन इनकी जड़ों का कषाय बना कर देवे। महुवा,

युक्क्ट्री, सफेद कचनार, लाल कचनार नीम. अम्लवेतस, कन्तूरी, छनक्षनिया, लाल आक, अपामार्ग इनका कवाय प्रयोग करना चाहिये। वड़ी इलायची, रेणुका (मेची के बीज), फूल प्रियंगू, छोटी इलायची, विनया, तगर, जटामांसी, लस, तालीधपत्र, उधीर, नेत्रबाला इनके कवाय का प्रयोग करना चाहिये। गन्ना, काण्डेच्च, कुछ, होगळ, कसोदी, तगर इनके कवाय को देवे। चमेळी, चमेली की कली, इल्टी, दावइल्टी, दवेत पुनर्नवा, लाल पुनर्नवा, मापपणीं, मृंगपणीं इनका कवाय देवे। लिम्बल, रोहेका, भादाली, रास्ना, कलम्बी, बहुवार, धामन, खीरणी इक्ष, पृदनपणीं, सारिवा, सिंचाइा इनका कवाय देवे। लिप्सल, त्रियं, सिंचाइा इनका कवाय देवे। लिप्सल, त्रियं, साराली, रास्ना, कलम्बी, बहुवार, धामन, खीरणी इक्ष, पृदनपणीं, सारिवा, सिंचाइा इनका कवाय देवे। लिप्सल, त्रियं, सिंचाइग इनका कवाय देवे। लिप्सल, रोहेका, चाता, सौंट, सरसीं, काणित (याव), द्वेष, खार और नमक इनका कवाय देना चाहिये। अथवा इच्छा के अनुवार, दोव दृष्य की अपेखा से प्रयोगनानुसार वर्त्ति, चूर्ण, अवलेह, बी, तैल आदि, कवाय, मांव रस, यवाग् (लप्सी), यूप, काम्बलिकळ, द्व, इनको मिळाकर बनाये लड्डू तथा अस्य खाध पदार्थ तैयार करके वमन के योग्य व्यक्ति को बमनविधि से खाने के लिये देना चाहिये। यह वमन द्रव्यों का कल्प संधेप में कह दिया है। वमन द्रव्यों के कल्प को पोछे कल्पस्थान में विस्तार से कहेंगे॥ १३३॥

विरेचनद्रव्याणि तु श्यामा-त्रिष्ट्रचतुरंगुळ-तिल्वक-महादृक्ष-सप्ताः शक्किनी- दन्ती-द्रवन्तीनां क्षीर-मूळ-त्वक्पत्र-पुष्प-फळानि यथायोगं तैस्तैः क्षीर-मूळ-त्वक्पत्र-पुष्प-फळानि यथायोगं तैस्तैः क्षीर-मूळ-त्वक्पत्र-पुष्प-फळानि यथायोगं तैस्तैः क्षीर-मूळ-त्वक्पत्र-फळीविक्छिप्ताविक्छितेरजगन्धाश्चमान्धानश्चिक्कि-विद्या-गवाक्षी-कषायेख्य, पीळु-प्रियाळ-सद्भीका-काश्मये-पृष्पक-बद्दर-द्राह्मामळक-हरीतकी-विभीवक-नुष्रीर-पुनर्नवा-विद्यारिगन्धादि-कषाय्य्य, शीधु-सुरा-सौवीरक-तुषोदक-मैरेय-मेदक-भिदारिग-धु-म्यू-प्रभू क्ष्यान्याम्ळ-कुवळ-वदर - खर्जूर-कर्कन्धुभिक्ष द्धि-द्धिमण्डोद्दश्चित्रद्ध्य, गोमहिष्यज्ञावीनां च क्षीर-मूत्रैयथाळाभं यथेष्टं वाऽच्युपसंस्कृत्य वर्ति-क्षिया-चूर्णोसव-छह-स्नेह-कषाय-मासरस- यूषकाम्बलिक-यवाग्र्द्षशीरोप-वेयान्मोदकानन्याक्ष मक्ष्यप्रकारान् विविधांक्ष योगानत्विधाय यथाई विरेचनार्ह्यय द्याद्विरेचनमिति कल्पसंप्रहो विरेचनद्रव्याणाम्। कल्प-स्त्वेषा विस्तरेण यथावदुत्तरकाळसुपदेदस्यते ॥ १३४॥

क्ष काम्बर्किक यूष का कक्षण---'पिश्चितेन रसस्तत्र यूषो धान्यैः खडः फडेः । मुळेख तिककल्काम्ब्रपायः काम्बर्किकः स्मृतः ॥ अष्टांगर्धग्रह - सुतस्यान ॥

विरेचन द्रव्य-काली निशीय, सफेद निशीय, अमलतास, लोध, स्त्रही, शिकाकाई, शंखपणी, दन्ती, द्रवन्ती (मोगरूई एरण्ड) इनके द्रव, मूळ, स्वचा. पत्ते. पथ्य और फल ये छः विरेचनाश्रय द्रव्यों को मिला कर अथवा प्रथक प्रथक रूप से प्रयोग करता चाहिये । अजवायन, असगन्य, मेहाशृङ्की, दर्शा. नीलनी, मलहठी, इन के कपाय कर देवे। प्रकोर्य और उदकोर्य (दो प्रकार का करें ). स्थामलता, कमीला, बायबिडंग, इंद्रायण इनके कथाय का उपयोग करे । पील, पियाल, मुनका, गम्भारी, फाइसा, बेर, अनारदाना, श्रांबना, हरड़, बहेड़ा, ब्वेत और लाल पुनर्नना, विदारीगन्या, शालपणी, पृक्षिपणीं, बृहती और छोटो कटेरी (हस्वपंचनुरू) इनके कपाय का प्रयोग करना चाहिये। सीधु, मरा, कावजी, त्योदक (धान्यास्त्र), मैरेय (सुरा और आवर को मिडाकर तैयार की मूरा ), भेदक, मदिरा, मध ( द्राखा-मुरा ), मध्िका, धान्याम्ब, कुवल, यहर और कर्कन्य ( बेरों के भेद हैं ) और खजूर, दही, दही का मण्ड मस्तु, उदश्चित् (दही में आधा पानी मिछाकर तैयार की छाछ ), गाय, भैंस, बकरी और भेड़ इनमें से जिसका मूत्र या दूध मिले उनसे वर्ति, चूर्ण, अवलेह, स्नेह, कपाय, गांस रस, यूप, काम्बलिक,पवागू, श्वीर तथा लड्डू और अन्य खाद्य पदार्थों की तैयार करके विरेचन के योग्य व्यक्ति की विरेचन विधि से खाने के लिये देना चाहिये। यह विरेचन द्रव्यों का संग्रह संक्षेप में कह दिया है। विस्तार से कल्पस्थान में कहेंगे॥ १३४॥

आस्थापनेषु तु भूषिष्ठकल्पानि द्रव्याणि यानि योगभुपयान्ति तेषु तेष्ववस्थान्तरेष्वातुराणां तानि द्रव्याणि नामतो विस्तरेणोपिंदश्यमाना-न्यपरिसंख्येयानि स्युरतिबहुत्वात्, इष्टश्चाननिसंक्षेपविस्तरोपदेशस्तन्त्रे, इष्टं च केवळं ज्ञानं, तस्माद्रसत एव तान्यनुक्याख्यास्यन्ते ॥ १३८ ॥

आस्थापन द्रव्यों में जो द्रव्य प्रायः रोगियों की अवस्था मेद से अनेक प्रकार से प्रयोग में आते हैं, वे औषण द्रव्य अधिक होने से एक एक का नाम कहने पर असंख्य हो जाते हैं। ग्राब्य में न तो अधिक संखेप और न अधिक विस्तार होना चाहिये। इसिंखये शास्त्र में सम्पूर्ण, सन बातों का ज्ञान ही अपेक्षित होता है। इसिंखये आस्थापन द्रव्यों को यहाँ पर रस के द्वारा (छः प्रकार से) कहेंगे॥ १३५॥

रस-संसर्ग-विकल्प-विस्तरो होषामपरिसङ्क येया,समवेतानां रसाना-मंशाशबळविकल्पातियहुःवात् । तस्माद् द्रव्याणां चैकदेशपुदाहरणार्थं रसेव्यजुविभव्य रसैकैकश्येन रसकैवल्येन च नामळश्रणार्थं पद्वास्थाप-नस्कन्धाः समृहरसतोऽजुविभव्य व्याख्यास्यन्ते । यत्त वद्विधमास्था-

छः रस होने पर भी इनके परस्यर मिलने से बहुत विश्तार हो जाता है, जिससे कि ये असंख्य बन जाते हैं। एक दूसरे में मिले रसों के अंधांध बल की विकल्पना से असंख्य मेद हो जाते हैं। इसलिये आस्थापन द्रव्यों के उदाहरण मात्र के लिये मधुर आदि छः प्रकार के रसों में एक एक का विभाग करके नाम मात्र से कहेंगे। बुद्धिमान् मनुष्य न कहे हुए द्रव्यों को भी समक्ष सकेंगे। अतः रस के अनुसार छः प्रकार विभाग करके नाम और स्वक्षण दर्शाने के लिये छा आस्थापन स्कन्यों को समूह रसों के अनुसार विभाग करके कहेंगे।

वैद्य लोग छः प्रकार के आस्थापन स्कन्ध को शुद्ध एक रह वाला कहते हैं। यह बात अतिदुर्लभ है। क्योंकि द्रव्यों में एक अनेक रहीं का परस्पर संवर्ग रहता है। इवल्यि जो द्रव्य मधुर रह (प्रायः करके) बहुल मधुर विपाक और मधुर प्रमान वाले (अचिन्त्य शक्ति वाले ) हैं, उनके रखान्तर होने पर भी मधुर रह की प्रधानता होने से मधुर समझकर इस मधुर स्कन्ध में ही उपवेश करेंगे। इसी प्रकार अस्क आदि द्रव्यों की भी व्याख्या करेंगे।

यथा-जीवक, ऋषमक, जीवन्ती, वीरा (शतावरी), तामककी (भूस्या-मळकी), काकोछी, खीरकाकोछी, भीर (सहस्रवीर्या, शतावरी का मेद), मूर्णपर्णी, माषपर्णी, शालपर्णी, पृक्षिपर्णी, शणपर्णी मेदा, महामेदा, देवदार, काकदाग्ट्रस्थी, विधादा, छिससहा, (शिकोय) छत्रा, तालमखाना. अहिच्छत्रा ( शैंफ का मेद ), लाल कोकिलास, श्रावणी ( रक्तपुण्डेरी ), महाश्रावणी ( वित्रपुण्डेरी ), अलंबुवा, सहदेवी, पीतपुष्पा ( वळा ), विश्वदेवा खालपूल-वाली, दण्डोवला, शुक्का, निशोध, बला, अतिवला, विदारी, खीरिबदारी, खुद्रसहा ( ऐन्द्री ), लालकुरवक, स्वेत कुरवक, भरासहा, कुलकतरणी, श्वेत कुरवक, श्राव्यप्रभावता अस्वगन्य, संहर्भा ( जन्तुकारी ), गोलक, बन्दाक, शातावरी, शैंफ, महुष का मेद. मुलहटी, मधुलिका, किसमिस, सजूर, फालसा, कौंच, कमल के बीज, कसेक, राजकसेक, पियाल, कतक, गम्मारी, शीतला, नील किएटी, ताल और खज्र, मुस्तका, गाना, हैं जुनालिका, दर्भ, कुछ, काश, लाल वावल, गुन्द्रा ( श्वर्पे ), इस्कर, श्वर्प्टू, राज सरसी, ( पीली सरसीं ) श्राप्यापेक्ता वा शातावरी मेद कषकच्छू ( कौचू ), द्वारदा, ( साल ) भारद्वाजी ( जंगली कपास ), जंगली स्त्रीर, शतावरी मेद, ( हंसपादिका ) हंस के पांच के समान आकार की लता, काकनासा, पेटिका, क्षीरलता, लोटी हलायची, अनन्त मूल, यण्डिमधु का मेद कपीतवल्ली ( बाह्नी मेद ) और सोमलता, गोपवली और मधुवली। एषामेचंविधानामन्येयों च मधुरवग-परिसंख्वातानामीवधद्रव्याणां

एषामेवंविधानामन्येषां च मधुरवगं-परिसंख्यातानामीषधद्रव्याणां छेद्यानि खण्डशस्त्रेड्यित्वा भेद्यानि चाणुशो भेदियित्वा प्रक्षाच्य पानी येन सुप्रक्षाछितायां स्थाल्यां समावाष्य पयसाऽर्थोद्दक्ताभ्यासिच्य साधयेद्दन्वी सततस्रुपघट्टयन, तद्वपयुक्तभूयिष्ठेऽम्भसि गतरसेष्वीप येषु पयसि चातुपद्ग्ये स्थालीमपद्वत्य सुपरिपूर्तं पयः सुखोष्णं घृतन्तैछन्वसा-मज्ज-छवण-फाणितोपहिनं वस्ति वातविकारिणे विधिक्को विधिवद्यात्, शीतं तु मधुसपिभ्यांसुपसंस्रज्य पित्तविकारिणे विधिवद

द्यादिति मधुरस्कन्धः ॥ १३६ ॥

इन अथवा अन्य इस प्रकार के मधुवर्ग में पठित औषव द्रव्यों में जो द्रव्य छेदन के योग्य हों, उनके हुकड़े २ करके और जो फोड़ने के योग्य हों, उनको फोड़कर छोटे २ हुकड़े बनाकर पानी से मली प्रकार घोकर थाली में रखना चाहिये। डेग ताम्बा, लोहा या भिट्टी को लेनी चाहिये। डेग को नीचे से लेप देना चाहिये। इस डेग में दूध में आधा पानी मिलाकर बाल देना चाहिये। इस डेग को अधि पर रख कर कोमल आंच से धीरे धीरे पकाना चाहिये। पकाते समय कड़ छी से निरन्तर चलाते जाना चाहिये। जिस समय पानी लगभग सुख जाये, औषधियों में से रस निकल आये, दूध का जलना आरम्म न हो, तब डेग को उतार कर बला से जान लेना चाहिये। फिर इस दूध को दुख गरम रखकर थी, नेल आदि चर्बा, मजा का मेल आदि मिला कर बातरोगी को विधिपूर्वक आस्थापन नामक बस्ति वे । दूध के ठण्डा होने पर धी या मधु मिछा कर पित्त बिकार के रोगी को विधिपूर्वक बस्ति दे । यह मधुर-स्कन्ध हुआ। । १३६॥

आम्रामातकः लकुच - करमर्द-वृक्षाग्रलाग्लवेतस-कुवल बदर-दाहिस-मातुलुङ्ग-गण्डीरामलक - नन्दीतक-शीतक-विन्तिहीक - दन्तराटैरावतक-कोषाम्र-धन्यनानां फलानि, पत्राणि चाम्रातकाश्मन्तकः चाङ्गेरीणां चतु-विधानां चाग्लिकानां द्वयोः कोलयोक्षाम-शुष्कयोद्वेयोक्षेव शुष्काग्लिक-योभीम्यारण्ययोः, वासव-द्रत्याणि च सुरा-सोवीर-तुषोदक-मैरेय-मैदक-मदिरा-मधु-सीधु-शुक्त-द्धि-द्धिमण्डोदश्विद्धान्याग्लादीनि च ८

अम्बद्गह्यद्ग्य-अाम, आमहा, बहृह्ह ( हंहू ), करोंदा, इसबी, अम्ब वेतस, कुवल और बदर ( वेर के मेद ), अनार, विजीर, गण्डीर (समष्टिल, काकाम्र ) आंवला नन्दीतक (तृन), जळलोटक (कालमेष ), निम्बु, ऐरावतक (नारंगी ), तिन्तिडीक (अमले), कचा आम और धन्वन (धामन), दन्तशट (केष) के फल,आम्रातक, अश्मन्तक (कचनार का मेद) और चांगेरी (धाक) इनके पने, चारों प्रकार का इमली, शुष्क आम, दोनों प्रकार के बेर, चारप्रकार की इसली, (माम्ब और जांगली शुष्क और आर्द्र मेद से चार प्रकार की) इनके पने, आस्व द्रव्य, सुरा, सौवीरक, तुषीदक, मेदक, मदिरा, मधु, सीधु, शुक्त, दही, मस्त्र, उदिवत , धान्यान्ल आदि।

एषामेवंविधानां चान्येषां चाम्छ-वर्ग-परिसंख्यातानामोषधद्रव्याषां छेषानि खण्डशस्त्रेव्यात्वां भेद्याति चाणुशो भेद्यित्वा द्रवैः स्थिराण्य-विध्य साधियत्वोपसंस्कृत्य यथावनैल-वसा-मधु-मज्ज-लवण-फाणि तोपहितं युखोष्णं वस्ति वात-विकारिणे विधिक्को विधिषद्यादित्यम्ब्स्कृत्य ॥ १३०॥

अम्बस्कन्य में गिने इन और इन के समान अन्य औषध द्रम्यों के दुकड़े इरके, छोटा छोटा चूर्ण बना कर सुरा-सौवीर आदि द्रवों से खिंचन करके डेग में रख कर पूर्व की मांति विद्ध करना चाहिये। विद्ध होने पर इसमें तेल, वसा, मजा, नमक, राव मिळाकर थोड़ी गरम अवस्था में वातरोगी को विधिपूर्वक आस्थापन बस्ति देनी चाहिये। यह अम्बस्कन्य है ॥१३७॥

सैन्धव सौवर्चल कालविज्ञ पाक्यानूप-कूष्य-बालुकैल-मौलक साग्रुद्र-रोमकौद्द्रभिदौषर-पाटेयक-पाश्चजानीत्येवंप्रकाराणि वान्यानि लवण-वर्ग-परिसंख्यातानि, एतान्यम्लोपहितान्युष्णोदकोपहितानि वा स्तेहवन्ति सुस्रोष्णं वस्ति वातर्गवकारिणं विधिक्षो विधिवद्यादिति लवणस्कन्धा । ह्वणरक्षम्य—सैन्यन, सोवर्चक, कालविड्, पान्य (पाक द्वारा तैयार किया)
कूष्य (कुष्पी के आकार में यना ), बालुकैल (रेत में से बना ), मोलक
(मूलो से बना ), सामुद्रिक, रोमक (साम्भर प्रदेश में उत्पन्न नमक ), लोषर
(जचर मूमि में उत्पन्न), पांगुज (धूली से उत्पन्न) पाटेयक (लवण भेद )
इस प्रकार के तथा अथ्य लवण वर्ग में गिने हुए अध्वन्य से मिश्रित अथवा
गरम पानी से मिश्रित भृत तेल आदि स्नेहों गे बनी सुलोष्ण बस्ति को वातरोगी के लिये विविष्क देना चाहिये! यह लवणस्कन्य है ।।१३=॥

पिप्पत्नी-पिप्पत्नीमूळ हरितपिप्पज्ञी-चव्य-चित्रक-शृङ्गवेर-मरिचाज-मोदाद्रक-विडङ्ग-कुस्तुम्बुरु-पीळ-ते जोवत्ये आ-कुष्ठ-मञ्जातकारिय-हिंगु-कि क्रिम-मूळक-सर्चप-ळश्चन-करञ्ज-शिश्रक-वगपुष्प-भूस्त्रण सुमुख-सुरस-कुठे रकाजक-गण्डीर-काळमाळक-पणास-क्षत्रक-कणिज्ञक-क्षार-मूत्र-पित्ताना-मेवंविधानां चान्येषां कटुक-वग-परिसंख्यातानामीषधद्रव्यस्णां लेवानि खण्डसस्क्रेट विस्वा भेवानि चाणुशो भेद्यित्वा गोमूत्रेण सह साधयि-त्वोपसंस्क्र्य यथावन्मधु-तैळ-ळवणोपहितं सुखोष्णं वर्षित श्लेष्मविका-रिणे विधिक्को विधिवद्यादिति कटुकरकन्यः॥ १३८॥

कटुक स्काय—ियाली, पिप्यलीमूल, गजिप्पली, चितिका, चीता, सौंठ, मरिच, अजवायन, आर्ट्रक (अदरल), वायविष्टम, हरा धनिया, पीलु, तेजवका, इलायची, कूठ, भिलाया, हीम, देवदारु, मूर्ली, करसी, लहसुन, करंज, शोमाञ्जन, मीठा सहजन, खुरासानी, अजवायन, (खरपुष्पा, वन सुल्सी), कचूण, सुमुख, सुरस, अर्जक, काण्डीर, कालमालक, पर्णास, स्ववक, फणिय्जक, (ये सब तुल्सी के मेद हैं,) कार, मूत्र और पिरा।

ये तथा अन्य कटुर्का में गिने हुए द्रव्यों को कूट पास कर गीमूत्र के साथ पका कर, मधु, तेळ और लवण से भिश्रित करके मुखोष्ण वस्ति को रूप्य रोगी के लिये विधिपूर्वक देना चाहिये। यह कटुकस्कन्ध है।

चन्दन-नळद्-छत्याळ - तक्तमाळ-तिस्व-तुस्बुकं-छटज-इरिद्रा-दाहर्दिद्रा-मुस्त-मूर्वाकिरात-तिक्क-कटुरोहिणी-त्रायमाणा-कारवेल्लिका-करीर-करवीर-केबुक - कठिल्लक-छुप-मण्डूकपर्णी-कर्कोटक-वार्वाकु-कर्कश-काक गाची-काकोटुम्बरिका-सुव्व्यतिविष-पटोळ-कुळक-पाठा-गुहूची वेत्राप्रचेतस-विकङ्कत-बकुळ-सोमवल्क-सप्तपर्ण-सुमनाकोवल्गुज-वचा-तगरागु-र-वाळकोशीराणामेवंविषानां चान्येषां तिक्तवर्गपरिसंख्यानानामोवषट्र-व्याणां छोषानि खण्डसस्टेद्यित्वा भेषानि चाणुको भेद्यित्वा प्रश्लाल्य पानीयेवाध्यसिक्य साथयिरवोपसास्त्र याज्ञाच-मुस्तेळळवणोपहिनं

सुखोष्णं बस्ति ऋष्मविकारिणे विधिवद्दयात्। शीतं तु मधुसपिंध्योगुपसं-स्कृत्य पित्तविकारिणे विधिज्ञो विधिवद्दणदिति तिक्तरकन्धः॥१४०॥

तिकरकन्य—चन्दन, उधीर, कृतमाळ, नाटा करख, निम्ब, तुम्बर, कूझ, हल्दी, दाबहल्दी, मुस्ता, मूर्वा, चिरायता, कुटकी, त्रायमाणा, करीर, करबीर, पत्यू, ककंटक (करेळा), वांता, मण्डूकपणीं, कांकरीळा, वेंगन, परवल, काको दुम्बर, मकोय, करेळा), स्ववी ( जंगळी करेळा), अतीछ, परवल, कुणक ( पर-वळ का सेद ), पाठा, गिळीय, वेंत का असमाग, अम्बवेतस, कुंच, गीळसरी, वेवत खदिर, सत्तपण, चमेळी, आक, बावची, त्रिफळा, तगर, अगक, उधीर, इन द्रव्यों को वा तिक्क वर्ग में गिने हुए अन्य ओषध द्रव्यों को कुट पीळ कर पानी से धो कर पानी के साथ पूर्ववत् विधि सं पाक करना चाहिये। सिद्ध होने पर हसमें मुद्दु, तेळ और नमक मिळाकर हळके गरमबस्ति को विधिपूर्वक रुपेम रोगी के ळिये देना चाहिये। शितक होने पर मधु और धी मिळा कर पंच रोगी को देनी चाहिये। यह तिकरकन्य है।। १४०॥

प्रियंग्बनन्ताम्रास्थ्यम्बष्टकी-कट्बङ्ग-छोध- मोचरस-समङ्गा-धातकी पुष्प-पद्म-पद्मकेशर-जम्ब्वाभ्र-वक्सस्य-बटक-पीतनोद्धुम्बराइवस्य-भङ्गात-काश्मन्तक-शिरीप-पुष्प-शिश्रपा-सोमवल्क-तिन्दुक-पियाळ-बदर-खदिर-सप्तपर्णश्वकणे-स्यन्दनार्जुनासनारि मेदैळवाळुक-परिपेळव-कदम्बश्च एळकी-जिङ्गिनी-काश-कशेष्ठक-राजकशेषक-कट्फळ-वंश-पद्मकाशोक-शाळ धव-सर्ज-भूज-शण-खरपुष्पा-पुरशमी-माची-कवरक-तुङ्गाजकणीश्वकण-पूर्वक-विभीतक-कुम्भी-पुष्कर-बीज-विस-मृणाळ-ताळ-खर्जूर-तरूणामे-वंविधानां चान्येषां कथायवर्गपरिसंख्यातानामीषभ्रह्ववणां छेषानि खण्डश्र्टळेदयत्वा भेषानि चाणुशो भेदयित्वा प्रक्षाल्य पानीयेन सह साधयित्वोपसंस्कृत्य यथावन्मधुतैळळवणोपहितं सुखोष्णं बस्ति स्रोधप्त-विकारणे विधिक्को विधिवद्द्यात्।शीतं तु मधुसर्विश्योग्रपसंस्व-व्य विकारणे विधिक्को विधिवद् दृष्यादिति कथायस्कन्धः १४१।।

कवाय स्कन्ध—फूल प्रियंगु, अनन्तमूल, आम की गुठली, पाटा, स्थोनाक, लोध, मोचरस, मंजीठ, धाय के फूल, वदा, कमल को केशर,जायुन, आम, पिळ-खन, बड़, क्यीतन, गुरूर, पीपल, भिलावा, पापाणभेद, सिरस, शीक्षम, खैर, तिन्दुक, पियाल, बेर, लेर (लाल), सरापण, अस्वकर्ण (पलाश), तिनिश, अर्जुन, असन, बिट, खदिर, तेजबल, कैवर्रायुस्ता, कदम्ब, शल्लकी, जिगाण, कास, कसेक, राजकसेक, कायफल, बांस, पदाल, अशोक, साल, धव, युन्धी, शमी, देवदाक, बोरोक, पुनाग, शाल मेद, बड़ा

हाल, तिन्दुक, बहेदा, कायफल, कमल गष्टा, विस, मृणाल, ताद, खज़र, धीकार इन या कवाय वर्ग में गिने हुए अन्य द्रव्यों को कृट पीस कर पानी से घो कर पानी के साथ पूर्ववत् पकाना चाहिये। सिद्ध होने पर मधु-तेल और लवण मिलाकर विविध्वक स्लेष्मा के रोगी को कवोष्ण बस्ति देनी चाहिये। शीतल होने पर घी और शहद मिला कर पिचविकार के रोगी को देना चाहिये। यह कवाय स्कन्ध कह दिया।।१४१।।

तत्र श्लोकाः—षड्वर्गाः परिसंस्थाता य एते रसभेदतः ।
शास्थापनमभिन्नत्य तान निवास्तार्वयोगिकान् ॥ १४२ ॥
सर्वश्लो हि प्रणिहिताः सर्वरोगेषु जानता ।
सर्वान् रोगान्त्रियच्छन्ति नेश्य आस्थापनं हितम् ॥ १४३ ॥
येषां येषां प्रशान्त्यर्थं ये ये ते परिकीर्तिताः ।
द्रव्यवर्गा विकाराणां तेषां ते परिकीपनाः ॥ १४४ ॥
इत्येतें षडास्थापनस्कन्धा रसतोऽतुनिभव्य व्याख्याताः ।

आस्थापन बस्ति के अभियाय से रसों के भेद से जो ये छः वर्ग कहे हैं, इन छः स्कन्यों को आस्थापन बस्ति से अच्छे होने वाळे उन रोगों में लागू होने बाळे उन रोगों में लागू होने बाळे उन रोगों में लागू होने बाळे उन रागों आदि की अपेखा करके औषध-उपयोग को जानने वाले वैच द्वारा जिन रोगों के लिये आस्थापन विधि हितकारी है, उन रोगों में प्रश्नुक किये हुए यह छः वर्ग चव रोगों का धमन करते हैं। जिन जिन विकारों की धान्ति के लिये जो जो द्रव्यवर्ग नहीं कहे हैं, वे २ उन २ रोगों को कुपित करते हैं, बान्त नहीं करते। इस प्रकार से छः आस्थापन-स्कन्थों को रसों के अनुसार विभाग करके कह दिया ॥१४२-१४४॥

तेक्र्यो भिष्यबुद्धिमान् परिसंख्यातमपि यदाद् दृश्यमयौगिकं मन्येत तत्तद्यकर्षयेत्, यदाच्चानुक्तमपि यौगिकं वा मन्येत तत्तद् विद्ध्यात्। वर्गमपि वर्गेणोपसंस्ञजेदेकमेकेनानेकेन वा युक्ति प्रमाणीकृत्य। प्रच-रणमिव भिक्षकस्य बीजमिन कर्षकस्य स्तृत्र' बुद्धिमतामल्पमप्यनल्पक्षा-नायतनं भवति। तस्माद् बुद्धिमतामूहापोहवितकाः। मन्दबुद्धेस्तु यथोकानुगमनमेव श्रेयः। यथोक्तं हि मार्गमनुगच्छन् भिषक् संसाध-यति वा कार्यमनतिमहत्त्वाद्वा निपातवत्यनतिहस्वत्बादुद्वाहर्ण-स्येति॥ १४४।।

बुद्धिमान् वैद्य इन वर्गों में गिने हुए जिस इन्य को अयोगिक समझे उसको निकाल देवे और न कहे हुए जिस इन्य को योगिक समझे उसको इनमें मिला लेवे। युक्ति के अनुसार दोष-दूष्य की विवेचना करके एक वर्ग को एक, अथवा अनेक वर्ग के साथ मिला कर प्रयोग करे। मिलुक के विचारने के समान और किशान के बीज की तरह यह अला कथन भी बुद्धिमानों के लिये वहा जानपद है, क्योंकि बुद्धिमानं व्यक्ति कहापोह (यह इस प्रकार है, यह इस प्रकार नहीं है, इस प्रकार के तर्क) और वितर्क प्रमाण-युक्ति में जुग्रक होते हैं। मन्द-बुद्धि वाले व्यक्ति को कथनानुसार ही कार्य करना अयस्कर है। क्योंकि इस प्रकार का मन्द बुद्धि काला भिषक्, उपदेश के न बहुत संख्या और न बहुत विस्तार होने से, विना कहापोह के भी यथोक मार्ग का अनुसरण करता हुआ कार्य में सफलता प्राप्त कर लेता है। ११४५।।

अतः परमजुनासनद्रन्याण्यजुन्याख्यास्यन्ते—अजुनासनं चु स्नेह् एव । स्नेहस्तु द्विनिधः—स्थानरो जङ्गमारमकश्च । तत्र स्थानरात्मकः स्नेहस्तैलमतैलं च । तद् द्वयं तैलमेन कृत्वोपदिश्यते, सर्वतस्तैलपा-धान्यात् । जङ्गमारमकस्तु—नसा, मञ्जा, सर्विरिति ॥ १४६ ॥

तेषां तु तैळ-वसा-मञ्ज-सर्षिषां तु यथापूर्वं श्रेष्ठं वात-रुळेघ्न-विकारे-घ्वजुवासनीयेषु, यथोत्तरं तु पित्तविकारेषु, सर्व एव वा सर्वविकारे-घ्वपि च योगमुपयान्ति संस्कारविशेषादिति ॥ १४७॥

इसके आगे अनुवासन द्रव्यों की व्याख्या करेंगे। अनुवासन का अर्थ स्नेह है। स्नेह दो प्रकार का है स्थायर और जंगम। इनमें स्थायर स्नेह दो प्रकार का है। जैसे—तैल (तिलों से उत्पन्न हुआ) और अतैल (तिलों से न उत्पन्न हुआ), इन दोनों को तैल शब्द से ही कह देते हैं, क्योंकि सब तैलों में तिल के तैल की ही प्रधान है। जांगम स्नेह वसा, मज्जा और सिर्प (धी) हैं। तैल, नसा, मजा और घी इन में पूर्व की वस्तु उत्तर वस्तु से क्षेष्ठ है अर्थात् घी से मजा, मजा से वसा और वसा से तैल के के हैं। यह नियम वात और कक्त के विकारों के लिये हैं। पित्तजन्य विकारों में उत्तरोत्तर वस्तु (तैल से नसा; नसा से मजा और मजा से घी) श्रेष्ठ है। अथवा सब ही स्नेह सब रोगों में विशेष संस्कार से (उस उस दोषहर झक्ष्य के सहयोग से) उपयुक्त वन जाते हैं। १४६-१४७॥

शिरोबिरेचनद्रव्याणि पुनरपामार्ग-पिप्पली-मरिच-विडङ्ग-शिमुशि-रीष-क्रस्तुम्बुरु-पिल्वजाव्यज्ञमोर् वार्ताकी - पृथ्वीकेळा-इरेणुका फला-नि च । सुमुख-सुरस-कुठेरक-गण्डीरक-कालमालक-गणीस-क्षवक-फणि-ज्ञक-हरिद्रा-शृङ्गवेर-मूलक-ल्रग्रुन-तर्कारी-सर्वप-पत्राणि च, अर्कालक-कृष्ठ-नागदन्ती-चचा-मार्गी-इवेता-क्योतिक्मती-गवाक्षी-गण्डीर-पुष्पी-वृक्षिकाली-वयस्थातिविचा-मूलानि च, हरिद्रा-शृङ्गवेर-मूलक-ल्रग्रुन- कन्दाश्च, लोध-मदन-सप्तपर्ण-निम्बार्क पुरुराणि च, देवदार्वगुरु-सरल-शक्तको जिङ्गिन्यसन-हिंगु-निर्यासाश्च, वेजोवती-वराङ्गङ्कदी-शाभाञ्चन-बृहती-कण्टकारिका-स्वचः।

शिरोबिरेचन द्रव्य — अपामार्ग, पिपली मरिच, वायबिडंग, शोमांजन, सिरंग, हरा धनिया, बेलगिरी, अजवायन, काला जीरा, वार्ताकी, वड़ी हलायची, छेटी इलायची, रेणुका इनके फल, सुमुख, सुरंग, कुटेरक, गण्डीर, कालमालक, पर्णांत, खबक, फणिजक ( तुलसी के भेद ), हल्दी, सीट, मूली, लहुमुन, जयन्ती और सरसी इनके परो । आक, लाल फूट का आक, कुठ, नागवला, बच, अपामार्ग, मालकंगनी, इन्द्रायण, रामट, मधुिका ( सीफ ), वृश्चकाली, ब्राह्मी, और अतिस इनके मूल। इन्द्री, आहंक, मूली और लहुमुन इनके कन्द्र । लोब, कैनफल, समपणी नीम और आक इनके फुल। देवराक, अगर, शलकी, सरलक्ष्म, सिमण, असन और हींग इनका गोंद, तेजबल, दालचींनी, इंगुदी, शोमांजन, बड़ी कटेरी और छोटा कटेरी इनकी छाल।

इति शिरोविरेचनं सप्तविधं फल पत्र मूल-कन्द-पुष्प-निर्यास-स्वगा-श्रयभेदात् । छत्रण-कटु तिक्त-कषायाणि चेन्द्रियोपशयानि तथाऽपरा-ण्यनुक्तान्यपि द्रव्याणि यथायोगविद्दितानि शिरोविरेचनार्थमुपदिस्य-न्त इति ॥ १४=॥

शिरोविरेचन ॐ सात प्रकार का है — फल, पलं, मूल, कन्द, पुष्प, निर्यात (गोद) और स्वचा भेद से। लवण, कटु और तिक एवं, कषाय ये रस इन्द्रिय चल्लु आदि को शान्त करने वाले हैं; उपधातक नहीं है। इस प्रकार के अन्य यहां पर निर्मे हुए, द्रक्यों का दोष दूष्य की अपेक्षा से योग के लिये अनुकुल जानकर शिरोविरेचन कार्य में उपयोग कर लेना चाहिएें ॥१४८॥

तत्र श्लोकाः—छक्षणाचार्यशिष्याणां परीक्षाकारणं च यत् । अध्येयाध्यापतविधिः संभाषाविधिरेव च ॥ १४९ ॥ षड्भिरूनाति पद्धाशद्वादमार्गपदाति च । पदानि दश चान्याति कारणादीति तत्त्वतः ॥ १५० ॥ संप्रश्तश्च परीक्षादेनैवको चमनादिषु । भिषाज्ञितीये रोगाणां विमाने संप्रदर्शितः ॥ १५१ ॥ बहुविधमिद्दमुक्तमर्थेजातं बहुविधवाक्यविचित्रमर्थकान्तम् ।

 सुश्रुत में आठ प्रकार के शिरोविरेचन द्रव्य माने हैं। इनमें आठवां 'सारं गिना है। वह्रविधशुभशन्दसंधियुक्तं बहुविधवादिनपूदनं परेपाम् ॥११२॥ इमां मितं बहुविधहेतुसंश्रयां विज्ञज्ञिवान्परमतवादस्दनीम् ।

न सज्जते परवचनावमदेनैन शक्यते परवचनैश्च मर्दितुम् ॥१४३॥ दोषादीनां तु भावानां सर्वेषामेव हेतुमत्।

मानात्सम्यग्विमानानि निरुक्तानि विभागशः ॥ १५४ ॥

शास्त्र, आचार्य और शिष्य की परीक्षा, परीक्षा का कारण, अध्ययन और अध्यापन विधि, (शिष्य-आचार्य विधि), तद्विद्य संभापाविधि, चवालीत वाद मार्ग, कारण, करण आदि दस पद, वमन आदि परीक्षार्य, परीक्षा के प्रकार, तथा नी प्रकार हस रोग-भिष्रम्जितीय अध्याय में भगवान् आत्रेय ने पूर्ण हैंप से कह दिये हैं।

बहुत प्रकार के वाक्यों से िवित्र, अर्थ में मुन्दर, बहुत प्रकार के शुभ शब्दों की संधि योजना से बनाये, दूसरों के बहुत प्रकार के बाद को हटाने वाले नाना तस्व यहां पर भगवान् आत्रेय ने कहे हैं।

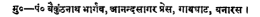
नाना प्रकार की युक्ति से युक्त, दूनरों के मत को निराक्तण करने वाली, यहां पर कही इस बुद्धि को जान कर नेया, दूधरों के वचनों का विमर्दन करने में समर्थ होता है। दूनरों के वचनों से पराजित नहीं हो सकता है। इनके ज्ञान से वैद्य सभा में वाक्चातुर्य से दूखरों को परास्त करता है, उनसे पराजित नहीं होता।

विमान स्थान की निकक्ति-

दोष आदि सब भावों के युक्तिपूर्वक समस्त मान, एक एक करके कह दिये हैं। दोप आदि का विशेष रूप से मान अर्थात् ज्ञान 'विमान' है। इस विमान का यहां पर उपदेश किया है, इसकिये इसको विमान-स्थान कहते हैं।

इत्यन्तिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रतिसंस्कृते विमानस्थाने रोगभिषश्जितीय-विमानं नामाष्टमोऽध्यायः ॥ ८ ॥

## इति विमानस्थानं समाप्तम् ।



## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library <del>मसूरी</del> MUSSOORIE

| अवाध्नि म० |      |
|------------|------|
| Acc. No    | <br> |

कृपया इस पुस्तक को निम्नलिखित दिनांक या उससे पहले वापस करदे।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनाक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Porrower s | दिनाक<br>Date | उधारकर्ना<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No |
|---------------|--------------------------------------|---------------|--------------------------------------------|
|               |                                      |               |                                            |
|               |                                      |               |                                            |
|               |                                      | :             |                                            |
|               |                                      |               |                                            |
|               |                                      |               | Millionia                                  |
|               |                                      |               |                                            |
|               |                                      |               | [<br>[                                     |
|               |                                      |               |                                            |



H
615.536

बरक ा न -14071
बण्ड एक

गाँन - न

()
एक अग्निवेश

गाँ म वरक सँहिता।

H 615.536 14071

LIBRARY

LAL BAHADUR SHASTRI

National Academy of Administration
MUSSOORIE

## Accession No 12 5 7 94

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required
- 2 An over due charge of 25 Paise per day per volume will be charged
- 3 Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian
- 4 Periodicals Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library
- 5 Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower

Help to keep this book fresh, clean & moving